
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 2

Artikel: Sozialethik und Religion [Teil 1]

Autor: Lengacher, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Januar 1936. Nr. 1 - 19. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Amthausgasse 22
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

|
Das Moralische ist keine göttliche, sondern eine rein

menschliche Angelegenheit. Albert Einstein.
iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

1
Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—

(Mitglieder Fr. 5.—)
Sämtliche Mutationen bezügl. des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
Transitfach 541, Bern

INHALT : Sozialethik und Religion. — Politische Maximen. — [Wiener Rutschbahn. — Kulturblüten. — Goethe- Zitate. — Feuilleton:

Religion und Kunst; Literatur. — Aktuelles in der Rubrik «Verschiedenes».

Sozialethih und (Religion.
Von C. Lengacher.

Das offizielle Kirchenchristentum macht stets erneut
Anstrengungen, der freidenkerischen Bewegung staatliche
Hemmungen zu bereiten. Seine Argumentationen gipfeln jeweils
in der Behauptung, durch das Freidenkertum würden Sitte
und Moral, «Gott und Vaterland» untergraben und in ihrem
Bestände gefährdet. Vornehmlich gegenüber der modernen
Gottlosenbewegung sei möglichste Stärkung der Religion ein
Gebot der Stunde. In Auseinandersetzungen zwischen den
beiden 'feindlichen Lagern lassen sich über die Wesenheit der
Ethik und der Religion oft stark widersprechende Auslegungen

wahrnehmen. Namentlich die Religion erfährt die
verschiedensten Definitionen. Kein Wunder, dass bei dem
herrschenden Wirrwarr die «Mystiker» gute Zeiten haben und
viele Menschen «geistlicher Führung» Untertan werden.

Ein Hauptstreitpunkt zwischen Vertretern der Kirche und.
Freidenkern bildet die Frage, ob mit mehr Berechtigung
die Ethik von der Religion, oder die Religion von der Ethik
abgeleitet werden könne. Die christlichen Theologen
befürworten natürlich die erstgenannte Deutung, ergehen sich in
Behauptungen, erst ihre Religion habe der Menschheit wahre
Sittlichkeit und entsprechenden Humanismus gebracht; sie
stellen ferner die These auf: ohne Religion sei keine richtige

Moral und kein Kulturleben denkbar. Im weitern leiten

sie aus dem Vorhandensein der «moralischen Ideen» die
Existenz eines personifizierten Gottes ab, wobei das einte
«Faktum» das andere bedinge.

In freidenkerischen Kreisen ist man des öftern geneigt,
gegenüber der Religion — in unserem Falle der christlichen —
hinsichtlich ihrer ethischen Wesenszüge etwelche Toleranz
walten zu lassen. Dieses Moment tritt in noch stärkerem
Masse bei den breiten Volksmassen zutage. Ueberall ist ja
das Kreuz aufgerichtet worden, greift die «segnende Hand»
des Priesters in Lebensvorgänge wie Geburt, Hochzeit und
Tod in aufdringlicher Weise ein und umgarnt arglose
Gemüter mit jenseitigem Trost. Ein metaphysisches Begriffslabyrinth

wird gehandhabt, die an und für sioh einfachen
Naturerscheinungen mit komplizierten Interpretierungen dem
Verständnis des «Laien» entrückt; dadurch gerät das Volk
unter die Vormundschaft von Priestern, die sich als
Vollstrecker des nur ihnen offenbarten «göttlichen Willens»
ausgeben.

Nach philosophischer Begriffsbestimmung bedeutet Ethik
allgemeine Sittenlehre oder auch Moralwissenschaft, die
Feststellung der unterschiedlichen Momente von Gut imd Böse.

Anhand von bestimmten Normen und Gesetzen wird versucht,
die Beweggründe des menschlichen Handelns in den verschiedenen

Lebenslagen zu erklären, warum in konkreten Fällen
so und nicht anders gehandelt wird. Es wird unterschieden
zwischen Individualethik und Sozialethik, je nachdem sie
sich auf ein Individuum oder die gesamte menschliche
Gesellschaft bezieht. Da die Gesellschaft aus einzelnen Individuen

besteht, ergibt sich eine gewisse Identität der beiden
ethischen Voraussetzungen. Im Grunde sind alle ethischen
Werturteile relativen Charakters.

Unter Religion wird die Gesamtheit der Gedanken und
Gefühle eines Menschen oder einer Menschengruppe verstanden,

die sich letzten Endes auf ein «göttliches» Wesen
beziehen. Die einzelnen Religionen unterscheiden sich
vornehmlich in andersgearteten Gottvorstellungen. Während
abstrakte Ethik sogenannter natürlicher Wesenheit ist, machen
die Religionen in «Gottverbundenheit», interpretieren natürliches

Gefühlsleben als Beweis des Wirkens eines personifizierten

Weltgeistes. Die offiziellen Vertreter einer jeden
Religion behaupten, nur die ihre sei die allein wahre, die
andern seien mehr oder weniger grossen Irrtümern unterworfen.

Die meisten Religionen propagieren einen Dualismus
von Leib und Seele — «Materiellem» und «Geistigem» — der
seine einigende Synthesis in «Gott» finde. Es gibt auch
religiöse Systeme atheistischer Wesenheit, so als die bedeutendste
der Buddhismus. Das, was man so allgemein unter Religion
betrachtet, bedeutet nichts anderes als veränderliche Gebilde,
die verschiedene Auslegungen erfahren.

Weiter zur nähern Umschreibung der speziellen Soiial-
ethik. Hier kommt vornehmlich die unmittelbare praktische
Lebenseinstellung in Frage, weniger die genaue
traditionelltheoretische Definition. Soweit die Weltgeschichte Auskunft
zu geben vermag, haben in den ältesten «historisch» erfassbaren

Kulturen sittliche oder ethische Gesetzgebungen
bestanden, die mit den gegenwärtigen wesensverwandte Züge
aufweisen und ferner charakteristische Merkmale der jeweiligen

wirtschaftlichen und politischen Verhältnisse in sich
haben. Etliche dieser besonderen Momente wurden während
Jahrtausenden zur «Tradition», sind mit entsprechenden
«Modifikationen» von neu entstandenen Kulturen übernommen
worden. Die zu Unrecht als Gottesbeweis propagierten
Moralbegriffe sind somit elementarer, kulturbedingter Wesenheit.

Vergebliches «metaphysisches» Bemühen, eine andere



10 DER FREIDENKER Nr. 2

Ursächlichkeit der universellen Ethik feststellen, ergründen
zu wollen.

Schon das Zusammenleben im engsten Familienkreise
bedingt gegenseitige Rücksichtnahme — ungeschriebene Gesetze.
Sobald grössere Menschengruppen und umfangreiche Staatswesen

in Frage kommen, ergibt sich die Notwendigkeit der
Aufstellung allgemeingültiger Gesetzgebungen, sittlicher
Bestimmungen. Wer dagegen verstösst, verfällt mehr oder
weniger schwerer Bestrafung, wird vom gesellschaftlichen.
Leben ausgeschaltet. Die sogenannte «moralische Richtlinie»
wird des pftern im speziellen Vorzugsinteresse der jeweils
herrschenden Klasse ausgearbeitet. Bestehender Götterglaube
wird als pädagogisches Moment verwertet, mehr noch zugunsten

deren «Stellvertreter» interpretiert. Ohne ethische
Bindungen, Sittengesetze, ist kein einigermassen vernunftgemässes
Kulturleben denkbar. Eine wichtige Rolle hat hier das
gesamte Bildungswesen auszuüben, dessen Gestaltung in starkem
Masse von wirtschaftlichen Zuständen und politischen
Machtverhältnissen beeinflusst wird.

Ein Ueberblick der wichtigsten ethischen Systeme und
Religionsformen bei den «alten» Kulturen ergibt folgendes
instruktives Bild. Beginnend mit China, haben wir dort in Laotse
imd Konfutse zwei überragende Sozial-Reformer vor uns. Den
wesentlichen Inhalt ihrer Lehren bilden die einfachen grossen
Tugenden, die der Herbeiführung eines vernunftgemässen
Zusammenlebens der Menschen dienen: Gerechtigkeit und
Wahrhaftigkeit, Treue und Mass in allen Dingen, Gewissenhaftigkeit
gegen sich selbst, nebst weitgehendem Altruismus. Somit eine
Sozialethik kultuibedingter Wesenheit, ohne «göttliche
Beziehungen», eine natürliche Weltvernunft annehmend.

Lenken wir unsere Schritte über den Himalaja nach
Indien. Hier haben wir im Buddhismus ein ähnliches ethisches
System, wie unter China geschildert worden ist. Ein besonderer

Wesenszug des Buddhismus ist seine Leidens-Philosophie:

Leben bedeute Leiden, Nichtsein (Nirwana) sei besser
als Sein. Um «Nirwana», d. h. Befreiung von der angeblichen
Seelenwanderung oder irdischen Unsterblichkeit zu erreichen,
sind bestimmte ethische Forderungen, wie rechtes Glauben
und Sichentschliessen, rechte Tat, rechtes Streben und Gedenken

zu befolgen; ferner Erkenntnis der natürlichen Zusammenhänge

der Dinge und Leidenschaftslosigkeit. Im Gegensatz
zum Buddhismus ist der Brahmanismus oder heutige Hinduismus,

in eminenter Weise «Priesterlehre»; als Staatsreligion
an einer starren Kastenordnung festhaltend, mit entsprechender

Sittengesetzgebung. Im sogenannten «Brahman» wird eine
Art personifizierte Gottheit verehrt.

Im alten Perserreich verdient die Lehre des Zoroaster in
erster Linie genannt zu werden. Sie vertritt einen Dualismus

von geistigen Mächten des Guten und des Bösen. Als sechs
gute Geister — ethischer Wesenheit — sollen bestehen und
wirken: die Wahrhaftigkeit, gute Gesinnung, Weisheit,
Herrschaft, Gesundheit und Langlebigkeit. Am Ende der Tage
eiu grosses Weltgericht, worauf das Reich des Ahuramazda
(Guten) sich verwirklichen werde. Der ebenfalls persische
Sufismus enthält folgende ethische Grundsätze: Glauben und
Aberglauben überwinden durch die Tat; sich niemals durch
Prinzipien unterjochen lassen; die beste Moral ist die Liebe;
frei von Rangunterschieden; Weisheit ist die wahre Religion;
Gerechtigkeit auf Gegenseitigkeit.

Weiter zu den «antiken» Griechen. Hier kommen vornehmlich

die Lehren der grossen Philosophen Sokrates, Plato und
Aristoteles in Frage; ferner die Stoiker. — Sokrates: «Einheit
der theoretischen Einsicht und praktischen Tüchtigkeit;
Tugend ist lehrbar, sie besteht in dem Wissen vom richtigen
Handeln. Nur wer sich selbst beherrschen gelernt hat, ist
imstande, andere zu beherrschen, als echter Staatsmann zu
wirken.» — Plato: «Der Staat ist ein Mensch, ein Individuum
im Grossen. Seine höchste Aufgabe ist die Bildung der Bürger

zur Tugend; seine Herrscher sollen höchster Bildung und
Einsicht teilhaftig sein. Jedem Staatsbürger sollen möglichst
gute Entwicklungsbedingungen geschaffen werden.» —
Aristoteles: «Ein Leben in reiner Vernunft verbürgt dem
Menschen die höchste Glückseligkeit. Weisheit, Einsicht und
Klugheit sind die höchsten Tugenden; in allem das richtige
Mass und Gerechtigkeit beobachten. Der Mensch ist von Natur

aus ein politisches Wesen; nur im Staat oder der Gemeinschaft

kann er seine sittliche Vollendung erreichen.» — Im
Stoizismus finden sich folgende ethische Prinzipien: «Alles
sittliche Handeln ist im Grunde nichts anderes als Selbster-
hallung und Selbstbehauptung, sich selbst im rechten Sinne
fördern, heisst zugleich auch das allgemeine Wohl fördern.
Das richtige Vernunft- und naturgemässe Begehren und Meiden,

Tun und Lassen verbürgt allein das wahre Glück des
Menschen.» Der Stoizismus tritt ferner ein für Kosmopolitismus

und Weltstaat; er war etliche Jahrhunderte eine Art
ethischer Religion im alten Römerreich. (Schluss folgt.)

Politische Maximen-
Unter diesem Titel brachte das «Prager Tagblatt» vom

30. Oktober 1935 einige Aphorismen aus dem bisher
unveröffentlichten Nachlass des kürzlich verstorbenen französischen
Politikers Henry de Jouvenel zum Abdruck. Darunter befand
sich auch der folgende Ausspruch: «Die Religion ist eine in-

Feuilleton.
Religion und Kunst.

Gedanken um ein aktuelles Buch.
«Jeder Künstler ist tief religiös», erklärte vor ungefähr zwei

Jahren ein Schweizer Schriftsteller, der damals besonders aktuell
war, weil er kurz vorher politisch vom fortschrittlichen Bürgertum
— ja, das gibt es! — zum Sozialismus übergetreten war. Jener
Ausspruch fand bei der kirchlich gesinnten Zuhörerschaft
ungeteilten Beifall, obschon jener Künstler dabei ganz und gar nicht
an eine kirchliche Religiosität dachte. Ich habe seither, auch nach
einer persönlichen Aussprache mit dem betreffenden Schriftsteller,
den Eindruck nicht los bekommen, dass jener tief religiöse Künstler
einen ganz eigenen Begriff von Religion hat, der weder von der
kirchlich gesinnten (oder vielleicht besser erzogenen) Masse
verstanden werden kann, noch vom Freidenker. Auch Deisten und
Pantheisten werden diesem persönlichen «künstlerischen» Gottesbegriff

nicht restlos beipflichten können.
Unterdessen sind wieder einige Werke dieses Schweizer Dichters

erschienen. Aber trotz aller Bemühungen, mich in die Geistesund

Gefühlswelt des Schriftstellers hineinzuleben, ist er mir bisher
weltanschaulich nach wie vor ein Rätsel geblieben.

In seinem neuesten Roman «Das letzte Wort» hat nun Jakob
Bührer*) die Freundlichkeit, wenigstens auf eine Seite hin Klar-

*) Jakob Bührer, «Das letzte Wort», Roman. Verlag Oprecht,
Zürich. Leinen Fr. 6.—.

heit zu bringen, indem er die «eingeschriebenen Freidenker» in
einer Art und Weise angreift, die verrät, dass mein Nachgrübeln
Uber die «tiefe Religiosität» dieses als Schriftsteller auch von mir
geschätzten Künstlers verlorene Liebesmüh' war. Wer Sätze schreiben

kann wie: «Aber diese Herren (die eingeschriebenen
Freidenker!) haben mir noch zu wenig Demut und sind sich der
niedern Stufe nicht bewusst, auf der der Mensch noch auf- und ab
tänzelt», beweist, dass er zum mindesten vom Freidenkertum nichts
kennt als vielleicht einige Aussprüche von Freidenkern, die weder
als Träger, noch als Verkünder der Geistesfreiheit gewertet werden
durften und die heute auch der freigeistigen Bewegung nicht mehr
angehören. Schlimmer als diese Unkenntnis ist die Tatsache, dass

derselbe Bekenner wahrer und tiefer Religiosität die Mühe bewusst
nicht auf sich nimmt, sich mit den Fragen der freigeistigen
Weltanschauung vertraut zu machen, sondern glaubt, nachdem er sich
diesen nicht einmal begründeten Anwurf «vom Hals geschrieben
habe», sei die Angelegenheit erledigt und damit wohl auch das
Freidenkertum.

So einfach, Herr Jakob Bührer, schafft man sich aber
unbequeme Probleme nicht vom Hals. Nicht einmal ein Schriftsteller
von Ihrer Qualität darf dies, und da Sie als Schriftsteller immer
auch Politiker sind, dürfen Sie das schon nicht, um damit nicht den

Sozialismus als solchen blosszustellen. Dabei ist es interessant, zu

konstatieren, dass Sie einen nicht wesentlichen Bestandteil Ihrer
eignen tiefen Religiosität beleidigen, indem Sie diese Beleidigung
dem Freidenkeitum zufügen, denn ihre Religiosität deckt sich sehr

stark mit der Unreligiosität des Freidenkers. Wenn Sie u. a. schrei-


	Sozialethik und Religion [Teil 1]

