Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 19 (1936)

Heft: 2

Artikel: Sozialethik und Religion [Teil 1]
Autor: Lengacher, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 15. Januar 1936.

DER

Nr. 2 - 19. Jahrgang

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.
Bern, Amthausgasse 22
Telephonanruf 28.663
Telegrammadresse :
Freidenker Bern

Das Moralische ist keine gottliche, sondern eine rein
menschliche Angelegenheit.

Abonnementspreis jdhrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Samtliche Mutationen beziigl. des Abonne-
ments Bestellungen etc. sind zu richten
Transitfach 541, Bern

Albert Einstein.

QO

INHALT: Sozialethik und Religion. — Politische Maximen. — Wiener Rutschbahn. — Kulturbliiten. — Goethe Zitate. — Feuille-
ton: Religion und Kunst; Literatur. — Aktuelles in der Rubrik «Verschiedenes».

Sozialethik und Religion.

Von C. Lengacher.

Das offizielle Kirchenchristentum macht stets erneut An-
strengungen, der freidenkerischen Bewegung staatliche Hem-
mungen zu bereiten. Seine Argumentationen gipfeln jeweils
in der Behauptung, durch das Freidenkertum wiirden Silte
und Moral, «Gott und Vaterlands untergraben und in ihrem
Bestande gefdhrdet. Vornehmlich gegeniiber der modernen
Gottlosenbewegung sei moglichste Starkung der Religion ein
Gebot der Stunde. In Auseinandersetzungen zwischen den
beiden ‘feindlichen Lagern lassen sich iiber die Wesenheit der

Ethik und der Religion oft stark widersprechende Auslegun-

gen wahrnehmen. Namentlich die Religion erfihrt die ver-
schiedensten Definitionen. Kein Wunder, dass bei dem herr-
schenden Wirrwarr die «Mpystiker> gute Zeiten haben und
viele Menschen «geistlicher Fiihrung» untertan werden.

Ein Hauptstreitpunkt zwischen Vertretern der Kirche und.

Freidenkern bildet die Frage, ob mit mehr Berechtigung
die Ethik von der Religion, oder die Religion von der Ethik
abgeleitet werden konne. Die christlichen Theologen befiir-
worten natiirlich die erstgenannte Deutung, ergehen sich in
Behauptungen, erst ihre Religion habe der Menschheit wahre
Sittlichkeit und entsprechenden Humanismus gebracht; sie
stellen ferner die These auf: ohne Religion sei keine rich-
tige Moral und kein Kulturleben denkbar. Im weitern lei-
ten sie aus dem Vorhandensein der «moralischen Ideen» die
Existenz eines personifizierten Gottes ab, wobei das einte
«Faktum» das andere bedinge.

In freidenkerischen Kreisen ist man des Oftern geneigt,
gegeniiber der Religion — in unserem Falle der christlichen —
hinsichtlich ihrer ethischen Wesensziige etwelche Toleranz
walten zu lassen. Dieses Moment tritt in noch stdrkerem
Masse bei den breiten Volksmassen zutage. Ueberall ist ja
das Kreuz aufgerichtet worden, greift die «segnende Hand»
des Priesters in Lebensvorginge wie Geburt, Hochzeit und
Tod in aufdringlicher Weise ein und umgarnt arglose Ge-
miiiter mit jenseitigem Trost. Ein metaphysisches Begriffsla-
byrinth wird gehandhabt, die an und fiir sich einfachen Na-
turerscheinungen mit komplizierten Interpretierungen dem
Verstdndnis des «Laien» entriickt; dadurch geridt das Volk
unter die Vormundschaft von Priestern, die sich als Voll-
strecker des nur ihnen offenbarten «géttlichen Willens» aus-
geben.

Nach philosophischer Begriffsbestimmung bedeutet Ethik
allgemeine Sittenlehre oder auch Moralwissenschaft, die Fest-
stellung der unterschiedlichen Momente von Gut und Bose.

Anhand von bestimmten Normen und Gesetzen wird versucht,
die Beweggriinde des menschlichen Handelns in den verschie-
denen Lebenslagen zu erkldren, warum in konkreten Fillen
so und nicht anders gehandelt wird. Es wird unterschiéden
zwischen Individualethik und Sozialethik, je nachdem sie
sich auf ein Individuum oder die gesamte menschliche Ge-
sellschaft bezieht. Da die Gesellschaft aus einzelnen Indivi-
duen besteht, ergibt sich eine gewisse Identitit der beiden
ethischen Voraussetzungen. Im Grunde sind alle ethlschen
Werturteile relativen Charakters.

Unter Religion wird die Gesamtheit der Gedanken und
Gefiihle eines Menschen oder einer Menschengruppe verstan-
den, die sich letzten Endes auf ein «gottlichess Wesen be-
ziehen. Die einzelnen Religionen unterscheiden sich vor-
nehmlich in andersgearteten Gottvorstellungen. Wihrend ab-
strakte Ethik sogenannier natiirlicher Wesenheit ist, machen
die Religionen in «Goltverbundenheits, interpretieren natiir-
liches Gefiihlsleben als Beweis des Wirkens eines personifis
zierten Weltgeistes. Die offiziellen Vertreter einer jeden Re-
ligion behaupten, nur die ihre sei die allein wahre, die an-
dern seien mehr oder weniger grossen Irrtiimern unterwor-
fen. Die meisten Religionen propagieren einen Dualismus
von Leib und Seele — «Materiellem» und «Geistigem» — der
seine einigende Synihesis in «Gott> finde. Es gibt auch reli-
gidse Sysleme atheistischer Wesenheit, so als die bedeutendste
der Buddhismus. Das, was man so allgemein unter Religion
betrachtet, bedeutet nichts anderes als veridnderliche Gebilde,
die verschiedene Auslegungen erfahren.

Weiter zur ndhern Umschreibung der speziellen Sozial-
ethik. Hier kommt vornehmlich die unmittelbare praktische
Lebenseinstellung in Frage, weniger die genaue traditionell-
theoretische Definition. Soweit die Weltgeschichte Auskunft
zu gebenu vermag, haben in den #ltesten <historischy erfass-
baren Kulturen sittliche oder ethische Gesetzgebungen be-
standen, die mit den gegenwértigen wesensverwandte Ziige
aufweisen und ferner charakteristische Merkmale der jewei-
ligen wirtschaftlichen und politischen Verhiltuisse in sich
haben. Etliche dieser besonderen Momente wurden wéhrend
Jahrtausenden zur «Tradition», sind mit entsprechenden «Mo-
difikationens von neu entstandenen Kulturen iibernommen
worden. Die zu Unrecht als Gottesbeweis propagierten Mo-
ralbegriffe sind somit elementarer, kulturbedingter Wesen-
heit. Vergebliches «metaphysisches> Bemiihen, eine andere



10 S DER FREIDENKER Nr. 2

Ursichlichkeit der universelien Ethik feststellen, ergriinden

zu wollen.

Schon das Zusammenleben im engsten Familienkreise be-
dingt. gegenseilige Riicksichinahme — ungeschriebene Gesetze.
Sobald grossere Menschengruppen und umfangreiche Staats-
wesen in Frage kommen, ergibt sich die Notwendigkeit der
Aufsleliung allgemeingiiltiger Gesetzgebungen, sittlicher Be-
stimmungen. Wer dagegen verstosst, verfillt mehr oder we-
niger schwerer Bestrafung, wird vom gesellschaftlichen. Le-
ben ausgeschaltet. Die 'sogenannte «moralische Richtlinie»
wird des oftern im speziellen Vorzugsinteresse der jeweils
herrschenden Klasse ausgearbeitet. Bestehender Gotterglaube
wird als pédagogisches Moment verwertet, mehr noch zugun-
sten deren «Stellvertreter» interpretiert. Ohne ethische Bin-
dungen, Sittengesetze, ist kein einigermassen vernunftgeméisses
Kulturleben denkbar. Eine wichtige Rolle hat hier das ge-
samte Bildungswesen auszuiiben, dessen Gestaltung in starkem
Masse von wirtschaftlichen Zustinden und politischen Macht-
verhéltnissen beeinflusst wird.

Ein Ueberblick der wichtigsten ethischen Systeme und Re-
ligionsformen bei den «<alteny Kulturen ergibt folgendes in-
struktives Bild. Beginnend mit China, haben wir dort in Laotse
und Konfutse zwei iiberragende Sozial-Reformer vor uns. Den
wesentlichen Inhailt ihrer Lehren bilden die einfachen grossen
Tugenden, die der Herbeifithrung eines vernunftgeméssen Zu-
sammenlebens der Menschen dienen: Gerechtigkeit und Wahr-
haftigkeit, Treue und Mass in allen Dingen, Gewissenhaftigkeit
gegen sich selbst, nebst weitgehendem Altruismus. Somit eine
Sozialethik kulturbedingter Wesenheit, ohne «géttliche Bezie-
hungen», eine natiirliche Weltvernunft annehmend.

Lenken wir unsere Schritte iiber den Himalaja nach In-
dien. Hier haben wir im Buddhismus ein #hnliches ethisches
System, wie unter China geschildert worden ist. Ein beson-
derer Wesenszug des Buddhismus ist seine Leidens-Philoso-
phie: Leben bedeute Leiden, Nichtsein (Nirwana) sei besser
als Sein. Um «Nirwanay, d. h. Befreiung von der angeblichen
Seelenwanderung oder irdischen Unsterblichkeit zu erreichen,
sind bestimmte ethische Forderungen, wie rechtes Glauben
und Sichentschliessen, rechte Tat, rechtes Streben und Geden-
ken zu befolgen; ferner Erkenntnis der natiirlichen Zusammen-
hiénge der Dinge und Leidenschaftslosigkeit. Im Gegensatz
zum Buddhismus ist der Brahmanismus oder heutige Hindu-
ismus, in eminenter Weise «Priesterlehre»; als Staatsreligion
an einer starren Kastenordnung festhaltend, mit entsprechen-
der Sittengesetzgebung. Im sogenannten «Brahman» wird eine
Art personifizierte Gottheit verehrt.

. Im alten Perserreich verdient die Lehre des Zoroaster in
erster Linie genannt zu werden. Sie vertritt einen Dualismus

von geistigen Méchten des Guten und des Bdsen. Als sechs
gute Geister — ethischer Wesenheit — sollen bestehen und
wirken: die Wahrhaftigkeit, gute Gesinnung, Weisheit, Herr-
schaft, Gesundheit und Langlebigkeit. Am Ende der Tage
ein grosses Weltgericht, worauf das Reich des Ahuramazda
{Guten) sich verwirklichen werde. Der ebenfalls persische
Sufismus enthélt folgende ethische Grundsitze: Glauben und
Abergiauben iiberwinden durch die Tat; sich niemals durch
Prinzipien unterjochen lassen; die beste Moral ist die Liebe;
frei von Rangunterschiéden; Weisheit ist die wahre Religion;
Gerechtigkeit auf Gegenseitigkeit.

Weiter zu den «antiken» Griechen. Hier kommen vornehm-
lich die Lehren der grossen FPhilosophen Sokrates, Plato und
Aristoteles in Frage; ferner die Stoiker. — Sokrates: «Einheit
der theoretischen Einsicht und praktischen Tiichtigkeit; Tu-
gend ist lehrbar, sie besteht in dem Wissen vom richtigen
Handeln. Nur wer sich selbst beherrschen gelernt hat, ist
imstande, andere zu beherrschen, als echter Staatsmann zu
wirken.» — Plato: «Der Staat ist ein Mensch, ein Individuum
im Grossen. Seine hochste Aufgabe ist die Bildung der Biir-
ger zur Tugend; seine Herrscher sollen héchster Bildung und
Einsicht teilhaftig sein. Jedem Staatsbiirger sollen moglichst
gute Entwicklungsbedingungen geschaffen werden.» — Ari-
stoteles: «Ein Leben in reiner Vernunft verbiirgt dem Men-
schen die hochste Gliickseligkeit. Wieisheit, Einsicht und
Klugheit sind die hoéchsten Tugenden; in allem das richtige
Mass und Gerechtigkeit beobachten. Der Mensch ist von Na-
tur aus ein politisches Wesen; nur im Staat oder der Gemein-
schaft kann er seine sittliche Vollendung erreichen.» — Im
Stoizismus finden sich folgende ethische Prinzipien: «Alles
sittliche Handeln ist im Grunde nichts anderes als Selbster-
hallung und Selbstbehauptung, sich selbst im rechten Sinne
fordern, heisst zugleich auch das allgemeine Wohl férdern.
Das richtige vernunft- und naturgemisse Begehren und Mei-
den, Tun und Lassen verbiirgt allein das wahre Glick des
Menschen.» Der Stoizismus tritt ferner ein fiir Kosmopolitis-
mus und Welistaat; er war etliche Jahrhunderte eine Art ethi-
scher Religion im alten Romerreich. (Schluss folgt.)

Politische Maximen.

Unter diesem Titel brachte das «Prager Tagblatt> vom
30. Oktober 1935 einige Aphorismen aus dem bisher unver-
offentlichten Nachlass des kiirzlich verstorbenen franzésischen
Politikers Henry de Jouvenel zum Abdruck. Darunter befand
sich auch der folgende Ausspruch: «Die Religion ist eine in-

Feuilieton.

Religion und Kunst.
Gedanken um ein aktuelles Buch.

«Jeder Kiinstler 1st tief religios», erklirte vor ungefdhr zwei
Jahren ein Schweizer Schriftsteller, der damals besonders aktuell
war, weil er kurz vorher politisch vom fortschrittlichen Biirgertum
— ja, das gibt es! — zum Sozialismus iibergetreten war. Jener
Ausspruch fand bei der kirchlich gesinnten Zuhérerschaft unge-
leilten Beifall, obschon jener Kiinstler dabei ganz und gar nicht
an eine kirchliche Religiositit dachte. Ich habe seither, auch nach
ciner personlichen Aussprache mit dem betreffenden Schriftsteller,
den Eindruck nicht los bekommen, dass jener tief religiose Kiinstler
einen ganz eigenen Begriff von Religion hat, der weder von der
kirchlich gesinnten (oder vielleicht besser erzogenen) Masse ver-
standen werden kann, noch vom Freidenker. Auch Deisten und
Pantheisten werden diesem personlichen <kiinstlerischen» Gottesbe-
griff nicht restlos beipflichten konnen.

Unterdessen sind wieder einige Werke dieses Schweizer Dich-
ters erschienen. Aber trotz aller Bemiihungen, mich in die Geistes-
und Gefiihlswelt des Schriftstellers hineinzuleben, ist er mir bisher
weltanschaulich nach wie vor ein Rétsel geblieben.

In seinem neuesten Roman <Das letzte Wort> hat nun Jakob
Biihrer®*) die Freundlichkeit, wenigstens auf eine Seite hin Klar-

*) Jakob Biihrer, «Das letzte Wort», Roman. Verlag Oprecht,

Ziirich. Leinen Fr. 6.—.
[ ]

heit zu bringen, indem er die «eingeschriebenen Freidenker» in
einer Art und Weise angreift, die verrit, dass mein Nachgriibeln:
iiber die «tiefe Religiositit> dieses als Schriftsteller auch von mir
geschiitzten Kiinstlers verlorené Liebesmiih’ war. Wer Sitze schrei-
ben kann wie: «Aber diese Herren (die eingeschriebenen Frei-
denker!) haben mir noch zu wenig Demut und sind sich der nie-
dern Stufe nicht bewusst, auf der der Mensch noch auf- und abtin-
zelt», beweist, dass er zum mindesten vom Freidenkertum nichts
kennt als vielleicht einige Ausspriiche von Freidenkern, die weder
als Triger, noch als Verkiinder der Geistesfreiheit gewertet werden
durften und die heute auch der freigeistigen Bewegung nicht mehr
angehoren. Schlimmer als diese Unkenntnis ist die Tatsache, dass
derselbe Bekenner wahrer und tiefer Religiositit die Mithe bewusst
nicht auf sich nimnmt, sich mit den Fragen der freigeistigen Welt-
anschauung vertraut zu machen, sondern glaubt, nachdem er sich
diesen nicht einmal begriindeten Anwurf «vom Hals geschrieben
habe», sei die Angelegenheit erledigt und damit wohl auch das
Freidenkertum.

So einfach, Herr Jakob Biihrer, schafft man sich aber unbe-
queme Probleme nicht vom Hals. Nicht einmal ein Schriftsteller
von Ihrer Qualitit darf dies, und da Sie als Schriftsteller immer
auch Politiker sind, diirfen Sie das schon nicht, um damit nicht den
Sozialismus als solchen blosszustellen. Dabei ist es interessant, zu
konstatieren, dass Sie cinen nicht wesentlichen Bestandteil .Ihrer
eignen tiefen Religiositit beleidigen, indem Sie diese Beleidigung
dem Freidenkertum zufiigen, denn ihre Religiositdt deckt sich seh'r
stark mit der Unreligiositit des Freidenkers. Wenn Sie u. a. schrei-



	Sozialethik und Religion [Teil 1]

