
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 14

Artikel: Die Agonie des Christentums : (Fortsetzung) [Teil 2]

Autor: Hänssler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


108

ich in allen Streitigkeiten, die ich mit den Feinden der Wahrheit

durchzufechten hatte, nie Hinterlist noch Sophisterei
gebraucht, sondern bin stets ehrlich vorgegangen in der
Verteidigung seiner (Gottes) Sache.» Das ist die Ehrlichkeit
Calvins! Das ist. jener Calvin, in dessen Siegel in christlicher
Ueberschwänglichkeit stand: Mein blutendes Herz bringe ich
dem Herrn zum Opfer dar, der aber statt dessen dem «Herrn»
die Herzen seiner Widersacher opferte. Leox.

Die Agonie des Christentums«
(Fortsetzung.)

a) Die Grenzen der Wissenschaft.

Verehrte Anwesende! Sie kennen diese Sätze, diese
warnenden und wohlgemeinten Ausrufe: «Wissenschaft hat ihre
Grenzen Eine ihrer Grenzen sich wohl bewusste Wissenschaft
Recht verstandene Wissenschaft kann mit den christlichen
Heilslehren gar nie in Konflikt kommen, weil sie die ihr fest

gezogenen Grenzen nie überschreitet!» So ungefähr tönt es

uns entgegen aus dem Lager der Theologen und einer
theologisch infizierten Wissenschaftstheorie. Wir verstehen
natürlich das Bedürfnis nach kräftiger Grenzmarkierung sehr
wohl, ist diese Grenze doch die einzige Abwehrschranke des
Christentums gegen den alle Dämme und alle Wehren
überflutenden Totalitätstrieb des Wissens. Und wie weit sind
diese Grenzen vom Christentum aus schon zurückgenommen
worden! Die Bibel — die biblische Geschichte — das
subjektiv-religiöse Erleben — das Gebet — es wird ja heute
bereits alles der Wissenschaft preisgegeben. Ja, wir dürfen und
müssen heute, da die Theologie selbst alle diese Stellungen
freigegeben hat, feststellen, dass grundsätzlich alles, was :rn
Christentum gewusst und gelehrt wird, herübergenommen werden

darf in die Religionswissenschaft, in das Wissen um
Religion, in das Gebiet der Forschung und der ratio. Selbstverständlich

hat die Wissenschaft Grenzen, das ist ganz klar, aber
sie hat ihre Grenzen; sie selbst, die Wissenschaft und die
Philosophie bestimmen heute, wo ihre Grenzen liegen. Diese
Bevormundung lassen wir uns nicht mehr gefallen, dass die
Grenzsetzungen der Wissenschaft von einem grundsätzlich
unwissenschaftlichen Zentrum aus, vom Christentum aus, erfolgen.

Nicht mehr der Glaube, sondern die ratio, ünd zwar die
autonome ratio, entscheiden, wo sie Grenzen zu ziehen hat.
Und diese autonome Vernunft sagt uns, dass die Grenzen der
Wissenschaft, und zwar speziell des Geistes — und der
Religionswissenschaft, nicht vor dem Phänomen des Christen-

Nr. 14

tums liegen, wie das Christentum glaubt und gerne vorschreiben

möchte, sondern dahinter Hinter dem Christentum!

Alles, was das Christentum weiss, was es lehrt und im
Unterricht mitteilt und weitergibt, alles das verfällt, wie Overbeck

richtig sagt, rettungslos dem Wissen, verfällt rettungslos
der Religionswissenschaft. Genau wie jede andere Religionsform,

wird heute auch das Christentum bis in seine hintersten

Winkel und Schlupflöcher durchleuchtet und
durchforscht — da gibt es gar keine Ausnahmen. Irgendwo hinter
dem ; Christentum stösst dann auch das rationale Denken,.
stösst auch die Wissenschaft auf Grenzen; sie kann die
Ahnung, vielleicht auch die Vermutung in das dunkle Reich
des Unbekannten hinausschicken, sie kann auch mit Goethe
vor dem Unerforschlichen still verehrend in die Knie sinken
— das alles bleibt ihr unverwehrt — aber das alles hat mit
dem christlichen Gott, hat mit der christlichen Ehrfurcht und
Furcht vor diesem Gott nichts, aber auch rein nichts zu tun.
Der Christengott Jahweh hat wie alle andern Götter und
Gottheiten auch seinen Platz vor den Grenzen des Wissens und
innerhalb dieser Grenzen, er ist für uns ein Gott und nicht
der Gott, Gott ist für uns je und je Gattungsname und nicht
Eigenname.

Ich muss Sie also dringend bitten, lassen Sie sich heute
in Diskussionen nie mehr einschüchtern durch den Hinweis
auf die natürliche Beschränktheit und Begrenztheit des

Wissens. Dieser Trumpf ist endgültig ausgespielt

b) Wir kommen zur Frage des Absoluten, des Tranzcendenten.

Diese hängt für den Kundigen natürlich aufs engste zusammen

mit der Frage nach den Grenzen der Wissenschaft. Das

ist nun eines der bedenklichsten Kapitel aus der Geschichte
des Kompromisses von Philosophie und Theologie, ein wahrer
Schandfleck, der mit Feuer und Schwefel ausgebrannt werden

muss. Dabei ist schwer zu sagen, auf welcher Seite die
grössere Dreistigkeit anzutreffen wäre. Wir behaupten: Gott
Jaweh ist Gott Jahweh und er ist nie und nimmer zugleich
das philosophisch Absolute, er wohnt auch nicht in diesem
Absoluten. Er wohnt und lebt vor den Grenzen des WSssens,
wie wir gesehen haben, das Absolute aber liegt hinter diesen
Grenzen. Das Wesen des philosophisch Absoluten ist
gekennzeichnet durch die Tatsache der völligen Losgelöstheit, Unbe-
dingtheit, der völligen Freiheit von allen Bindungen und
Verbindungen und Einschränkungen. Wir wissen aber vom.
Christengott zuviel, viel zu viel, als dass wir ihn in den luftleeren
Raum des Absoluten versetzen könnten. Wir kennen mit den
Künstlern nicht nur sein Aeusseres, die Gläubigen keimen

DER FREIDENKER

flammend, ist der Turm, der Gerechtigkeit, wo die ewig Verdammten
auf dem Marterrade in Pein herumgewirbelt werden, während

die glühende Mauer sie verbrennt und der Teufel, als Fahnenstange
aulgespiesst, brüllt. Das alles zusammen ist die Kirche, das Schloss
von Gottes Allwissenheit mit der unverrückbaren Grundfeste und
den beiden mächtigen Zwillingstürmen. (Schluss folgt.)

Gedankenblitze
von FIX.

Hexeneinmaleins.
Drei mal eins macht wieder eins,
eins durch eins geteilt, macht drei —
das ist Hexeneinmaleins!
Ich schätz' dich, Pfaff, von Zweifeln frei:
drum borge mir geschwind drei Gulden
und glaub*, ich tat dir einen schulden

* * *
Der Jenseitsgläubige.

Indem er Unsterblichkeit «drüben» begehrt,
dünkt er sich ein Kunstwerk von Ewigkeilswert,
und ist doch im Schnelldruckprozess der Natur
nichts weiter geworden als — Makulatur.

Flamme.
Leichen einzuäschern,
den schwarzen Seelenhäschern
als Gottesraub heut gilt.
Doch Gott «gefällig» nannten
sie es, als sie verbrannten
sein lebend Ebenbild.

* * *

Surrogate.
Wann ward wohl der Glaube an Götter geboren
Als die Menschen den Glauben an Menschen verloren!
Und wann ist die Hoffnung aufs Jenseits erstanden?
Als die Menschen zum Diesseits den Weg nicht mehr

fanden!
* * *

Ein- und Aus-
Es gibt viele Menschen, die bilden sich ein,
ganz unerhört klug und «gebildet» zu sein:
Banausen, die nur ihrer Ein- Bildung leben,
doch niemals auch ernstlich nach Aus- Bildung streben!



Nr. 14 DER FREIDENKER 109

auch jede gedankliche Regung, jede Gefühlswallung dieses

Gottes, sie wissen, wann er zürnt, wann er droht, wann er
zufrieden ist, im Gebet verkehren sie mit ihm und suchen

ihn zu beeinflussen, sie holen ihn aus dem Himmel in die
Hostie, sie kennen seinen Sohn — kurz, sie kennen ihn hesser

als manchen ihrer Nebenmenschen. Aber jede Aussage,
auch nur die geringste Aussage über Gott durchbricht den
Charakter der Transcendenz, durchbricht den Charakter der
Absolutheit; jede Aussage ist eine Relation, und an den
tausend und aberlausend Relationssträngen, die vom Menschen
aus zu Gott hinübergesponnen werden, wird Gott aus dem
Absoluten herausgerissen und herübergezogen in die Sphäre des

Diesseits, in die Sphäre der Religionswissenschaft. Entweder
ist Gott absolut — dann wissen wir nichts von ihm und können

auch gar keine Religion auf ihm aufbauen; oder aber er
ist relational und relativ — dann kann er sich dem Zugriff
der Religionswissenschaft nicht entziehen. An dieser
messerscharfen Alternative kann man sich nicht vorbeidrücken, hier
heisst es sich entscheiden! Das Christentum hat mit seinem
Absolutheitsanspruch ein schlaues, aber doch eigentlich
unwürdiges Spiel gespielt. Es hat bei jedem Angriff seinen
Gott sofort in die Dunkelkammer der Absolutheit gestellt und
die Angreifer beschworen, doch ja zusammen mit allen guten
Philosophen vor dem Absoluten wenigstens stehen zu bleiben
und da nun nicht mehr weiter zu rätseln und zu raten — hat
aber, kaum haben die Angreifer den Rücken gekehrt, das
Gottesbild wieder hervorgeholt und es im vollen Strahlenglanz
der Dreieinigkeit vor den staunenden Blicken der gläubigen
Welt exhibiert. Das Christentum lebt davon, dass es mit dem
Begriff der Transcendenz, des Absoluten nie, aber auch gar
nie im philosophischen Sinne ernst gemacht hat. Diese
ungeheuerliche Unehrlichkeit muss verschwinden — und sie wird
verschwinden

c) Die Existenz.

Zu diesem grossen Modewort der Gegenwartsphilosophie
nur zwei Sätze: Sören Kierkegaard hat den Begriff der
Existenz in das religiöse Denken, Martin Heidegger hat es dann
in die moderne Philosophie eingeführt. Existenz ist der
Begriff, mit dem heute die Kompromissphilosophen die besten
Geschäfte machen. Er geht wie ein Weberschifflein zwischen
Theologie und Philosophie hin und her. Zu Unrecht, denn
der philosophische Existenzbegriff ist wesentlich verschieden
von dem, was Kierkegaard damit meinte und beabsichtigte.
Auch Heidegger wollte mit all seiner Existentialphilosophie
genau in der Sphäre des Philosophischen bleiben und den
Schritt ins Theologische, ins Religiöse nicht vollziehen,
ebensowenig wie das Karl Jaspers tun wollte. Ich weiss genau,
dass ich mich hier nicht weiter in das Gebiet der schwierigen
Existentialprobleme verlieren darf; das Gesagte muss genügen,

sapienli sat!

d) Und schliesslich die Wahrheit!

Sie fühlen, dass hier die entscheidenden Positionen
angegriffen werden. Ich werde Sie hoffentlich davon überzeugen
können, dass auch hier unter einem und demselben Wort, unter

denselben acht Buchstaben — zwei total, zwei toto genere
verschiedene Wesenheiten sich verborgen halten: Einmal die
Wahrheit des vernünftigen Denkens, zum andern das, was
das Christentum als Wahrheit ausgibt. Für das rationale Denken

ist das Wahrheitsproblem eines der schwierigsten
Probleme. Aber Eines ist allen philosophisch-immanenten
Wahrheitsbemühungen eigen: Der rationale Wahrheitsbegriff will
Inneres und Aeusseres, will Denken und Sein in eine Relation

bringen, die mit Uebereinstimmung natürlich nur
notdürftig angedeutet werden kann. Genauer ist wohl der
moderne Posilivismus mit seiner Definition: Wahrheit ist die
eindeutige Zuordnung eines bestimmten Tatbestandes zu
einem bestimmten Urteil. Immer aber bezieht sich hier — ab¬

gesehen von einigen rein idealistischen Desperados — die
Wahrheit auf ein dem Denken gegenüberliegendes Sein, mag
dieses Sein nun mehr spiritualistisch oder modern
elektrodynamisch oder sonstwie unterlegt werden; das ist ja gar
nicht so wichtig. Wir wissen auch, dass wir völlige
Uebereinstimmung zwischen Urteilsinhalt und Tatsache nie erreichen

werden, wir wissen, dass völlige Eindeutigkeit ein Ideal
darstellt, dem wir uns wohl annähern, das wir aber nicht
erreichen. Ganz anders der christliche Wahrheitsbegriff: Er
gibt sich als absolut, als eindeutig sicher; jeder Zweifel ist
eine Beleidigung, eine Blasphemie. Dieser Wahrheitsbegriff
orientiert sich nicht am ganzen gegenüberliegenden Sein, er
orientiert sich rein und ausschliesslich an Gott. Die Wahr-
heitsdiskussion beginnt schon bei dem philosophisch veranlagten

Verfasser des Johannes-Evangeliums. Ein Blick in das
14. Kapitel enthebt uns aller gelehrten Diskussionen. Da
sagt Christus: Ich bin in Gott, Gott ist in mir. Darum sind
die Worte, die ich spreche, die Worte meines Vaters, es sind
die Worte Gottes. Darum bin ich der Weg, die Wahrheit und
das Leben. Der Verfasser holt aus der ihm zur Verfügung
stehenden menschlich-philosophischen Terminologie den Begriff
der Wahrheit und hängt ihn ganz willkürlich an Gott und
dessen Worte. Weil Gott das höchste Wesen ist, ¦ muss auch
wahr sein, was er sagt. Zuerst, ist da Gott, und von ihm aus
geht die Wahrheit. Gott garantiert die Wahrheit, nicht aber
die Wahrheit Gott. Die drei Synoptiker wurden vom
Wahrheitsproblem noch nicht stark geplagt, der Verfasser des

Johannes-Evangeliums ist es, der mit kühnem Griff den
philosophischen Begriff der Wahrheit einfach für Gott und seine

Aussagen in Anspruch nimmt. Und diese Wahrheit ist, wie
an demselben Ort gesagt wird, eigentlich zu gut für die böse

Welt; sie ist etwas Fremdes für diese Welt, die' Welt kann
sie nicht recht empfangen und nichts Rechtes damit anfangen,
sie ist nur da für die paar Auserwählten. Das ist im Grossen
und Ganzen der Wnhrheilsbegriff des Christentums geblieben
bis heule, scharf formuliert ist der Gegensatz so zu fassen:
Der Christ stellt sich zuerst unter Gott und nennt dann das,

was von Gott ausgeht, einfach Wahrheit; der Rationalist stellt
sich zuerst unter die Wahrheit und frägt von da aus nach
Gott. Wir müssen einen Wahrheitsbegriff haben, für den wir
nicht zu schlecht sind, der uns nicht fremd ist, nicht aus der
Transcendenz zögernd zu uns herüberkommt — unser Wahr-
heitsbegriff muss Eigengewächs unseres Bodens und unserer
Erde sein, wir müssen ihn Tag für Tag im Recht, in der Praxis.
in der Forschung gebrauchen können; er muss allen offen
stehen, nicht nur einigen Auserwählten. Ist diese irdische
Wahrheit auch je und je nur eine Annäherung an das Ideal.
sie ist brauchbarer und besser als jener trügerische Goldglanz
aus dem Jenseits, den wir nicht fassen und nicht verwenden
können, nicht verwenden dürfen, weil wir seiner unwürdig
sind.

Aus der Fülle der Fragen und Probleme haben wir nur
vier Einzelfragen herausgehoben und genauer angesehen.
Diese vier Einzelfragen wie alle andern auch bestätigen und
erhärten die eine grosse Einsicht:

In der Philosophie hat das Christentum nichts mehr zu
suchen. Die Philosophie kann auch nicht mehr schützend die
Hand über das Christentum halten wie bisher. Vollständige
Trennung ist das unabwendbare Schicksal. Diese Trennung
hat sich in der Wissenschaft schon durchgesetzt, sie wird
sich auch in der Philosophie noch durchsetzen. Wir staunen

nur, wie lange es dem Christentum gelingen konnte, sich in
die Begriffswelt der Philosophie einzuschleichen und einzunisten

und sich dort mit den höchsten und obersten Begriffen
und Werten, die ihm ja alle gar nicht zukommen, malerisch
zu drapieren. Genau besehen, passt ja keine einzige, aber
auch keine einzige der philosophischen Begriffsbestimmungen

in die Wunderwelt des Christentums hinein. Beide Teile,



110 DER FREIDENKER Nr. 14

Christentum und Philosophie, leiden darunter, denn einmal
werden die philosophischen Begriffe alle verzerrt, sie werden

geradezu misshandelt und geschändet, zum andern nimmt
auch jede der in die Philosophie hineinprojizierten
Glaubensvorsteilungen derart abstruse und verzerrte Formen an, —
wir denken an Gott als das philosophisch Absolute — dass
es Christen und NichtChristen immer schwerer geworden ist,
das eigentliche Christentum darin zu erkennen.

Das aber ist nun das Wesentliche: Der gegenwärtige
Mensch hängt nicht an den spezifisch christlichen Heils- und
Glaubensvorstellungen, er hängt am Christentum nur, insofern
und soweit es an oberste Begriffe und Werte gebunden ist.
Er hängt an diesen Werten, nicht an den abstrusen Bildern
und Vorstellungen. Nun die Trennung einsetzt, nun der
Zeitgeist einsieht, dass das Christentum durch keine einzige
wissenschaftliche Grenzsetzung gereitet werden kann, dass das
Absolute mit dem Hebräergott Jahweh wirklich nichts zu tun
hat und dass die Wahrheit, wie sie der Diesseitsmensch
versteht, mit der «Wahrheit» des Christentums nur die 8

Buchstaben, inhaltlich aber sonst gar nichts gemein hat, nun sieht
sich jeder Einzelne und sieht sich der ganze Zeitgeist wieder
einmal klar und nachdrücklich vor die Entscheidung in der
religiösen Frage gestellt, und der Zeitgeist wird sich, daran
kann kaum ein Zweifel sein, gegen das Jenseits und für das
Diesseits entscheiden. Damit beginnt die eigentliche Agonie,
der Todesweg des Christentums. Je weiter die Wege zwischen
Christentum und Wirklichkeit, zwischen Christentum und
Wirklichkeitslehre auseinandergehen; desto schwieriger wird
es dem Gegenwartsmenschen, noch Christ zu sein. Die erste
Voraussetzung zu diesem Noch-Christ-Sein-Können war schon
längst niclit mehr eine klare Einsicht oder Ueberzeugung, die
erste Voraussetzung war schon längst die ungeheure Gewalt-
massnahme, dass der Mensch mit eigentlich affektiver Leidenschaft

sich zuerst Gott unterwirft, dass er zuerst Gott sich
unterstellt und erst aus dieser Gottgeborgenheit heraus
anfängt zu überlegen und zu raisonnieren — von Gott aus und
nicht gegen Gott hin! Dieses persönlich-subjektive Prius, diese
allem Andern vorangehende Unterstellung unter Gott — sie
wird immer schwieriger, immer unmöglicher. Schon Barth
spricht von einem grossen Wagnis, von einem Sprung ins
Dunkle, der mit geschlossenen Augen ausgeführt werden
muss. Dieser Sprung wird immer seltener werden, weil auch
dieser Sprung und die affektiven Kräfte zu diesem Sprung
ihre Voraussetzungen haben, — und diese Voraussetzungen
schwinden eben von Tag zu Tag. Je weiter sich das Chirsten-
tum aus Wissenschaft und Philosophie, je weiter es sich aus
aller Wirklichkeitslehre herauslöst, desto mehr löst es sich
aus unserm Zeitgeist heraus. Gewiss, es wird dadurch um so
reiner, aber je reiner christlich es wird, desto mehr entschwindet

es unseren Augen, es entschwindet rückwärts gegen die
Reformation, gegen die Vorscholastik, gegen das heilige Land
hin, es wird langsam wieder zu dem, was es am Anfang war,
eine ziemlich trübe Mischung aus verschiedenen orientalischen

Kulten und Mythen, die sich um die sympathische
Gestalt des galiläischen Rabbi Joshua griechisch Jesus,
gruppieren, es geht wieder zurück in die Katakombenatmosphäre
der Sekten und Partikel, von denen es ausgegangen ist. Als
literarischen Ausdruck dieses Christentums, das schon völlig
auf dem zeitlich-sachlichen Rückzug begriffen ist und unsern
Händen, unsern Blicken entschwindet, möchten wir Barths
letzte Schrift hinstellen, das «Credo» — die Exegese des
apostolischen Glaubensbekenntnisses. Der Gegenwartsmensch
kann da einfach nicht mehr mit, er kann da nicht mehr
verstehen, auch wenn guter Wille zum Mitgehen und Verstehen
vielleicht noch vorhanden wären. Damit haben wir unsere
Untersuchung über die theoretische Situation abgeschlossen.
Es ist unsere feste Ueberzeugung, dass hier, in der Frage der
Wahrheit, die Entscheidung heute gefallen ist, und zwar
gegen das Christentum.

2. Die praktische Situation.

Was wir auf dem weiten und bunten Felde der praktischen
Situation noch kurz zu erwähnen haben, ist klare und
unmittelbare Auswirkung dieses Entscheides in der Wahrheitsfrage.
Er ist gewiss nicht überall klar begriffen und nicht überall
klar im Bewusstsein vollzogen, dieser Entscheid — aber ob
klar oder unklar bewusst, das Gefühl, die Ueberzeugung ist
da und ist kräftig und wirksam: Die Ueberzeugung, dass das
Christentum seinen Zenith überschritten habe und im
Staatsganzen gewiss noch eine beträchtliche Macht, eine Grösse
darstelle, mit der klugerweise gerechnet werden muss, dass
es aber kerne entscheidende, keine fundamentale Macht mehr
sei. Ueber die Absolutheitsansprüche des Christentums gehen
eigentlich heute alle Staaten völlig bedenkenlos hinweg. Auch
die Schweiz verneint mit ihrer Glaubens- und Gewissensfreiheit

diese Absolutheit. Allgemeine Toleranz in religiösen Fragen

verträgt sich nicht mit dem integralen Glauben an die
absolute und alleinige Geltung des christlichen Herrschaftsanspruches.

Andere Länder gehen heute über diese Verneinung
der Absolutheit hinaus und bedrängen das Christentum in
seinem eigentlichen dogmatischen Bestände, andere zerreiben
es langsam und methodisch, wieder andere haben es schon
zerrieben, wie Russland.

(Schluss folgt.)

Aus der Bewegung.
Die Jahresversammlung der «Federation romande de la

Libre Pensee» fand am 7. Juni in Neuenburg statt. Aus der
Reihe der Verhandlungsgegenstände sei erwähnt, dass der
Vorort von La Chaux-de-Fonds nach Lausanne verlegt wurde.
Gesinnungsfreund Tripet von La Chaux-de-Fonds erstattete
Bericht über den Prager Kongress. «La Libre Pensee
internationale» schreibt darüber: «Ce rapport donna lieu ä une
discussion courtoise qui aboutit au statu quo, c'est-ä-dire que
la Federation romande continue son travail avec la Federation

suisse »allemande.»
Wir gratulieren Lausanne zur Uebernahme des Vororts

und wünschen erspriessliche Arbeit Der Hauptvorstand.

Der Gegner an der Arbeit.

Der Erzbischof von Rouen.

In Nr. 13 des Freidenkers berichteten wir, dass der
Erzbischof von Rouen seines Amtes enthoben wurde. Am 7. Juli
ging durch die Presse die Mitteilung, das Möns, de la Vil-
larabel sich nun entschlossen habe, seinen längst bestimmten

Nachfolger das Feld zu räumen. Erzbischof de la Vil-
larabel wird sich nach St. Brieuc zurückziehen und ist vom

Papst für sein Entgegenkommen damit belohnt worden, dass

er ihm die Würde eines Titular-Bischofs von Mytilene
verliehen hat.

Wir nehmen an, dass mit der Würde auch das nötige
Kleingeld zugesprochen wurde, damit seine Eminenz auch

standesgemäss leben kann. Eine Krähe hackt der andern
bekanntlich kein Auge aus! Das Fell dafür lassen ja die
Schafe

Die sich ihr Grab schaufeln.

«Das neue Tage-Buch» (Paris) schreibt am 11. Juli:
«Bischof Berning von Osnabrück — im Nebenberuf preus-

sischer Staatsrat von Görings Gnaden — zählt seit langem zu
den sehr vereinzelten katholischen Würdenträgern, die dem

Dritten Reich Geschmack abgewinnen. Aber trotz dieser
Ausnahmestellung des Bischofs überrascht es, im «Angriff» vom
5. Juli nachstehende Meldung zu lesen:


	Die Agonie des Christentums : (Fortsetzung) [Teil 2]

