
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 14

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J06 DER FREIDENKER Nr. 14

werden, dass die Kritik über das Werk teilweise nur bedingt
anerkennende Worte findet: Wenn nian auf der einen Seite
Zweigs Fähigkeiten, als Schriftsteller und Psychologe voll
anerkennt — weil sie sich nicht mehr wegleugnen lassen — so

wird ihm andererseits von verschiedenen Kritikern mit
Entschiedenheit vorgeworfen, dass er dein grossen Reformatoren
nicht gerecht werde^ dass er Calvin, absichtlich oder
unabsichtlich, verzeichnet habe, indem er nur die Schattenseiten
seines Lebens aufzeige. Mit dem billigen Einwände, dass wo
viel Licht auch viel Schatten sei, suchen die Calvinfreunde die
Vorwürfe, die. Calvin gemacht werden, zu entkräften. Obwohl
wir objektiv genug sind, um auch Stefan Zweig nicht von
jeglichem Irrtum freizusprechen, sind wir doch der festen
Ueberzeugung, dass Zweigs Bildnis im wesentlichen dem wahren
Calvin entspricht. Dass Calvin durch seinen unausstehlichen
Charakter und seine Taten zu einer «traurigen Berühmtheit»
wurde, dafür vermag sich der Dichter nichts. Tatsachen lassen
sich, selbst zur «Ehre Gottes», nicht wegleugnen. Im übrigen
werden die ablehnenden Kritiken zum Teil sehr leicht
verständlich, wenn man in den Kritikern protestantische Theologen

erkennt. Von solchen Kritikern darf man natürlich nicht
erwarten, dass sie ihrem Meister, so berechtigt es wäre, Ueb-
les nachreden. Eine ähnliche Haltung ist Stefan Zweig schon
bekannt aus den Kritiken über «einen Essay «Mary Baker-
Eddy», wo ihm die Anhänger der Christlichen Wissenschaft
die gleichen Vorwürfe machten, wie heute die protestantischen
Theologen. Right or wrong, my religion!

Dem aufmerksamen Leser der neuesten Calvinaufsätze und
der Kritiken über Zweigs Buch wird es nicht entgangen sein,
dass in dem Lobgesang Töne mitschwingen, die man bei einiger

Kenntnis der Dinge als Misstöne, d. h. als das schlechte
Gewissen erkennt. So schreibt zum Beispiel Leonhard von
Muralt in der «Neuen Zürcher Zeitung» (Nr. 1022 vom
14. Juni) : Wir möchten immer wieder mit Calvin rechten.
Den Tod Servets können wir nicht billigen. In seinein Werk
und in seinem Leben glauben wir zu wenig Liebe und Wärme
zu finden.» Aber damit ist der unvermeidlichen Kritik schon
Genüge getan, für den Fall, dass es noch Christen geben
sollte, die Calvin um den «Fall Servet» immer noch zürnen
sollten. Schon im nächsten F'ederzuge fährt von Muralt
entschuldigend fort: «Gerade darin täuschen wir uns oft. Liebe
braucht nicht Schwäche zu sein. Calvin züchtigt und mahnt
gerade die Menschen, denen er in grosser Liebe eine schwere
Verantwortung zumutet. (Wohl nach dem Bibelsprüche: Wen
Gott lieb hat, den züchtiget er! d. V.) Am nächsten kommen
wir ihm in seinem Briefwechsel.»

Feuilleton.
Die Kirche brennt!

Von Troels-Lund.
Unter den Büchern, welche die Buchdruckerkunst vervielfältigte,

war die Bibel das wichtigste, besonders das Neue Testament.
Es wurde in alle Sprachen übersetzt und fand jetzt in einem .Jahre
sicher mehr Leser, als in den letztverlaufenen tausend Jahren
zusammen. Aber dies war ein gefährlicher Lesestoff. Man kam durch
ihn gleichsam hiuter die römische Kirche, zurück zu der Zeit, wo
diese noch nicht da war. Und staunend entdeckte man, dass von
dem, was nun das Wesentliche in der römischen Kirche
ausmachte: Fapst, Messe, Fegefeuer, Ablass, im Neuen Testament gar
nicht die Rede war. Das war eine fürchterliche Entdeckung. Das
Hauptbuch stimmte nicht mit der Kassenführung. Hier musste
etwas Schlimmes im Spiele sein. Und was auf dem Spiele stand, war
alles, nicht bloss die zeitliche, sondern die ewige Wohlfahrt.

Die Frage nach der ewigen Seligkeit wurde so auf einmal
und in unheimlichster Art auf die Tagesordnung gesetzt. Just als
alle die angenehme Entdeckung gemacht hätten, dass es doch eine
herrliche Welt wäre, in der man lebte, und dass man soviel Veran
lassung hätte, sie recht zu geniessen, wurde auf einmal «Feuer»
gerufen. Die Feuersbrunst war deutlich genug: sie hatte stark um sich
gegriffen. Und sie bedrohte das Beste, was man besass, sowohl das
gegenwärtige' kleine Stümpfchen Leben, als auch das ganze,
ungeheuer lange, welches nachher kam.

Trotz allem Verständnis für die Unmöglichkeit, im Rahmen
eines Gedenkartikels den riesigen Briefwechsel eines Calvin
berücksichtigen zu wollen, so muss man es doch bezeichnend
nennen, dass der Verfasser nur einen Brief an Admiral
Coligny zitiert, oder auf die «unzähligen Briefe an hohe und
niedrige französische Protestanten hinweist. Den wahren
Charakter Calvins lernt man aus dieser Sorte von Briefen keinesfalls

keimen. Dem Verfasser jenes Gedenkartikels wären
gewiss auch noch Briefe zur Verfügung gestanden, die Calvin
an seine Gegner schrieb. Wir sind der Ansicht, dass wir Calvin

nicht durch Briefe am nächsten kommen, sondern am
nächsten kommen wir ihm durch seine Taten. Wer unter
einem lebenden Mitmenschen den Scheiterllaufen zu entzünden
vermag, dessen Leben ist gewiss nicht eitel Liebe, wie man
uns das von protestantischer Seite immer wieder weismachen
will.

Stefan Zweig hat der «Liebe» Calvins das richtige Vorzeichen

gegeben. Calvin gibt in seinem Charakter und seinen
Taten reichlich wieder, was schon sein abstossendes Bildnis,
was sein trockendürres, gifterfülltes Gesicht, uns ganz gefühlsmässig

vorausahnen lässt. Man braucht gar nicht erst Psychologe

zu sein, um jene «Liebe» zu ermessen, die aus einer solch
galligen Gestalt auszuströmen vermag. An dieser Ueberzeugung

ändert auch die Feststellung nichts, dass Calvin sein
Leben mit seiner Lehre in Einklang lebte. Wesentlich ist doch,
wie seine Zeitgenossen die Auswirkung und Betätigung seiner
Lehren empfanden. Da war nicht nur ein «Fall Servet», es
waren noch eine Reihe anderer «Fälle», die den Charakter
Calvins grell beleuchten. Es sind dies allerdings Fälle, von
denen die Kirche gerne schweigt und wieder einmal froh ist,
dass sie mit Rücksicht auf die Unkenntnis ihrer Anhänger
nur von einem Fall Servet sprechen muss. Der Vorwurf der
Unkenntnis trifft zwar die Gläubigen erst in zweiter Linie.
In erster Linie trifft er die Kirche selbst, die den Gläubigen
die Tatsachen vorenthält. Man lese einmal nach, was die
«Schulbibeln» von diesem Calvin erzählen, dann wird
verständlich, dass die Wenigsten auch nur vom «Fall Servet»
wissen.

«Einen Menschen töten heisst niemals eine Lehre verteidigen,

sondern: einen Menschen töten», schrieb Sebastian
Castellio. Was tat aber der Fanatiker Calvin anderes, als dass er
jeden, der nicht mit seiner Lehre übereinstimmte, zu vernicht-
ten suchte, sofern er ihn habhaft werden konnte? Jener
Protestantismus, der sich damals beklagte über die katholische
Inquisition, verfiel durch Calvin der gleichen Ungeheuerlichkeit.

Jener Protestantismus, der sich heute beklagt über den
Terror gegenüber seinen Giaubensbrüdern im Deutschen

Einzelne Gebildete, welche sich mit der römischen und
griechischen Literatur vertraut gemacht hatten, retteten sich in die
Lebensanschauung des Altertums hinüber. Mit dem allerdürftigsten
Gepäck flüchteten sie sich heimlich weg aus der Kirche mit ihrer
Jenseitslehre. Unter dem Namen «Humanisten» fanden sie ein neues
Heim in dem bescheidenen Gebäude des Diesseits hinter den
gegen Vergangenheit und Zukunft geblendeten Scheiben. Aber rund
herum tönte von allen Seiten der tausendstimmige Schreckensruf
der Menge: «Die Kirche brennt! die Kirche brennt!»

Mit menschlicher Hille allein war das Löschen unmöglich. Es
konnte nur mit den Mitteln der Ewigkeit geschehen. Aber die
Arbeit wurde nicht gleichmässig geleitet: es wurde ein verschiedenes
Verfahren angewandt, und hierdurch entstanden Zank und Verwirrung.

Als das Feuer sich endlich legte, zeigte es sich, dass man drei
Stumpfe von der alten Kirche gerettet hatte: und drei Parteien
behaupteten, jede besonders, dass ihr Stumpf die ganze Kirche
wäre.

Die drei llauptführer bei der Löscharbeit standen in gerader
Linie nach Norden: der Papst, Calvin und Luther. Alle holten sie
das Wasser aus dem ewigen Meer der Seligkeit, aber jeder durch
seine Leitung. Die Losung des Papstes war: Durch wen wird man
selig? Calvins: Waruni wird man selig? Luthers: Wie wird man
selig?

Wenn der Papst die -Frage stellte: "Durch wen wird man
selig?», war die Antwort natürlich: durch Christus. Aber Christus hat
seine Macht auf Erden dem heiligen Petrus und seinen Nachfolgern
übertragen. Der Papst ist jederzeit Chef des Hauses auf Erden, in



Nr. 14 DER FREIDENKER 107

Reiche, jener Protestantismus feiert einen Mann, der seiner
Lehre durch Mord Nachdruck verschaffte, so wie sich heute
die nationalsozialistische Lehre durch Gewalt Nachdruck
verschafft. Aber so paradox es klingen mag, gewisse Berührungspunkte

bestehen zwischen Nationalsozialismus und Calvinismus,

denn am 24. September 1935 ging eine Notiz durch die
Presse, nach welcher in Berlin Ende Oktober ein Calvindenkmal

enthüllt werde. Im Zeitalter der Gewalt und des gerühmten

deutschen Hasses immerhin ein Symbol, das zu allerhand
Deutungen berechtigt.

Nicht nur den «frechen Hispanier» hat Calvin auf dem
Gewissen, da war weiter noch ein «Fall Gruet». Jakob Gruet
wurde auf das Betreiben Calvins am 26. Juli 1547 wegen
Gotteslästerung-, Religionsverachtung und Hochverrat hingerichtet.

Die Hinrichtung Gruets, der sich gegen die calvinische
«Disziplin» — nicht gegen Gott — aufgelehnt hatte,
verursachte in Genf eine grosse Erbitterung gegen Calvin, so dass

ihm die jungen Leute «Kain» nachriefen, wenn er durch die
Strassen ging. Wenn auch noch nicht jede Opposition gebrochen

war mit dieser Hinrichtung Gruets, so hat Calvin doch

richtig erkannt, dass er mit solchen Mitteln auf dem rechten
Wege war. Er schrieb damals: «Die Todesstrafe, die man an
einem ihrer Genossen hat vollstrecken lassen, hat ihnen gründlich

die Hörner abgeschlagen.» Die Hörner der Opposition, die
für die Freiheit kämpfte, waren zwar noch nicht so gründlich
abgeschlagen, wie Calvin anfänglich meinte. Es galt vorerst
noch einige weitere «Fälle» zu erledigen. Da war z. B. noch
Generalkapitän Perrin, den der gepriesene Calvin ebenfalls
um die Ecke bringen wollte, was nur vereitelt wurde durch
das Dazwischentreten Berns. Da war weiter die bedenkliche
Angelegenheit Maigret, jenes Spions und Ehrabschneiders, der
in Calvins Schutz stand, offenbar darum, weil sich Calvin mit
Maigrets Hilfe des verhassten Perrin entledigen wollte. Es

gab eine Zeit, da der heute gefeierte Calvin der bestgehasste
«Genfer» war, auf den man in den Strassen die Hunde hetzte
und von dem selbst sein Offizial und Biograph, Theodor Beza,
erzählt, «dass man nicht mehr zum heiligen Abendmahl
gehen könne, so lange dieser Mensch (gemeint ist Calvin) es

austeile, an dessen Händen das Blut der besten Bürger klebe».
Da ist weiter zu nennen der «Fall Bolsec», jenes ehemaligen

Karmelitermönchs, der mit Calvin in seiner Prädestinationslehre

nicht übereinstimmte. Weiter der Fall des Sebastian
Castellio, dem Stefan Zweig sein ergreifendes Buch gewidmet
hat. Zweig zeichnet in seinem Buche nicht nur den «edlen»
Reformatoren, seine Zeit mit aller ihrer Härte und Niedertracht,

sondern vor allem auch die Mittel, mit denen die
Gewalt arbeitete. Kein Mittel, von der gemeinen Ehrabschnei-

inniger Verbindung und in voller Uebereinstiinnmng mit dem Herrn
des Hauses im Heiniatlande, dem Himmel. Wenn nun Unkundige
im Hauptbuch gelesen und hierauf Lärm geschlagen haben, wodurch
Misstrauen gegen das Haus, die Kirche, auflodern musste, so liegt
die Schuld weder am Papste, noch am Buche, sondern einzig und
allein an diesen Leuten selbst. Entweder wissen sie nicht das Hauptbuch

zu deuten, indem sie sich nicht auf italienische Buchführung
verstehen, oder sie vergessen die dem irdischen Chef übertragene
Macht, jederzeit nach bestem Ermessen und nach dem Bedarf des
Hauses zu handeln. Schon seit vielen Jahrhunderten ist der
Geschäftsgang folgender gewesen: jeder, welcher das Einschreibezeugnis

der Taufe besitzt, kann bei dem Bankhaus der Kirche Einzahlungen

in Form von guten Handlungen und Messgebühren machen.
Die beiden Arten von Quittungen, welche für Abendmahl und Messe
geliefert werden, sind etwas verschieden, insofern man im Abendmahl

Christi Leib selbst geniesst, während in der Messe der Priester

sowohl diesen als auch Christi Blut für den Einzahlenden
geniesst. Aber dies ist nicht so wichtig; das Wesentliche ist, dass die
Kirche vollständigen Ersatz bietet, indem sie jedesmal kraft ihrer
Machtvollkommenheit Christus aufs neue zu töten, seinen Opfertod
zugunsten des Besitzers jenes Zeugnisses wiederholt. Durch einen
geheimen Druck wird dies gleichzeitig im Himmel notiert, in Christo
abgestempelt. Hierdurch ist jeder Missbrauch vereitelt. Wenn der
Besitzer des Zeugnisses nach dem Tode seine Seligkeit einkassieren
will, wird ihm an der Kontrolle im Fegefeuer genau soviel von der
vorausgehenden Pein der Läuterung abgezogen, als seinem
einbezahlten Guthaben entspricht. — Alles ist so in schönster Ordnung,

derei bis zum Morde, ist Calvin zu verwerflich, als dass er es
nicht angewandt hätte zur «höheren Ehre Gottes», in deren
Namen alle Frevel begangen wurden. Auch der Fall Servet
findet in Zweigs Buch eine eingehende Behandlung und
Würdigung. Der Grundsatz Calvins war: «Alles vor. Gott strafbare
muss auch vor dem Gesetz strafbar sein.» Was aber vor Gott
strafbar ist, das entschied er, Calvin, in alttestamentarischer
Strenge. So fragen wir uns, was war Servets Verbrechen?
Kurz, dass er in der Dreieinigkeitslehre nicht mit Calvin
übereinstimmte und der Ansicht war, dass diese Lehre mit der
Ablegung des katholischen Glaubens ebenfalls abgelehnt werden

müsse. Und was tat Calvin? Er bringt den in Vienne
lebenden Servet durch anscheinend christliche Mittel zu Fall,
indem er ihn durch einen Strohmann bei der katholischen
Inquisition als Ketzer verrät. Calvin, vom katholischen Standpunkt

aus selbst ein Ketzer, leistet der Inquisition
Handlangerdienste! Servet gelang es, der katholischen Inquisition zu
entkommen, doch lief er dafür dem protestantischen Torquemada

in die Finger. Und wie werden diese dürren, kalten,
gespenstigen Finger nach dem Opfer gegriffen haben! Schon
bevor sich Servet nach Genf verirrt, schreibt Calvin an Farel:
«Wenn er kommt, sa geht er nicht mehr lebendig von hier
weg, wenn meine Meinung noch etwas gilt.» Und Calvins
Meinung, unterstützt vom Intrigenspiel, galt leider noch genug,
um Servet auf den Scheiterhaufen zu bringen. Aber trotz dieser

Vorsätzlichkeit, mit der sich Calvin auf sein Opfer stürzte,
gibt es heute noch Leute, die weisemachen wollen, dass Calvin
nicht mittelbar schuldig sei an diesem Morde. Auch die
Wendung, Servet sei von dem weltlichen Gericht zum Flammentode

verurteilt worden und Calvin hätte sich beim Rate um
eine «menschlichere» Todesart verwendet, wird angesichts
einer solchen Vorsätzlichkeit des Mordes nur als eine beschönigende

Märe zu bewerten sein.
Mit dem Flammentode Servets war die Macht Calvins

endgültig besiegelt. Der Einfluss Calvins und seines Konsistoriums
wurde so gross, dass alle Entscheidungen Genfs nicht mehr
im Ratssaale fielen, sondern auf der Kanzel von St. Pierre.
Sittenschnüffelei, Aufpasserei und gefürchtetes Spitzeltum waren

die Mittel, mit denen Calvin seinen «Ordonnanzen»
Nachdruck verschaffte. Zweigs Buch, das auf eingehendem
Quellenstudium fusst, gibt uns ein Zeitbild, wie es frappanter nicht
gezeichnet werden kann. Intoleranz, Gewalt und Grausamkeit
regierten; es ist dies jene Dreieinigkeit, die Calvin wie ein
Schatten folgte, die ihm näher stand als jene biblische
Dreieinigkeit, um deren Willen er Servet auf den Scheiterhaufen
brachte. Dessen ungeachtet schreibt Calvin in seinem Testament

in der den Christen eigenen Ueberhebung: «Auch habe

und es ist keine Spur von einem Grund vorhanden, Lärm zu schlagen.

Die Kirche ruht jetzt wie vorher und für alle Ewigkeit auf dem
Felsengrunde des Herrn. Zeiten und Formen wechseln, aber der
göttliche Inhalt ist derselbe. Darum ist die Antwort auf die grosse
Lebensfrage: «Durch wen wird man selig?» — trotz des scheinbaren
Widerspruchs — doch eine und dieselbe: «Durch Christus, durch
die Kirche, durch den Papst, durch die Messe.»

Im direkten Gegensatze zu diesem Weltgeschäfte nahm Calvin
seinen Standpunkt in Gotty «Warum wird man selig?» Der Grund
liegt offenbar nicht im Menschen selbst, denn alle sind Sünder, und
niemad kann durch eigene Kraft selig werden. Wo liegt da der
Grund? In Gott. Gott hat kraft seiner Allwissenheit voraus gewusst,
dass die Menschen sündigen und darum ewig verloren sein würden.
Kraft seiner Gerechtigkeit lässt er dies geschehen. Aber kraft
seiner Liebe, seiner Gnade erlöst er einzelne, nicht um ihres eigenen
Verdienstes willen, sondern trotz ihrer Schuld, kraft seiner Gnade.
In Gott ist aller Grund. Wagst du mit kühnem Gedankenmut
hinabzuschauen in des Lebens Brunnen, so siehst du tief unten, umgeben
von den düsteren Seiten der Notwendigkeit, Gott als Ursprung aller
Dinge. Warum taumelt ihr da oben geschäftig auf dem Kirchenplatze,
läuft irrend bald hierhin, bald dorthin? Merkt ihr nicht, dass es von
unten auf in euch zittert, Seligkeit in einigen, in anderen Verdammnis?

Vergebens tut ihr so, als bewegtet ihr euch. Ihr seid alle an
den Fleck genagelt, von Ewigkeit daran genagelt. «Die Kirche
brennt!» Ja, gewiss brennt sie, jetzt wie vorher, wie in alle Ewigkeit.
Sieh, wie die beiden Türme glühen! Der eine, rosenrot, ist der
Turm der Gnade, von dem aus die Seligen jubeln. Der andere,



108

ich in allen Streitigkeiten, die ich mit den Feinden der Wahrheit

durchzufechten hatte, nie Hinterlist noch Sophisterei
gebraucht, sondern bin stets ehrlich vorgegangen in der
Verteidigung seiner (Gottes) Sache.» Das ist die Ehrlichkeit
Calvins! Das ist. jener Calvin, in dessen Siegel in christlicher
Ueberschwänglichkeit stand: Mein blutendes Herz bringe ich
dem Herrn zum Opfer dar, der aber statt dessen dem «Herrn»
die Herzen seiner Widersacher opferte. Leox.

Die Agonie des Christentums«
(Fortsetzung.)

a) Die Grenzen der Wissenschaft.

Verehrte Anwesende! Sie kennen diese Sätze, diese
warnenden und wohlgemeinten Ausrufe: «Wissenschaft hat ihre
Grenzen Eine ihrer Grenzen sich wohl bewusste Wissenschaft
Recht verstandene Wissenschaft kann mit den christlichen
Heilslehren gar nie in Konflikt kommen, weil sie die ihr fest

gezogenen Grenzen nie überschreitet!» So ungefähr tönt es

uns entgegen aus dem Lager der Theologen und einer
theologisch infizierten Wissenschaftstheorie. Wir verstehen
natürlich das Bedürfnis nach kräftiger Grenzmarkierung sehr
wohl, ist diese Grenze doch die einzige Abwehrschranke des
Christentums gegen den alle Dämme und alle Wehren
überflutenden Totalitätstrieb des Wissens. Und wie weit sind
diese Grenzen vom Christentum aus schon zurückgenommen
worden! Die Bibel — die biblische Geschichte — das
subjektiv-religiöse Erleben — das Gebet — es wird ja heute
bereits alles der Wissenschaft preisgegeben. Ja, wir dürfen und
müssen heute, da die Theologie selbst alle diese Stellungen
freigegeben hat, feststellen, dass grundsätzlich alles, was :rn
Christentum gewusst und gelehrt wird, herübergenommen werden

darf in die Religionswissenschaft, in das Wissen um
Religion, in das Gebiet der Forschung und der ratio. Selbstverständlich

hat die Wissenschaft Grenzen, das ist ganz klar, aber
sie hat ihre Grenzen; sie selbst, die Wissenschaft und die
Philosophie bestimmen heute, wo ihre Grenzen liegen. Diese
Bevormundung lassen wir uns nicht mehr gefallen, dass die
Grenzsetzungen der Wissenschaft von einem grundsätzlich
unwissenschaftlichen Zentrum aus, vom Christentum aus, erfolgen.

Nicht mehr der Glaube, sondern die ratio, ünd zwar die
autonome ratio, entscheiden, wo sie Grenzen zu ziehen hat.
Und diese autonome Vernunft sagt uns, dass die Grenzen der
Wissenschaft, und zwar speziell des Geistes — und der
Religionswissenschaft, nicht vor dem Phänomen des Christen-

Nr. 14

tums liegen, wie das Christentum glaubt und gerne vorschreiben

möchte, sondern dahinter Hinter dem Christentum!

Alles, was das Christentum weiss, was es lehrt und im
Unterricht mitteilt und weitergibt, alles das verfällt, wie Overbeck

richtig sagt, rettungslos dem Wissen, verfällt rettungslos
der Religionswissenschaft. Genau wie jede andere Religionsform,

wird heute auch das Christentum bis in seine hintersten

Winkel und Schlupflöcher durchleuchtet und
durchforscht — da gibt es gar keine Ausnahmen. Irgendwo hinter
dem ; Christentum stösst dann auch das rationale Denken,.
stösst auch die Wissenschaft auf Grenzen; sie kann die
Ahnung, vielleicht auch die Vermutung in das dunkle Reich
des Unbekannten hinausschicken, sie kann auch mit Goethe
vor dem Unerforschlichen still verehrend in die Knie sinken
— das alles bleibt ihr unverwehrt — aber das alles hat mit
dem christlichen Gott, hat mit der christlichen Ehrfurcht und
Furcht vor diesem Gott nichts, aber auch rein nichts zu tun.
Der Christengott Jahweh hat wie alle andern Götter und
Gottheiten auch seinen Platz vor den Grenzen des Wissens und
innerhalb dieser Grenzen, er ist für uns ein Gott und nicht
der Gott, Gott ist für uns je und je Gattungsname und nicht
Eigenname.

Ich muss Sie also dringend bitten, lassen Sie sich heute
in Diskussionen nie mehr einschüchtern durch den Hinweis
auf die natürliche Beschränktheit und Begrenztheit des

Wissens. Dieser Trumpf ist endgültig ausgespielt

b) Wir kommen zur Frage des Absoluten, des Tranzcendenten.

Diese hängt für den Kundigen natürlich aufs engste zusammen

mit der Frage nach den Grenzen der Wissenschaft. Das

ist nun eines der bedenklichsten Kapitel aus der Geschichte
des Kompromisses von Philosophie und Theologie, ein wahrer
Schandfleck, der mit Feuer und Schwefel ausgebrannt werden

muss. Dabei ist schwer zu sagen, auf welcher Seite die
grössere Dreistigkeit anzutreffen wäre. Wir behaupten: Gott
Jaweh ist Gott Jahweh und er ist nie und nimmer zugleich
das philosophisch Absolute, er wohnt auch nicht in diesem
Absoluten. Er wohnt und lebt vor den Grenzen des WSssens,
wie wir gesehen haben, das Absolute aber liegt hinter diesen
Grenzen. Das Wesen des philosophisch Absoluten ist
gekennzeichnet durch die Tatsache der völligen Losgelöstheit, Unbe-
dingtheit, der völligen Freiheit von allen Bindungen und
Verbindungen und Einschränkungen. Wir wissen aber vom.
Christengott zuviel, viel zu viel, als dass wir ihn in den luftleeren
Raum des Absoluten versetzen könnten. Wir kennen mit den
Künstlern nicht nur sein Aeusseres, die Gläubigen keimen

DER FREIDENKER

flammend, ist der Turm, der Gerechtigkeit, wo die ewig Verdammten
auf dem Marterrade in Pein herumgewirbelt werden, während

die glühende Mauer sie verbrennt und der Teufel, als Fahnenstange
aulgespiesst, brüllt. Das alles zusammen ist die Kirche, das Schloss
von Gottes Allwissenheit mit der unverrückbaren Grundfeste und
den beiden mächtigen Zwillingstürmen. (Schluss folgt.)

Gedankenblitze
von FIX.

Hexeneinmaleins.
Drei mal eins macht wieder eins,
eins durch eins geteilt, macht drei —
das ist Hexeneinmaleins!
Ich schätz' dich, Pfaff, von Zweifeln frei:
drum borge mir geschwind drei Gulden
und glaub*, ich tat dir einen schulden

* * *
Der Jenseitsgläubige.

Indem er Unsterblichkeit «drüben» begehrt,
dünkt er sich ein Kunstwerk von Ewigkeilswert,
und ist doch im Schnelldruckprozess der Natur
nichts weiter geworden als — Makulatur.

Flamme.
Leichen einzuäschern,
den schwarzen Seelenhäschern
als Gottesraub heut gilt.
Doch Gott «gefällig» nannten
sie es, als sie verbrannten
sein lebend Ebenbild.

* * *

Surrogate.
Wann ward wohl der Glaube an Götter geboren
Als die Menschen den Glauben an Menschen verloren!
Und wann ist die Hoffnung aufs Jenseits erstanden?
Als die Menschen zum Diesseits den Weg nicht mehr

fanden!
* * *

Ein- und Aus-
Es gibt viele Menschen, die bilden sich ein,
ganz unerhört klug und «gebildet» zu sein:
Banausen, die nur ihrer Ein- Bildung leben,
doch niemals auch ernstlich nach Aus- Bildung streben!


	Feuilleton

