
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 13

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


98 DER FREIDENKER Nr. 1?

einen Höhepunkt und eiu Absterben aufweist, ein Absterben,
an dessen Ende unweigerlich der Tod steht. Ich zitiere keinen

affektiven Gegner des Christentums wjp Nietzsche, Overbeck

u. a., ich zitiere den vollständig klaren, nüchternen,
bedächtigen, aber grundgescheiten Basler Kulturhistoriker Jakob

Burckhardt. Er schreibt in seinen «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen» p. 154/55: «Und nun das neuere Verhältnis des

Christentums zur Kultur. Zunächst weist die Kultur in
Gestalt von Forschung und Philosophie dem Christentum seine
menschliche Entstehung und Bedingtheit nach; sie behandelt
die heiligen Schriften wie andere Schriften. Das Christentum,
wie alle Religionen, in völlig kritiklosen Momenten und unter
völlig hingerissenen und kritikunfähigen Menschen entstanden,

kann sich nicht mehr als sensu proprio und buchstäblich

gültig gegenüber einem allseitigen Geistesleben behaupten.

Neben der rationellen Anschauung von Natur und
Geschichte ist die Behauptung eines eximierten Stückes eine
Unmöglichkeit. Je mehr dergleichen dennoch versucht wird,
desto unerbittlicher steigt beim Gegner die Neigung zur Kritik

und zur Auflösung alles Mythischen. Ueberhaupt dringt
der moderne Geist auf eine Deutung des ganzen hohen
Lebensrätsels unabhängig vom Christentum.»

Aus der heutigen Diskussion zwischen Wissen und Glauben

möchte ich nur zwei Speziajfragen vorführen:
I. Wie Stellen wir uns heute zu Haeckel und seinem Kampf?

II. Wie stellen wir uns zum Kausalitätsproblem?
I. Also zunächst Haeckel! Wir kommen auf ihn kurz zu

sprechen, weil bestimmte Kreise in Deutschland heute eine
eigentliche Haeckel-Renaissance erhoffen, andere ebenso
bestimmte Kreise diese mögliche Renaissance befürchten. Wir
können heute den Namen ohne leidenschaftliche Erregung
sowohl aussprechen als auch anhören. Sie wissen, dass er
tausend und abertausend Mal widerlegt, überwunden und erledigt

worden ist. Der Name Haeckel war für alles, was im
Banne der deutschen Universität stand, ein Pudibundum, eine
Sache, deren man sich zu schämen hatte. Wer auf der
Stufenleiter der Universitätsphilosophie emporklettem wollte,
musste zuerst dem toten Löwen von Jena einige charaktervolle

Fusstritte versetzen, dann erst kamen Beförderung und
Aufstieg. Dann hat sich doch aber auch der Weltkrieg mit
all seinem Graus und Jammer zwischen ihn und uns gelegt;
es liegt heute auf seinem Namen und auf seinen Bemühungen
eine feine Staubschicht, die nicht nur böser Wille, sondern
auch der Ablauf der geschichtlichen Ereignisse abgelagert
haben. Blasen wir den Staub etwas weg und prüfen wir noch
einmal ganz unvoreingenommen: Welches war «denn der

Feuilleton.

Vom Alter des Menschen.

Von Dr. Herbert Lamberg.
Im Gegensatz zu den Organismen der Pflanzenwelt, die

Repräsentanten von einem Alter mehrerer tausend Jahre aufweisen,
sehwankt die Lebensdauer der Tiere innerhalb viel engerer Grenzen.
Während einige ihren vollständigen Lebenszyklus vom Ei bis zum
Tode in einein Zeitraum von Stunden durchlaufen, leben andere über
100 Jahre und können wahrscheinlich 2 bis 3 Jahrhunderte alt werden.

Unsere Beobachtungen nötigen anzuerkennen, dass viele Wirbeltiere

fähig sind, dem Einfluss der Zeit viel länger zu widerstehen,
als es dem Menschen unter den heutigen Lebensumständen möglich
ist. Unter den einfachst organisierten Tieren gibt es solche, die sehr
lange leben: eine Seeanemone lebte 68 Jahre, gewisse zweischalige
Melusken leben 60 bis 100 Jahre. Man glaubt, dass die Lachse ein
Jahrhundert alt werden und dass die Hechte noch viel ilänger
leben können; so sollen auch Karpfen 150 Jahre alt werden. Gewisse
Vögel, die in wenigen Wochen ausgebrütet werden, können länger
als ein Jahrhundert alt werden; manche Papageien lebten 102 und
Geier 118 Jahre. Eine Riesenschildkröte wurde über 150 Jahre alt,
und auch der Elefant lebt sicherlich mehr als 100 Jahre.

Wenn alle 24 Sekunden ein Kind geboren wird und alle 40
Sekunden ein Todesfall eintritt, so sollte man die Zusammenhänge
zwischen diesen Geburten und den Todesfällen eingehender studieren

Hauptvorwurf, der Haeckel gemacht worden ist? Dieser
Hauptvorwurf lautet: Philosophische Ahnungslosigkeit — Unzuständigkeit

— Stümperhaftigkeit Naturwissenschaftlich will man
gewiss dies und jenes Verdienst gelten lassen, aber philosophisch

— da ist alles verloren! Hätte Haeckel eine Ahnung
von Philosophie besessen — so argumentiert man — so wäre
er der Grenzen der Wissenschaft inne. geworden und hätte
kein monistisches Philosophiegebäude errichtet. Darüber
urteilen wir heute nun doch ein wenig anders! Denn einmal
sind doch heute fast alle bedeutenderen Philosophiesysteme
entweder monistisch oder vielleicht pluralistisch, die spezifisch
christlich-dualistische Philosophie ist ausserhalb der Glaubenskreise

nicht mehr vertreten. Zum andern: Der Philosoph, der
als Garant der Verträglichkeit von Wissenschaft und Christentum

Haeckel immer und immer wieder entgegengestellt worden

ist, Immanuel Kant, dieser Kant kann heute, nachdem
wir ihn noch einmal gründlich durchdacht und auch sein opus
postumum gelesen haben, er kann nicht mehr als Garant
des Christentums, er kann nicht mehr als Garant einer
gegenseitigen Verträglichkeit von Wissen und Glauben
hingestellt werden. Nicht nur der Philosophie, sondern auch
der Theologie wird es heute immer zweifelhafter, ob Kant an
einen Gott im Sinne des Christentums je geglaubt habe. Die
Theologie jedenfalls zieht sich heute aus. verschiedenen Gründen

von Kant zurück, nur die harmlos-billige Traktätenlitera-
tur beruft sich noch auf ihn. Die Antithese: Kant contra
Haeckel — ich denke an das bekannte Buch von Adikkes —
ist kraftlos und gegenstandslos geworden. Von dieser Seite
her ist dem Monismus nicht mehr beizukommen. Will man
Haeckels philosophische Unzulässlichkeit darlegen, will man
ihn als Monisten unmöglich machen, so müsste man das heute

ganz anders in die Hand nehmen. In dieser Hinsicht ist Haek-
kel sicher etwas entlastet, und wir dürfen doch heute
feststellen, dass die Grundforderungen seines Monismus: Einordnung

des Menschen in das Reich der Organismen — Unterstellung

der Organismen unter die grosse Gesetzmässigkeit des
Kosmos — von keinem Menschen, der auf dem Boden der
Erkenntnis steht, bestritten wird.

Damit mag es in dieser Frage für uns sein Bewenden
haben. An eine eigentliche Haeckel-Renaissance glauben wir
kaum, wohl aber an die Möglichkeit einer wissenschaftlichphilosophischen

Rehabilitierung. In besserer und zeitgemässe-
rerer Form werden die Ideen des metaphysikfreien Positivismus

heute vertreten durch den Wiener Kreis. (Carnap,
Reichenbach etc.).

II. Viel näher liegt uns heute das Problem der Kausalität.

und kennen lernen,als es allgemein der Fall ist. Wir wollen wissen,
wie lange die Menschen durchschnittlich leben, wie lange sie nach
Erreichung eines bestimmten Alters mit Wahrscheinlichkeit noch zu
leben Aussicht haben und wie alt ein Mensch überhaupt werden
kann.

Die moderne britische Statistik lehrt, dass die wirkliche
durchschnittliche Lebensdauer des Menschen bei den zivilisierten und
wahrscheinlich auch bei den primitiven und weniger kultivierten
Völkern, innerhalb gewisser Schwankungen, höchstens 35 bis 40
Jahre beträgt; denn ein Drittel aller Menschen stirbt bereits vor
dem 20. Lebensjahre, nur die Hälfte erreicht ein Alter von 40 Jahren,

ein Fünftel erlebt das 70. Jahr, und 90 Jahre wird kaum Vi

Prozent aller Menschen. In einem Zeiträume von 1000 Jahren
betrug bei einer Zusammenstellung einzelner Berufsschichten die
durchschnittliche Lebensdauer annähernd nur 31 bis 37 Jahre. In der
neuesten Zeit ist diese Zahl infolge der Abnahme der
Säuglingssterblichkeit und mancher Epidemien auf 41 gestiegen. Vorläufig
muss sich also der menschliche Wille zum Leben mit dieser
betrübenden Tatsache nolens volens abfinden. Auf die Frage der
Lebenserwartung, also wie lange ein Mensch, der ein ganz bestimmtes
Alter schon erreicht hat, im Durchschnitt noch zu leben hat, geben
Statistiken der Lebensversicherung eine Auskunft dahin, dass ein
Neugeborener die Aussicht hat, 38 Jahre alt zu werden, ein lOjähriger
Mensch 57, ein 20jähriger 59, ein 30jähriger 62, ein 40jähriger 65,
ein SOjähriger 69, ein 60jähriger 72, ein 70jähriger 78. Diese Berechnungen

haben aber nur Geltung, wenn die betreffenden Individuen



Nr. 13 DER FREIDENKER 99

Die Problemlage in der gegenwärtigen Diskussion des

Kausalitätsprinzips muss ich als bekannt voraussetzen. Einige
moderne Atomtheoretiker glauben — oder vielleicht schon

«glaubten», — die Tatsache der Kausalität im atomaren
Geschehen in Frage stellen, ja bestreiten zu müssen. Mit der
Verkündung dieser Feststellung ging ein Aufatmen durch die
Welt des Christentums, mehr als das: Eine freudige Zuversicht
erfüllte sie plötzlich. Was, mit der Kausalität ist es also nichts!
Ja, wenn diese eiserne Klammer nicht mehr hält, was hält
dann noch? Mit dem Zusammenbruch der Kausalität ist ja
die Freiheit, damit auch die persönliche Willensfreiheit
zurückgegeben. Der Zusammenbruch der Kausalität rettet die
Grundlehren des Christentums. In Wunschphantasien aller Art
wird schon vom Zusammenbruch der Wissenschaft und
aller Wissenschaftsmöglichkeit gesprochen, die Vernunft hat
sich beschämt wieder einmal zu verkriechen, glorreich und
strahlend darf der Glaube seinen alten Vorzugsplatz wieder
einnehmen.

In dieser Zuversicht zeigt sich ganz besonders deutlich die
innere Unsicherheit und Unklarheit des Christentums gegenüber

der Tatsache des Wissens und der Wissenschaft.
«Grundsätzlich» besteht gegen die Wissenschaft Misstrauen, berechtigtes

Misstrauen, sowohl gegen ihre Methode als auch gegen
deren Resultate. Man lässt Wissenschaft nur gelten innerhalb
gewisser Grenzen, d. h. so lange sie dem christlichen Glaubens-
bestande nicht gefährlich werden kann. Dieses Misstrauen
schwindet aber sofort und schlägt um in freudiges und
rückhaltloses Zutrauen, wenn die Wissenschaft einmal zu einem
Resultat kommt, das bei den Christen zu Hoffnungen berechtigt.

Also: Misstrauen oder Zutrauen nicht grundsätzlich,
sondern je nach Nutzen oder Schaden für die eigene Sache. Zur
Sache selbst aber muss gesagt werden, dass alle Hoffnungen
der Christen, aus der gegenwärtigen Kausalitätsdebatte Vorteile

für die Sache, für das Christentum, herausholen zu können,

zuschanden werden.

Einmal muss doch festgestellt werden, — wir stützen uns
da im wesentlichen auf das klare Buch von Helmut Groos:
«Die Konsequenzen und Inkonsequenzen des Determinismus»,
— dass nicht die Physik als solche, sondern einige moderne
Umstürzler mit Henri Weyl u. a. die Kausalität aufgegeben
haben, dass aber die Mehrheit der Physiker mit Max Planck,
dem Begründer der Quantentheorie, an der Gültigkeit des
Kausalgesetzes festhalten, wohl aber in dessen Durchführung im
atomaren Geschehen unsicher geworden sind. Hier ist die
Erkenntnis der Kausalität tatsächlich an gewissen Grenzen
angelangt, aber diese Grenzen sind subjektiv und liegen in der

Unzulänglichkeit unserer Erkenntnisfähigkeit. Aus diesen
subjektiven Grenzen schon auf ein objektiv-gültiges Nichtvorhandensein

der Kausalität zu schliessen, ist eine durch gar nichts
zu rechtfertigende Willkür. Und der Schluss auf eine Willensfreiheit

und von da auf eine Rechtfertigung des Christenglaubens

ist in allen Teilen ein Fehlschluss. Unser sittliches Leben
spielt sich in Raum und Zeit der Makroskopie ab, und da, im
Reich der Makroskopie, herrschen, wie auch Fritz Medicus in
den einschlägigen Untersuchungen zugibt, die Kausalgesetze
unbedingt. Ausserdem sind die statistischen Regelmässigkeiten

auch im atomaren Geschehen doch so gross, dass
Abweichungen praktisch gar nicht in Frage kommen. Häiien aber die
Umstürzler um Weyl recht und würde den Elektronen und
den ihnen zu Grunde liegenden Agentien wirklich eine
gewisse Freiheit zukommen, so würde dieser bleibende Rest
einer eventuellen Freiheit eben nur auf dies atomare Geschehen

sich beschränken, während das Ich, um das doch die
entscheidenden Fragen gehen, überall in grosse Zusammenhänge
und Gesetzmässigkeiten eingespannt ist, die alle dadurch nicht
aufgehoben werden, dass ein Elektron einmal anders als nach
den statistischen Gesetzmässigkeiten reagiert. Eine persönliche
Willensfreiheit dürfte trotz alledem nicht daraus abgeleitet
werden. Wollten wir aber gutwillig auch diese Möglichkeit
noch zugeben, dass diese unverursachte Unregelmässigkeit
sich auch auf die Gesamtpersönlichkeit und ihr sittliches
Leben erstreckt, so würde ja doch die Stelle und der Vorgang
dieser Abweichung immer im Unbewussten liegen, also gar
keine sittlich-persönliche Freiheit garantieren können. Und
schliesslich und endlich muss doch allen denen, die jetzt mit
grossartiger Gebärde die altbewährte Kausalität wegräumen
und rein teleologische und theologische Weltbilder. dafür
aufbauen, ihnen allen muss entgegengehalten werden, was
Nicolai Hartmann in seiner Ethik festlegt: Alle Theologie und
alle Teleologie begründen ja gerade keine Freiheit, im Gegenteil,

sie schliessen sie aus.

Gewiss, Philosophie und Wissenschaft, Erkenntnistheorie
und Physik müssen sich intensiv mit den von der modernen
Atomtheorie aufgeworfenen Problemen und Kausalitätdebal-
ten beschäftigen; der Gewinn für das Christentum aber i-»t

nicht nur geringfügig, er ist bei genauem Zusehen gleich Null,
wirklich gleich Null.

Damit verabschieden wir -uns von der Kontroverse ratio-
fides im engern Sine, im Sinne des eigentlichen Gegensatzes
zwischen Wissenschaft und Glauben. Der Widerspruch in
allen Gebieten ist so klar, die Gegensätze sind so scharf, dass
eine Verständigung, eine Ueberbrückung der Gegensätze heute

nach den grossen Ansprüchen der Versicherungsgesellschaften in
jeder Beziehung völlig gesund sind.

Fragt man sich, bis zu welchem Zeitpunkt sich das menschliche

Leben überhaupt erstrecken kann, so müssen wir wiederum
Wahrheit von Dichtung unterscheiden. Die Ziffern, die ohne
amtlichen Beweis der Geburtsdaten angegeben werden, haben nur einen
mehr beschränkten Wert, da sie meist aus Gegenden mit einem
recht niedrigen Zivilisationsstand stammen. Mit ebenso grosser
Vorsicht müssen die aus einer früheren Zeitepoche stammenden
Angaben berühmter Aerzte, die noch immer überflüssigerweise zitiert
werden, angesehen werden. Eine Lebensdauer von über 105 Jahren
kommt ausserordentlich selten vor. Bei Annahme einer Sterblichkeit

von jährlich 40 Millionen der 1800 Millionen .Mensehen auf der

ganzen Erde, befinden sich nach einer Wahrscheinlichkeitsrechnung
unter diesen nur 17 Menschen im Alter .von 106 Jahren, 10 von 107,
4 von 108, 2 von 109 und höchstens ein 110 Jahre alter Mensch. Eine
solche Statistik würde besagen, dass zu erwarten wäre: der Todesfall

eines Menschen von 110 Jahren alle 76 Jahre, der eines 111

jährigen alle 190 Jahre und der eines 112jährigen alle 490 Jahre.
Nach einer gesetzmässigen Berechnung kann man wohl annehmen,
dass als Höchstgrenze des menschlichen Lebens ein Alter von 100

Jahren bezeichnet werden darf. Einwandfrei ist kein einziger Fall
bisher bekannt geworden, bei dem festgestellt werden konnte, dass
ein Mensch ein Jahrhundert mehr als 6 Jahre überlebt hätte.

Viel besser als über die Kunst der Lebensverlängerung ist die
Wissenschaft über die wesentlichen Ursachen der Lebensverkür¬

zung orientiert, die den Menschen von Geburt an bedrohen.
Tatsächlich stirbt der grösste Teil der Menschen in jungen oder
späteren Jahren hauptsächlich an Krankheiten und Unglücksfällen. Vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt aus gesehen, kennen wir keinen
Tod des Menschen ohne eigentliche Krankheit, wobei auch solche
Leiden in Betracht kommen, die bei längerem Bestehen die
Widerstandskraft des Organismus gegenüber den Schädlichkeiten des
täglichen Lebens herabsetzen, durch Ernährung und Bekleidung,
Wohnung, Giftwirkungen, physikalische Einflüsse des Klimas und, was
keines wegs zu unterschätzen ist, durch seelische Qualen und
seelische Erregungen. Der Einfluss der Zivilisation auf die Lebensdauer

des Menschen soll lebenverlängernd gewirkt haben, so hört
man täglich die Optimisten predigen. Ist diese Behautung wahr?
Während bei den Naturvölkern der Katastrophentod, der Kampf mit
den Elementen, mit Menschen und Tieren und die Säuglingssterblichkeit

ungeheure Opfer fordern, bringt die gerühmte Zivilisation
genügend gewaltsame Todesarten ganz neu hervor. Der Kampf
zwischen Mensch und Mensch wirkt bei den Kulturträgern weniger
chronisch, aber desto blutiger in akuten Anfällen. Hinzu kommen
bei den zivilisierten Völkern die zahlreichen Verkehrsunfälle und die
vielfach gesundheitsschädlichen beruflichen Betätigungen. Die Art
der unnatürlichen modernen Lebensführung, im Gegensatz zu
früheren Zeitepochen der Menschheit, besonders in den grossen Städten,
enthält zahlreiche Momente, die eine Verkürzung des Lebens
bewirken. Zugegeben ist, dass der Wohlstand und die Bildung, die
Hygiene und die Bekämpfung der Säuglingssterblichkeit die Lebens-



100 DER FREIDENKER Nr. 13

wirklich ein aussichtsloses Unternehmen ist. Das Christentum
wagt es heute nicht mehr, gegen die wesentlichsten Positionen
der Wissenschaft, auch wo sie im schärfsten Gegensatz zur
Wissenschaft stehen, mit der Energie anzukämpfen, die einer
absoluten Glaubensüberzeugung eigentlich zukommen sollte.
In der Kinderlehrstunde, wo kein ernstlicher Widerspruch zu
gewärtigen ist, erzählt man noch lieb und treuherzig die alte
Schöpfungsgeschichte ; draussen im Leben befolgt man die sehr
kluge Taktik, alle Gegensätzlichkeit zu verschweigen, ihr aus
dem Wege zu gehen. Und wie gesagt, in vielen Punkten hat
das Christentum so sehr nachgegeben, so sehr korrigiert und
sich angepasst, dass schon infolge dieser weichen Nachgiebigkeit

viele Konfliktsstoffe aus der Welt geräumt worden sind.
Gerade die katholische Kirche legt bekanntlich an behauptete
Wunderet scheinungen, auch an die Wunderheilungen in Lourdes,

einen wenn auch nicht wissenschaftlichen, so doch religiös

ziemlich kritischen Masstab an und zerstört einige übereilte

Hoffnungen und törichte Legenden. Sie muss das heute
tun, und sie weiss, warum sie es heute tut! Nein, den direkten

Kampf, den offenen Kampf zwischen Wissen und Glauben,

den wagt man auf christlicher Seite gar nicht mehr. Aber
selbstverständlich wird der Kampf nicht aufgegeben, es wird
weiter gekämpft, aber es ist ein indirektes Kämpfen, es ist
ein Kampf mit eigenartigen Waffen und so verstellten Fronten,

dass mancher Laie nicht mehr mitkommen kann. Der
Kampf wird nämlich aus der taghell beleuchteten Kampfstätte
des Gegensatzes zwischen Wissenschaft und Glauben hinausverlegt

in die etwas geheimnisvolle, dämmerige Atmosphäre
der Philosophie, in welcher von vorneherein alle Behauptungen

etwas gedämpfter klingen und wo die Gegensätze
deshalb etwas von ihrer schneidenden Schärfe verlieren.' Der
Laie wie der Wissenschaftler folgen im allgemeinen nicht
gern in dieses Labyrinth der Philosophie, denn mitkämpfen
kann da nur, wer in den philosophischen Fragen völlig zu
Hause ist, wer sich in diesem Labyrinth auskennt. Kämpft
das Christentum von der Philosophie aus, dann hat es
allerdings keinen Wert mehr, im Reich der Wissenschaft um
Einzelpositionen zu kämpfen, denn es gibt in der Philosophie
Standpunkte und Anschauungen, von denen aus jede Wissenschaft

und jede ratio als Ganzes in Frage gestellt werden kann.
Gegenüber diesen philosophischen Anfechtungen steht dann
der Wissenschafter da als der naive Wissenschaftsfanatiker,
als der verbohrte, bornierte Wissenschaftsapostel, dem jede
philosophische Einsicht abgesprochen wird. Die Taktik der
Kirche, sich in die Sphäre der philosophischen Kontroverse
zurückzuziehen, beruht auf einer klugen Berechnung: Vor
diesem Gebiet haben die meisten Laien einen Riesenrespekt,

dauer heben. Der Vorsprung der stolzen Zivilisation gegenüber dem
primitiven Naturzustand wird jedoch durch die nachteiligen Zivili-
salionsfolgen reichlich ausgeglichen. Die moderne Hygiene hat bei
völler Anerkennung ihrer praktischen Fortschritte doch nur als
Bremsvorrichtung gegen die Gefahren der Zivilisation zu wirken
vermocht.

Die Wünsche zur Verlängerung des Lebens sind bis jetzt unerfüllt

geblieben; aber das Begehren eines langen Lebens besteht
mit unverminderter Kraft fort, auch bei den Individuen, die bereits
ein höchstes Alter erreicht haben. Jean Jacques Rousseau sagt: «Jeder

Mensch fürchtet sich zu sterben, das ist das grosse Gesetz der
fühlenden Wesen, ohne das jede sterbliche Gattung bald vernichtet
sein würde. Diese Furcht ist eine einfache Regung der Natur, die
nicht nur indifferent, sondern gut an sich ist und dem Gesetz
entspricht. Wer sich so stellt, als sähe er dem Tod ohne Schreck
entgegen, lügt.» Wenn aber im allgemeinen auch selbst die ältesten
Leute nicht das geringste Verlangen nach dem Tode verspüren und
fast immer am Leiben hängen, so gibt es doch einzelne Ausnahmen,
die den biblischen Ausdruck «lebenssatt» begreiflich machen. To-
karski führt das Beispiel einer 100jährigen Frau an, die äusserte:
Lebtest du so lange wie ich, so könntest du begreifen, dass es nicht
nur möglich ist, den Tod nicht zu fürchten, sondern ihn selbst zu
wünschen und das Bedürfnis nach dem Tode mit demselben Recht
zu fühlen wie das Bedürfnis zu schlafen.» Solche Bekenntnisse sind
wohl imstande, die Annahme zu rechtfertigen, die das Vorhandensein

eines instinktmässigen Verlangens nach dem Tode behaupten.
Könnte die Menschheit einen solchen Idealzustand erreichen, so wäre

schon deswegen, weil sie gewöhnlich die philosophischen
W'erke wegen der schweren Sprache nur schwer verstehen
und diese Auseinandersetzungen gerne Berufeneren überlassen.

Von der Philosophie aus können die philosophisch unge-
rüsteten Verteidiger einer wissenschaftlich begründeten
Weltanschauung leichter in Verlegenheit gebracht werden als im
offenen Mernungskampf zwischen Wissen und Glauben.

Wir halten es daher für unsere dringendste Pflicht, den
Theologen in das Nebelreich der Philosophie nachzufolgen und
sie dort in ihren neueren Verteidigungs- und Angriffspositio-
nen genau zu studieren. Damit komme ich auch zum Hauptteil

meiner Darlegung, zur heutigen Diskussionslage in der
Kontroverse Philosophie und Christentum. Nehmen wir das
Resultat gleich voraus:

Auch die Philosophie kann lieute der Theologie und dem
Christentum nicht mehr helfen, sie kann ihnen weder als
Stützpunkt noch als Rückhalt dienen, sie kann aber auch keine
Schlupfwinkel mehr bieten, in welche sich die Theologie vor
den Angriffen der Wissenschaft zurückziehen könnte. Die
klare Situation der offenen Gegensätzlichkeit, der völligen
Unverträglichkeit, wie sie zwischen Wissenschaft und Christentum

heute besteht, diese Situation der Trennung, des offenen
Gegensatzes, der Entscheidung —- sie setzt sich langsam
gerade heute im Gebiet der Philosophie ebenfalls durch. Im
Gebiet der Wissenschaft ist die Trennung bereits vollzogen und
abgeschlossen, im Gebiet der Philosophie sehen wir heute die
ersten Anfänge der Trennung — aber wir sehen voraus, es
gibt da kein Halten mehr. Der Prozess geht weiter und weiter

bis zur völligen Aufteilung und bis zur gegenseitigen
Loslösung. Und es muss deutlich ausgesprochen werden : Das
Verdienst an dieser aufrichtigen Kopfklärung liegt nicht nur auf
der Seite der Philosophie, es liegt sehr wesentlich auch auf
der Seite der Theologie selbst. Es ist zwar erst eine Schule,
die Schule Carl Barths, die hier tapfer und bahnbrechend
eigene Wege geht, aber gerade Barth und seine Anhänger
haben die Probleme so scharf herausgestellt und den Trennungsgraben

so tief aufgerissen, dass diese Loslösungsbewegung,
sollte auch einmal Barth selbst überwunden werden, nicht
mehr aufgehalten werden kann. Auch Kierkegaard, Overbeck
u. a. lassen sich nicht mehr überhören, die Bewegung ist im
Fluss und lässt lieh nicht mehr rückgängig machen. Die dialektische

Theologie bekennt heute frank und frei, dass sie als
Theologie nicht zugleich auch Philosophie sein könne; sie
lehnt es auch entschieden ab, ihre Glaubensinhalte sich
durch irgend eine Erkenntnistheorie sicherstellen zu lassen.
«Die einzig mögliche christliche Erkenntnistheorie ist der
Verzicht auf jede Erkenntnistheorie», schreibt E. Brunner. Sie

er freilich natürlicher und noch tröstlicher als der Vers eines Schiller,

der da singt: «Vor dem Tode erschrickst du? Du wünschest
unsterblich zu leben? Lehe dm ganzen! W'enn du lange dahin bist, es

bleibt!»

Gedankenblitz
Von FIX.

Geistes-Rachitis.

Nicht jeder Mensch greift mit Entzücken
nach geisfgen Vitaminen;
drum kann der Geist mit Wissenslücken,
rachitisch humpelnd, nur der Krücken
des Glaubens sich bedienen. *
Und s o erklärt man allerseits
in Oesterreich das Krückenkreuz.

Freigeistiger Merkspruch.
Wer nicht denken kann, ist ein Dummkopf,
Wer nicht denken will, ist ein Frömmler,
Wer nicht denken darf, ist ein Sklave.

W. Drummond.


	Feuilleton

