Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)
Heft: 13
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98 DER FREIDENKER

Nr.13

einen Hohepunkt und ein Absterben aufweist, ein Absterben,
an dessen Ende unweigerlich der Tod steht. Ich. zitiere kei-
nen affektiven Gegner des Christentums wie Nietzsche, Over-:
beck u. a., ich zitiere den vollstindig klaren, niichternen, be-
d#chtigen, aber grundgescheiten Basler Kulturhistoriker Jakob
. Burckhardt. Er schreibt in seinen «Weltgeschichtlichen Be-
tiachtungen» p. 154/55: «Und nun das neuere Verhilinis des
Christentums zur Kultur. Zunichst weist die Kultur in Ge-
stalt von Forschung und Philosophie dem Christentum seine
mernschliche Entstehung und Bedingtheit nach; sie behandelt
die heiligen Schriften wie andere Schriften. Das Christentum,
wie alle Religionen, in vollig kritiklosen Momenten und unter
vollig hingerissenen und kritikunfahigen Menschen . entstan-
den, kann sich nicht mehr als sensu proprio und buchstib-
lich giiltig gegeniiber einem allseitigen Geistesleben behaup-
ten. Neben der rationellen Anschauung von Natur und Ge-
schichte ist die Behauptung eines eximierten Stiickes eine Un-
nmoglichkeit. Je mehr dergleichen dennoch versucht wird,
desto -unerbittlicher steigt beim Gegner die Neigung zur Kri-
tik und zur Auflésung alles Mythischen. ... Ueberhaupt dringt

der moderne Geist auf eine Deutung des ganzen hohen Le-

bensritsels unabhéngig vom Christentum.»

Aus der heutigen Diskussion zwischen “Wissen und Glau-
ben mochte ich nur zwei Spezialfragen vorfithren:

‘1. Wie Stellen wir uns heute zu Haeckel und seinem Karripf?
1I. Wie stellen wir uns zum Kausalititsproblem?

I. Also zun#chst Haeckel! Wir kommen auf ihn kurz zu
sprechen, weil bestimmte Kreise in Deutschland heute eine
eigentliche Haeckel-Renaissance erhoffen, andere cbenso be-
stimmte Kreise diese mogliche Renaissance befiirchten. Wir
konnen heute den Namen ohne leidenschafiliche Erregung so-
wohl aussprechen als auch anhéren. Sie wissen, dass er tau-
send und abertausend Mal widerlegt, iiberwunden und erle-
digt worden ist. Der Name Haeckel war fiir alles, was im
Banne der deutschen Universitidt stand, ein Pudibundum, eine
Sache, deren man sich zu schiamen hatte. Wer auf der Stu-
fenleiter der Universitatsphilosophie emporklettern wollte,
musste zuerst dem toten Lowen von Jena einige charakter-
volle Fusstritte versetzen, dann erst kamen Beférderung und
Aufslieg. Dann hat ‘sich .doch aber auch der Weltkrieg mit
all seinem Graus und Jammer zwischen ihn und uns gelegt;
es liegt heute auf seinem Namen und auf seinen Bemiihungen
eine feine Staubschicht, die nicht nur boéser Wille, sondern
auch der Ablauf der geschichtlichen Ereignisse abgelagert ha-
ben. Blasen wir den Staub etwas weg und priifen wir noch
einmal ‘ganz unvoreingenommen: Welches war .denn der

Hauptvorwurf, der Haeckel gemacht worden ist? Dieser Haupt-
vorwurf lautet: Philosophische Ahnungslosigkeit — Unzustén-
digkeit — Stiimperhaftigkeit! Naturwissenschaftlich will man
gewiss dies und jenes Verdienst gelten lassen, aber philoso-

. phisch — da ist alles verloren! Hitte Haeckel eine Ahnung

von- Philosophie besessen — so argumentiert man — so wire
er der Grenzen der Wissenschaft inne geworden und hitte
kein monistisches Philosophiegebiude errichtet. Dariiber ur-
teilen wir heute nun doch ein wenig anders! Denn einmal
sind doch heute fast alle bedeutenderen Philosophiesysteme
entweder monistisch oder vielleicht pluralistisch, die spezifisch
christlich-dualistische Philosophie ist ausserhalb der Glaubens-
kreise nicht mehr vertreten. Zum andern: Der Philosoph, der
als Garant der Vertréglichkeit von Wissenschaft und Christen-
tum Haeckel immer und immer wieder entgegengestellt wor-
den ist, Immanuel Kant, dieser Kant kann heute, nachdem
wir ihn noch einmal griindlich durchdacht und auch sein opus
postumum gelesen haben, er kann nicht mehr als Garant
des Christentums, er kann nicht mehr als Garant einer
gegenseitigen Vertraglichkeit von Wissen und Glauben hin-
gestellt werden. Nicht nur der Philosophie, sondern auch
der Theologie wird es heute immer zweifelhafter, ob Kant an
einen Gott im Sinne des Christentums je geglaubt habe. Die
Theologie jedenfalls zieht sich heute aus. verschiedenen Griin-
den von Kant zuriick, nur die harmlos-billige Traktitenlitera-
tur beruft sich noch auf ihn. Die Antithese: Kant contra
Haeckel — ich denke an das bekannte Buch von Adikkes —
ist kraftlos und gegenstandslos geworden. Von dieser Seite
her ist dem Monismus nicht mehr beizukommen. Will man
Haeckels philosophische Unzulasslichkeit darlegen, will man
ihn als Monisten unmoglich machen, so miisste man das heute
ganz anders in die Hand nehmen. In dieser Hinsicht ist Haek-
kel sicher etwas entiastet, und wir diirfen doch heute fest-
stellen, dass die Grundforderungen seines Monismus: Einord-
nung des Menschen in das-Reich der Organismen — Unterstel-
lung der Organismen unter die grosse Gesetzmissigkeit des
Kosmos — von keinem Menschen, der auf dem Boden der
Erkenntnis steht, bestritten wird.

Damit mag es in dieser Frage fiir uns sein Bewenden ha-
ben. An eine eigentliche Haeckel-Renaissance glauben wir
kaum, wohl aber an die Moglichkeit einer wissenschaftlich-
philesophischen Rehabilitierung. In besserer und zeitgemisse-
rerer Form werden die Ideen des metaphysikfreien Positivis-
mus heute vertreten durch den Wiener Kreis. (Carnap, Rei-
chenbach etc.).

II. Viel nédher liegt uns heute das Problem der Kausalitét.

Feuilleton.

Vom Alter des Menschen.
Von Dr. Herbert Lamberg.

Im Gegensatz zu den Organismen der Pflanzenwelt, die Repri-
sentanten von einem Alter mehrerer tausend Jahre aufweisen,
schwankt die Lebensdauer der Tiere innerhalb viel engerer Grenzen.
Wihrend einige ihren vollstindigen Lebenszyklus vom Ei bis zum
Tode in einem Zeitraum von Stunden durchlaufen, leben andere iiber
100 Jahre und konnen wahrscheinlich 2 bis 3 Jahrhunderte alt wer-
den. Unsere Beobachtungen nétigen anzuerkennen, dass viele Wirbel-
tiere fihig sind, dem Einfluss der Zeit- viel linger zu widerstehen,
als es dem Menschen unter den heutigen Lebensumstinden mdglich
ist. Unter den einfachst organisierten Tieren gibt es solche, die sehr
lange leben: eine Seeanemone lebte 68 Jahre, gewisse zweischalige
Melusken leben 60 bis 100 Jahre. Man glaubt, dass die Lachse ein
Jahrhundert alt werden und dass die Hechte noch viel langer le-
ben konnen; so sollen auch Karpfen 150 Jahre alt werden. Gewisse
Vogel, die in wenigen Wochen ausgebniitet werden, konnen lédnger
als ein Jahrhundert alt werden; manche Papageien lebten 102 und
Geier 118 Jahre. Eine Riesenschildkréte wurde iiber 150 Jahre alt,
und auch der Elefant lebt sicherlich mehr als 100 Jahre.

Wenn alle 24 Sekunden ein Kind geboren wird und alle 40 Se-
kunden ein Todesfall eintritt, so sollte man die Zusammenhinge zwi-
schen diesen Geburten und den Todesfillen eingehender studieren

und kennen lernen,als es allgemein der Fall ist. Wir wolien wissen,
wie lange die Menschen durchschnittlich leben, wie lange sie nach
Erreichung eines bestimmten Alters mit Wahrscheinlichkeit noch zu
leben Aussicht haben und wie alt ein Mensch iiberhaupt werden
kann. ’

Die moderme kritische - Statistik lehrt, dass die wirkliche durch-
schnittliche Lebensdauer des Menschen bei den zivilisierten und
wahrscheinlich auch bei den primitiven und weniger kultivierten
Voélkern, innerhalb gewisser Schwankungen, hochstens 35 bis 40
Jahre betrigt; denn ein Drittel aller Menschen stirbt bereits vor
dem 20. Lebensjahre, nur die Hélfte erreicht ein Alter von 40 Jah-
ren, ein Fiinitel erlebt das 70. Jahr, und 90 Jahre wird kaum X%
Prozent aller Menschen. In einem Zeitraume von 1000 Jahren be-
trug bei einer Zusammenstellung einzelner Berufsschichten die durch-
schnittliche Lebensdauer annihernd nur 31 bis 37 Jahre. In der
neuesten Zeit ist diese Zahl infolge der Abnahme der Siuglings-
sterblichkeit und mancher Epidemien auf 41 gestiegen. Vorlaufig
muss sich also der menschliche Wille zum Leben mit dieser betrii-
benden Tatsache nolens volens abfinden. Auf die Frage der Lebens-
erwartung, also wie lange ein Mensch, der ein ganz bestimmtes
Alter schon erreicht hat, im Durchschnitt noch zu leben hat, geben
Statistiken der Lebensversicherung eine Auskunft dahin, dass ein
Neugeborener die Aussicht hat, 38 Jahre alt zu. werden, ein 10jahriger
Mensch 57, ein 20jahriger 59, ein 30jahriger 62, ein 40jahriger 65,
ein 50jahriger 69, ein 60jéhriger 72, ein 7djahriger 78. Diese Berech-
nungen haben aber nur Geltung, wenn die betreffenden Individuen



Nr. 13

DER FREIDENKER 99

T

Die Problemlage in der gegenwirtigen Diskussion des Kau-
salitdtsprinzips muss ich als bekannt voraussetzen. Einige mo-
derne Atomtheoretiker glauben — oder vielleicht' schon
<glaubten», — die Tatsache der Kausalitit im atomaren Ge-
schehen in Frage stellen, ja bestreiten zu miissen. Mit der Ver-
kiindung dieser Feststellung ging ein Aufatmen durch die
Welt des Christentums, mehr als das: Eine freudige Zuversicht
erfiillte sie plétzlich. Was, mit der Kausalitit ist es also nichts!
Ja, wenn diese eiserne Klammer nicht mehr hélt, was halt
dann noch? Mit dem Zusammenbruch der Kausalitit ist ja
die Freiheit, damit auch die personliche Willensfreiheit zu-
riickgegeben. Der Zusammenbruch der Kausalitit rettet die
Grundlehren des Christentums. In Wunschphantasien aller Art
wird schon vom Zusammenbruch der Wissenschaft und al-
ler Wissenschaftsmoglichkeit gesprochen, die Vernunft hat
sich beschamt wieder einmal zu verkriechen, glorreich und
strahlend - darf der Glaube seinen alten Vorzugsplatz wieder
einnehmen. ‘ )

In dieser Zuversicht zeigt sich ganz besonders deutlich die
innere Unsicherheit und Unklarheit des Christentums gegen-
iber der Tatsache des Wissens und der Wissenschaft. «Grund-
siitzlich» besteht gegen die Wissenschaft Misstrauen, berech-
tigtes Misstrauen, sowohl gegen ihre Methode als auch gegen
_deren Resultate. Man lisst Wissenschaft nur gelten innerhalb
gewisser Grenzen, d. h. so lange sie dem christlichen Glaubens-
bestande nicht gefdhrlich werden kann. Dieses Misstrauen
schwindet aber sofort und schldgt um in freudiges und riick-
haltloses Zutrauen, wenn die Wiissenschaft einmal zu einem
Resultat kommt, das bei den Christen zu Hoffnungen berech-
tigt. Also: Misstrauen oder Zutrauen nicht grundsitzlich, son-
dern je nach Nutzen oder Schaden fiir die eigene Sache. Zur
Sache selbst aber muss gesagt werden, dass alle Hoffnungen
der Christen, aus der gegenwirtigen Kausalititsdebatte Vor-
teile fiir die Sache, fiir das Christentum, herausholen zu kén-
nen, zuschanden we{'den.

Einmal muss doch festgestellt werden, — wir stiitzen uns
da im wesentlichen auf das klare Buch von Helmut Groos:
«Die Konsequenzen und Inkonsequenzen des Determinismusy,
— dass nicht die Physﬁk als solche, sondern einige moderne
Umstiirzler mit Henri Weyl u. a. die Kausalitit aufgegeben
haben, dass aber die Mehrheit der Physiker mit Max Planck,
dem Begriinder der Quantentheorie, an der Giiltigkeit des Kau-
salgesetzes festhalten, wohl aber in dessen Durchfiithrung im
atomaren Geschehen unsicher geworden sind. Hier ist die Er-
kenntnis der Kausalitit tatsichlich an gewissen Grenzen an-
gelangt, aber diese Grenzen sind subjektiv und liegen in der

.

Unzulédnglichkeit unserer Erkenntnisfihigkeit. Aus diesen sub-
jektiven Grenzen schon auf ein objektiv-giiltiges Nichtvorhan-
densein der Kausalitiat zu schliessen, ist eine durch gar nichts
zu rechifertigende Willkiir. Und der Schluss auf eine Willens-
freiheit und von da auf eine Rechtfertigung des Christenglau-
bens ist in allen Teilen ein Fehlschluss. Unser sittliches Leben
spielt sich in Raum und Zeit der Makroskopie ab, und da, im
Reich der Makroskopie, herrschen, wie auch Fritz Medicus in
den einschlidgigen Untersuchungen zugibt, die Kausalgesetze
unbedingt. Ausserdem sind die statistischen Regelmissigkei-
ten auch’im atomaren Geschehen doch so gross, dass Abwei-
chungen praktisch gar nicht in Frage kommen. Hiiien aber die
Umstiirzler um Weyl recht und wiirde den Elektronen und
den ihnen zu Grunde liegenden Agentien wirklich eine ge-
wisse Freiheit zukommen, so wiirde dieser bleibende Rest ei-
ner eventuellen Freiheit eben nur auf dies atomare Gesche-
hen sich beschréinken, wihrend das Ich, um das doch die ent:
scheidenden Fragen gehen, iiberall in grosse Zusammenhénge
und Gesetzméssigkeiten eingespannt ist, die alle dadurch nicht
aufgehoben werden, dass ein Elektron einmal anders als nach
den statistischen Gesetzméssigkeiten reagiert. Eine personliche
Willensfreiheit diirfte trolz alledem nicht daraus abgeleitet
werden. Wollten wir aber gutwillig auch diese Moglichkeit
noch zugeben, dass diese unverursachte Unregelmissigkeit
sich auch aufl die Gesamtpersonlichkeit und_ihr sittliches Le-
ben erstreckt, so wiirde ja doch die Stelle und der Vorgang
dieser Abweichung immer im Unbewussten liegen, also gar
keine sittlich-personliche Freiheit’ garantieren konnen. Und
schliesslich und endlich muss doch allen denen, die jetzt mit
grossartiger Gebirde die altbewihrte Kausalitit wegrdumen
und rein teleologische und theologische Weltbilder.dafiir auf-
bauen, ihnen allen muss entgegengehalten werden, was Ni-
colait Hartmann in seiner Ethik festlegt: Alle Theologie und
alle Teleologie begriinden ja gerade keine Freiheit, im Gegen-
teil, sie schliessen sie aus.

Gewiss, Philosophie und Wissenschaft, Erkenntnistheorie
und Physik miissen sich intensiv mit den von der modernen
Atomtheorie aufgeworfenen Problemen und Kausalitdtdebal-
ten beschiftigen; der Gewinn fiir das Christentum aber izt
nicht nur geringfiigig, er ist bei genauem Zusehen gleich Null,
wirklich gleich Null.

Damit verabschieden wir uns von der Kontroverse ratio-
fides im engern Sine, im Sinne des eigentlichen Gegensatzes
zwischen Wissenschaft und Glauben. Der Widerspruch in al-
len Gebieten ist so klar, die Gegensétze sind so scharf, dass
eine Verstdndigung, eine Ueberbriickung der Gegenséize heute

nach den grossen Anspriichen der Versicherungsgesellschaiten in
jeder Beziehung véllig gesund sind.

Fragt man -sich, bis zu welchem Zeitpunkt sich das mensch-
liche Leben iiberhaupt erstrecken kann, so miissen wir wiederum
Wahrheit von Dichtung unterscheiden. Die Ziffern, die ohne amt-
lichen Beweis der Geburtsdaten angegeben werden, haben nur einen
mehr beschrinkten Wert, da sie meist aus Gegenden mit einem
recht niedrigen Zivilisationsstand stammen. Mit ebenso grosser Vor-
sicht miissen die aus einer friitheren Zeitepoche stammenden An-
gaben beriihmter Aerzte, die noch immer iiberfliissigerweise zitiert
werden, angesehen werden. Eine Lebensdauer von iiber 105 Jahren
kommt ausserordentlich selten vor. Bei Annahme einer Sterblich-
keit von jiahrlich 40 Millionen der 1890 Mill'onen Menschen auf der
ganzen Erde, befinden sich nach einer Wahrscheinlichkeitsrechnung
unter diesen nur 17 Menschen im Alter .von 106 Jahren, 10 von 107,
4 von 108, 2 von 109 und hochstens ein 110 Jahre alter Mensch. Eine
solche Statistik wiirde besagen, dass zu erwarten wire: der Todes-
fall eines Menschen von 110 Jahren alle 76 Jahre, der eines 111
jahrigen alle 190 Jahre und der eines 112jihrigen alle 490 Jahre.
Nach einer gesetzmissigen Berechnung kann man wohl annehmen,
dass als Hochstgrenze des menschlichen Lebens ein Alter von 190
Jahren bezeichnet werden darf. Einwandfrei ist kein einziger Fall
bisher bekannt geworden, bei dem festgestellt werden konnte, dass
ein Mensch ein Jahrhundert mehr als 6 Jahre iiberlebt hitte.

Viel besser als iiber die Kunst der Lebensverlingerung ist die
Wissenschaft iiber die wesentlichen Ursachen der Lebensverkiir-

zung orientiert, die den Menschen von Geburt an bedrohen. Tat-
sichlich stirbt der grosste Teil der Menschen in jungen oder spii-
teren Jahren hauptsichlich an Krankheiten und Ungliickstéllen. Vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt aus gesehen, kennen wir keinen
Tod des Menschen ohne eigentliche Krankheit, wobei auch solche
Leiden in Betracht kommen, die bei lingerem Bestehen die Wider-
standskraft des Organismus gegeniiber den Schidlichkeiten des tig- -
lichen Lebens herabsetzen, durch ErnZhrung und Bekleidung, Woh-
nung, Giftwirkungen, physikalische Einfliisse des Klimas und, was
keines wegs zu unterschiatzen ist, durch seelische Qualen und see-
lische Erregungen. Der Einfluss der Zivilisation auf die Lebens-
dauer des Menschen soll lebenverlingernd gewirkt haben, so hort
man tiglich die Oplimisten predigen. Ist diese Behautung wahr?
Wihrend bei den Naturvélkern der Katastrophentod, der Kampf mit

" den Elementen, mit Menschen und Tieren und die Séuglingssterb-

lichkeit ungeheure Opfer fordern, bringt die gerithmte Zivilisation
geniigend gewaltsame Todesarten ganz neu hervor. Der Kampt zwi-
schen Mensch und Mensch wirkt bei den Kulturtrigern weniger
chronisch, aber desto blutiger in akuten Anfillen. Hinzu kommen
bei den zivilisierten Voikern die zahlreichen Verkehrsunfille und die
vielfach gesundheitsschédlichen beruflichen Betitigungen. Die Art
der unnatiirlichen modernen Lebenstithrung, im Gegensaiz zu frii-
heren Zeitepochen der Menschheit, besonders in den grossen Stiidten,
enthilt zahlrciche Momente, die eine Verkiirzung des Lebens be-
wirken. Zugegeben ist, dass der Wohlstand und die Bildung, die
Hygiene und die Bekdmpfung der Sduglingssterblichkeit die Lebens-



100 DER FREIDENKER

Nr. 13

wirklich ein aussichtsloses Unternehmen ist. Das Christentum
wagt es heute nicht mehr, gegen die wesentlichsten Positionen
der Wissenschaft, auch wo sie im schérfsten Gegensatz. zur
Wissenschaft slehen, mit der Energie anzukédmpfen, die einer
absoluten Glaubensiiberzeugung eigentlich zukommen sollte.
In der Kinderlehrstunde, wo kein ernstlicher Widerspruch zu
gewirtigen ist, erzdhlt man noch lieb und treuherzig die alte
Schopfungsgeschichte; draussen im Leben befolgt man die sehr
kluge Taktik, alle Gegensitzlichkeit zu verschweigen, ihr aus
-dem Wege zu gehen. Und wie gesagt, in vielen Punkten hat
das Christentum so sehr nachgegeben, so sehr korrigiert und
sich angepasst, dass schon infolge dieser weichen Nachgiebig-
keit viele Konfliktsstoffe aus der Welt gerdaumt worden sind.
Gerade die katholische Kirche legt bekanntlich an behauptete
‘Wundererscheinungen, auch an die Wunderheilungen in Lour-
des, einen wenn auch nicht wissenschaftlichen, so doch reli-
gios ziemlich kritischen Masstab an und zerstort einige iiber-
eilte Hoffnungen und térichte Legenden. Sie muss das heute
tun, und sie weiss, warum sie es heute tut! Nein, den direk-
ten Kampf, den offenen Kampf zwischen Wissen und Glau-
ben, den wagt man auf christlicher Seite gar nicht mehr. Aber
selbstverstiandlich wird der Kampf nicht aufgegeben, es wird
weiter gekidmpft, aber es ist ein indirektes Kampfen, es ist
ein Kampf mit eigenartigen Waffen und so verstellten Fron-
ten, dass mancher Laie nicht mehr mitkommen kann. Der
Kampf wird niamlich aus der taghell beleuchteten Kampfstitte
des Gegensatzes zwischen Wissenschaft und Glauben hinaus-
verlegt in die etwas geheimnisvolle, dimmerige Atmosphire
der Philosophie, in welcher von vorneherein alle Behauptun-
gen etwas gedimpfter klingen und wo die Gegensitze des-
halb_etwas von ihrer schneidenden Schirfe verlieren. Der
Laie wie der Wissenschaftler folgen im allgemeinen nicht
gern in dieses Labyrinth der Philosophie, denn mitkdmpfen

kann da nur, wer in den philosophischen Fragen véllig zu-

Hause ist, wer sich in diesem Labyrinth auskennt. Kampft
das Christentum von der Philosophie aus, dann hat es aller-
dings keinen Wert mehr, im Reich der Wissenschaft um Ein-
zelpositionen zu kémpfen, denn es gibt in der Philosophie
Standpunkte und Anschauungen, von denen aus jede Wissen-
schaft und jede ratio als Ganzes in Frage gestellt werden kann.
Gegeniiber diesen philosophischen Anfechtungen steht dann
der Wissenschafter da als der naive Wissenschaftsfanatiker,
als der verbohrte, bornierte Wissenschaftsapostel, dem jede
philosophische Einsicht abgesprochen wird. Die Taktik der
Kirche, sich in die Sphére der philosophischen Kontroverse
zuriickzuziehen, beruht auf einer klugen Berechnung: Vor die-
sem Gebiet haben die meisten Laien einen Riesenrespekt,

schon deswegen, weil sie gewdhnlich die philosophischen
Werke wegen der schweren Sprache nur schwer verstehen
und diese Auseinandersetzungen gerne Berufeneren iiberlas-
sen. Von der Philosophie aus kdnnen die philosophisch unge-
riisteten Verteidiger einer wissenschaftlich begriindeten Welt-
anschauung leichter in Verlegenheit gebracht werden als in:
offenen Meinungskampf zwischen Wissen und Glauben.
Wir halten es daher fiir unsere dringendste Pflicht, den
Theologen in das Nebelreich der Philosophie nachzufolgen und
sie dort in ihren neueren Verteidigungs- und Angriffspositio-

‘nen genau zu studieren. Damit komme ich auch zum Haupt-

teil meiner Darlegung, zur heutigen Diskussionslage in der
Kontroverse Philosophie und Christentum. Nehmen wir das
Resultat gleich voraus:

Auch die Philosophie kann heute der Theologie und dem
Christentum nicht mehr helfen, sie kann ihnen weder als
Stiitzpunkt noch als Riickhalt dienen, sie kann aber auch keine
Schlupfwinkel mehr bieten, in welche sich die Theologie vor
den Angriffen der Wissenschaft zuriickziehen konnte. Die
klare Situation der offenen Gegensitzlichkeit, der volligen Un-
vertriglichkeit, wie sie zwischen Wissenschaft und Christen-
tum heute besteht, diese Situation der Trennung, des offenen
Gegensatzes, der Entscheidung -— sie setzt sich langsam ge-
rade heute im Gebiet der Philosophie ebenfalls durch. Im Ge-
biet der Wissenschaft ist die Trennung bereits vollzogen und
abgeschlossen, im Gebiet der Philosophie sehen wir heute die
ersten Anfinge der Trennung — aber wir sehen voraus, es
gibt da kein Halten mehr. Der Prozess geht weiter und wei-
ter bis zur volligen Aufteilung und bis zur gegenseitigen Los-
16sung. Und es muss deutlich ausgesprochen werden: Das Ver-
dienst an dieser aufrichtigen Kopfklarung liegt nicht nur auf
der Seite der Philosophie, es liegt sehr wesentlich auch auf
der Seite der Theologie selbst. Es ist zwar erst eine Schule,
die Schule Carl Barths, die hier tapfer und bahnbrechend
eigene Wege geht, aber gerade Barth und seine Anh#nger ha-
ben die Probleme so scharf herausgestellt und den Trennungs-
graben so tief aufgerissen, dass diese Loslésungsbewegung,
sollte auch einmal Barth selbst iiberwunden werden, nicht
mehr aufgehalten werden kann. Auch Kierkegaard, Overbeck
u. a. lassen sich nicht mehr iiberhoren, die Bewegung ist im
Fluss und ldsst lich nicht mehr riickgéingig machen. Die dialek-
tische Theologie bekennt heute frank und frei, dass sie als
Theologie nicht zugleich auch Philosophie sein konne; sie
lehnt es auch entschieden ab, ihre Glaubensinhalte sich
durch irgend eine Erkenntnistheorie sicherstellen zu lassen.
«Die einzig mogliche christliche Erkenntnistheorie ist der
Verzicht auf jede Erkenntnistheories, schreibt E. Brunner. Sie

dauer heben. Der Vorsprung der stolzen Zivilisation gegeniiber dem
primitiven Naturzustand wird jedoch durch die mnachteiligen Zivili-
salionsfolgen reichlich ausgeglichen. Die moderne Hygiene hat bei
voller Anerkennung ihrer praktischen Fortschritte doch nur als
Bremsvorrichtung gegen die Gefahren der Zivilisation zu wirken
vermocht.

Die Wiinsche zur Verldngerung des Lebens sind bis jetzt uner-
fiillt geblieben; aber das Begehren eines langen Lebens besteht
mit unverminderter Kraft fort, auch bei den Individuen, die bereits
ein hochstes Alter erreicht haben. Jean Jacques Rousseau sagt: «Jo-
der Mensch fiirchtet sich zu sterben, das ist das grosse Gesetz der
fiihlenden Wesen, ohne das jede sterbliche Gattung bald vernichtet
sein wiirde. Diese Furcht ist eine einfache Regung der Natur, die
nicht nur indifferent, sondern gut an sich ist und dem Gesetz ent-
spricht. Wer sich so stellt, als siahe er dem Tod ohne Schreck ent-
gegen, liigt.> Wenn aber im mllgemeinen auch selbst dizs #ltesten
Leute nicht das geringste Verlangen nach dem Tode verspiiren und
fast immer am Leben hingen, so gibt es doch einzelne Ausnahmen,
die den biblischen Ausdruck «lebenssatt» begreiflich machen. To-
karski fithrt das Beispiel einer 100jahrigen Frau an, die dusserte:
Lebtest du so lange wie ich, so konntest du begreifen, dass es nicht
nur moglich ist, den Tod nicht zu fiirchten, sondern ihn selbst zu
wiinschen und das Bediirfnis nach dem Tode mit demselben Recht
zu fiihlen wie das Bediirinis zu schlafen.» Solche Bekenntnisse sind
wohl imstande, die Annahme zu rechtfertigen, die das Vorhanden-
sein eines instinktmissigen Verlangens nach dem Tode behaupten.
Koénnte die Menschheit einen solchen Idealzustand erreichen, so wire

er freilich natiirlicher und noch trostlicher als der Vers eines Schil-
ler, der da singt: «Vor dem Tode erschrickst du? Du wiinschest un-
sterblich zu leben? Lebe im ganzen! Wenn du lange dahin bist, es
bleibt!»

Gedankenblitz
Von FIX.

Geisles-Rachitis.
Nicht jeder Mensch greift mit Entziicken
nach geist'gen Vitaminen;
drum kann der Geist mit Wissensliicken,
rachitisch humpelnd, nur der Kriicken
des Glaubens sich bedienen. £
Und so erkldrt man allerseits
in Qesterreich das Kriickenkreuz.

Freigeistiger Merkspruch.
Wer nicht denken kann, ist ein Dummkopf,
Wer nicht denken will, ist ein Frommler,
Wer nicht denken darf, ist ein Sklave.
W.Drummond.



	Feuilleton

