
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 11

Artikel: Zum achtzigsten Geburtstag von Sigmund Freud

Autor: Tenaz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 OER FRE IDENKER 85

«Ineffabilis» erfolgte Proklamierung des vernunftwidrigen,
wissenschaftlich völlig haltlosen Dogmas von der «Unbefleckten

Empfängnis» erforderte nachgerade ein Gegengewicht, weil
durch den Märienkult Gott imd Jesus in der religiösen
Vorstellung des Volkes förmlich als Nebenfiguren immer mehr
in den Hintergrund gedrängt wurden. So bot das Inkrafttreten

dieses Dogmas zugleich den willkommenen Anlass, das
200 Jahre alte Projekt des Herz Jesukultes zur Tat werden
zu lassen. Seither wurden ihm Feste gewidmet und zahllose
Kirchen geweiht, und er reihte sich würdig den sonstigen faulen

und daher wenig erfreulichen und erquicklichen Früchten

an, die vom Baume des Jesuitentums gefallen waren und die
man der Christenheit zu schlucken gebot. Man wird klerika-
lerseits beteuern, dass der Glaube an die Heiligenlegenden
keineswegs dogmatisch sei. Sei dem wie ihm wolle! Römisches

Dogma muss fest und unbezweifelt für wahr gehalten
werden; was nicht oder noch nicht zum Dogma erklärt, wohl
aber seitens der Kirche als dem Glaubenssystem entsprechende

fromme Meinung deklariert und ausdrücklich oder auch

stillschweigend gebilligt wird, soll von allen jenen geglaubt
werden, «denen Gott hiezu die Gnade gibt». Und deren Zahl
ist auch heute noch Legion. Angesichts dieser Tatsache wirft
sich unwillkürlich die Frage auf, welchem Umstände es
zuzuschreiben ist, dass von zahlreichen Menschen derart
phantastische Gerüchte, sofern sie nur ein religiöses Mäntelchen
tragen, sofort und kritiklos für wahr gehalten werden. Der
Grund hiefür ist in der Psyche der Durchschnittsmenschen zu
suchen, in ihrer Neigung zum Glauben an «Uebernatürliches
und Geheimnisvolles.» Diese Erscheinung wurzelt, wie Kant
schon feststellte, einesteils in der Schwäche und dem Unvermögen

der menschlichen Natur, das innerste Wesen der Dinge
zu erkennen, zum andern in dem Bedürfnis nach Hilfe und
Schutz durch höhere Kräfte und Mächte. Es ist begreiflich,
dass dieser Hang des Menschen, wenn er nicht gezügelt,
sondern noch geflissentlich gefördert wird, in ärgsten Aberglauben

ausarten muss, der dann nicht selten iu religiösen Wahnsinn

umschlägt. Um solchen Alternativen rechtzeitig und wirksam

zu begegnen, erscheint es geboten, Wahrheit und Klarheit

hinsichtlich der kirchlichen Einrichtungen zu schaffen.
Wer Vorstehendes liest, den dürfen —-, sofern .er Verstand in
seinem Hirn und Gewissen in seinem Busen trägt, keine
Zweifel mehr plagen, was es für ihn zu tun und zu lassen gilt.
Der wird von dem einzigen Mittel Gebrauch machen, das
unfehlbar geeignet ist, vor Frömmelei, Aberglauben und Wundersucht

mit all ihren hässlichen Auswüchsen und Folgen zu
schützen und sich von einer Gemeinschaft lossagen, die die
Menschheit in der Nacht geistiger Beschränktheit und Ver-
simpelung zu erhalten bestrebt ist. Durch den Kirchenaustritt

wird er sein Teil zum Sturze jener Institution beitragen.
Wenn deren endgültige Beseitigung auch nicht von heute auf

morgen möglich sein wird, so ist sie dennoch nurmehr eine

Frage der Zeit, und es genügt vorderhand schon, wie der alte
Römer Properz bemerkte, sie redlich und aufrichtig zu wollen.

Gustav Weigel.

Zum achtzigsten Geburtstag von
Y Sigmund Freud.

Der zeitungskundige Leser dieser Zeilen weiss, dass die

grosse und kleine Tagespresse, dass vor allem die wissenschaftlich

und philosophisch interessierten Zeitschriften den 80.

Geburtstag Freuds nicht übersehen haben. Wer bisher von Freud
überhaupt noch nichts gehört oder doch seinen Namen wieder

vergessen hat, ist in diesen Tagen nachhaltig auf den grossen

Psychologen und seine enorme Bedeutung aufmerksam
gemacht worden. Dass gerade die Freidenker ganz besonderen
Anlass haben, auf Freuds hohen Ehrentag wie auch auf sein
Lebenswerk hinzuweisen, das wollen die folgenden wenigen
Zeilen begründen.

Eine Darlegung seiner Lehre kann hier nicht in Betracht
kommen. Mit einer blossen Aufzählung der wesentlichen
Leistungen in Stichworten ist soviel wie nicht gesagt, eine
ausführliche Darstellung beansprucht zu viel Raum. Dem
Wissbegierigen geben die neuern Handbücher und Nachschlägewerke

alle gewünschten Auskünfte und Hinweise. Dem Leser

unseres Blattes darf ganz speziell empfohlen werden: «Das
psychoanalytische Volksbuch» von Federn-Meng.

Wir alle, die wir uns aus den landläufigen Religionsformen
herausgearbeitet und auf einen eigenen weltanschaulichen
Boden gestellt haben, wir erfüllen heute eine elementare und
unabweisliche Pflicht, wenn wir zum Anlass des 80. Geburtstages

dem grossen und greisen Gelehrten herzlich und aufrichtig
danken für die ungeheure Arbeitsleistung dieses Lebens.

Denn wir, wir Dissidenten, wir Unabhängigen, wir unverbesserlichen

Heiden — wir sind die ganz besonders bevorzugten
Nutzniesser dieser ungeheuren Lebensarbeit. Nach zwei Seiten

hin sehen wir in Freud einen kraftvollen Förderer
unserer Sache:

1. Der Nährboden, auf dem die kritiklose Unterwürfigkeit
unter die christliche Glaubensherrschaft am besten gedeiht,
das sind die imenschlichen Aengste und die menschlichen
Schuldgefühle. Weite Teile der Kirche — nicht alle, ich weiss
es —haben alles Interesse daran, diese Aengste und Schuldgefühle

zu vertiefen, zu intensivieren, sie haben ein Interesse
daran, die stupideste und grausigste Ausprägung dieser
Schuldlehre, die Lehre von der Erbsünde, den kleinen
Kindern möglichst frühzeitig in die weichen Gehirnlein
einzudrücken, dass sie für später festhält. Nur einer kann dann die
drückenden Schuldgefühle wieder beheben: es ist derselbe,
der sie uns auferlegt hat: Der Priester,! Hier liegt der tiefste
Grund seiner Unentbehrlichkeit für den gläubigen Menschen.
Es liegt auf der Hand, dass jedermann, der die Menschen von
Schuld und Angst auf andere als die kirchlich-sakramentale
Art befreien will, die schärfste Feindseligkeit der Kirche zu
spüren bekommen wird. Und nun ist es gerade das grosse
Anliegen Freuds, alle die tyrannischen Schuld- und Angstgefühle,
die die geplagten Menschen in Neurosen, in Psychosen und
Zwangshandlungen aller Art hineintreiben, zu bekämpfen.
Bekämpfen ist zwar nicht genau der richtige Ausdruck; Freud
leuchtet einfach in die daemonischen Tiefen des unbewussten
Seelenlebens hinein, er holt die Nöte und Aengste aus dem
Dunkel heraus in das Licht des Bewusstseins — und siehe da!
Die Daemonen der Angst und der Schuld flattern davon wie
die Fledermäuse und Eulen beim Anbruch des hellen Tages.
Nicht, dass die Psychoanalyse alle Konflikte zu lösen
vermöchte! Sie vermag es natürlich nicht, das Leben zu entpro-
blematisieren, aber zu entdämonisieren, wenn dieses kühne
Wort gewagt werden darf. Freud ist nicht nur der grosse
Erzieher der kleinen und erwachsenen Menschen, er ist auch
ihr grosser Wohltäter. Die meisten und teuflischsten Dämonen
umlauern das Geheimnis der Sexualität; diese Dämonen hat
Freud mit besonderer Sorgfalt studiert und vertrieben, er hat
versucht, ganz allgemein der Menschheit ihr gutes Gewissen
gegenüber ihrer Sexualität wiederzugeben. Und gerade mit
diesen Sexualdämonen hat ein Teil der Kirche die besten
Geschäfte gemacht, gerade sie haben die Gläubigen immer und
immer wieder in den Beichtstuhl und zum Priester gepeitscht.
Und nun soll diesen Dämonen die Peitsche aus der Hand
genommen, die Dämonen selbst sollen vertrieben werden? Es
ist ganz logisch, dass die reaktionären Kreise gerade dieses
Beginnen Freuds mit den schärfsten, ja unflätigsten Worten
angegriffen haben. Die «Süddeutschen Monatshefte» zum
Beispiel fanden zur Kennzeichnung dieser edlen Bemühungen
Freuds keinen andern Ausdruck als «Panschweinismus».
Vernünftige und fortgeschrittene Geistliche aber haben sich ebenfalls

die Psychoanalyse zu eigen gemacht und sind dadurch erst
recht im besten Sinne des Wortes «Seelsorger» geworden.

2. Bei den Problemen der Individualpsychologie ist Freud



86 DER FREIDENKER Nr. Ii
aber nicht stehen geblieben, sondern sehr rasch fortgeschritten

zu den weiten Aufgaben der Volks-, der Massen- und der
Menschheitspsychologie. Er und seine Schüler haben das
Gebiet der Kunst, der Sprache, der Musik und viele andere
kulturgeschichtliche Gebiete durch ihre Forschungen unendlich

bereichert und vertieft; sie müssten dabei, zwangsläufig
auf das Gebiet der Religion stossen, und sie haben auch hier
weite und, überraschende Zusammenhänge und Abhängigkeiten

aufgedeckt. Ich erinnere an E. Jones: «Zur Psychoanalyse

der christlichen Religion», an Th. Reik: «Dogma und
Zwangsidee», an E. Fromm: «Die Entwicklung des Christusdogmas»

und an 0. Pfister: «Religiosität und Hysterie». Freud
selbst hat zunächst in «Totem und Tabu» einige interessante
Uebereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der
Neurotiker blossgelegt, hat dann, wie ein Falke, das Problem
der abendländischen Religiosität in immer enger werdenden
Spiralzügen umkreist und überprüft und hat schliesslich,
wiederum wie ein Falke, kraftvoll und vernichtend zugestossen in
der kleinen Schrift: «Die Zukunft einer Illusion». Ich kenne
wenige Gelehrte des europäischen Kulturkreises, die so offen,
mutig und unzweideutig sich gegen die Wahrheits- und Abso-
lutheitsansprüche des Christentums ausgesprochen haben wie
Freud. Wir können uns keinen wirkungsvolleren und für den
Jubilar ehrenvolleren Abschluss unserer kleinen Ehrentafel
denken, als dass wir einige ganz besonders träfe Stellen dieses
Falkenstosses gegen das Christentum den Lesern vorrühren:

p. 51. Die Unwissenheit ist die Unwissenheit. Kein Recht,
etwas zu glauben, leitet sich aus ihr ab. Kein vernünftiger
Mensch wird sich in andern Dingen so leichtsinnig benehmen
und sich mit so armseligen Begründungen seiner Urteile,
seiner Parteinahme, zufrieden geben, nur in den höchsten und
heiligsten Dingen gestattet er sich das. In Wirklichkeit sind
es nur Bemühungen, um sich oder andern vorzuspiegeln, man
halte nöch an der Religion fest, während man sich längst von
ihr abgelöst hat. Wenn es sich um Fragen der Religion handelt,

machen sich die Menschen aller möglichen Unaufrich-
tigkeiten und intellektuellen Unarten schuldig.

p. 56. Ich werde die Behauptung vertreten, dass es eine

grössere Gefahr für die Kultur bedeutet, wenn man ihr
gegenwärtiges Verhältnis zur Religion aufrecht erhält, als wenn
man es löst.

p. 61. Die Unsittlichkeit hat zu allen Zeiten an der Religion
keine mindere Stütze gefunden als die Sittlichkeit.

p. 62. Der wissenschaftliche Geist erzeugt eine bestimmte
Art, wie man sich zu den Dingen der Welt einstellt; vor den

Dingen der Religion macht er eine Weile Halt, zaudert, endlich

tritt er auch hier über die Schwelle. In diesem Prozess

gibt es keine Aufhaltung; je mehr Menschen die Schätze

unseres Wissens zugänglich werden, desto mehr verbreitet sich
der Abfall vom religiösen Glauben, zuerst nur von den veralteten,

anstössigen Einkleidungen desselben, dann aber auch

von seinen fundamentalen Voraussetzungen.

p. 77. Wer sich einmal dazu gebracht hat, alle die
Absurditäten, die die religiösen Lehren ihm zutragen, ohne Kritik
hinzunehmen, und selbst die Widersprüche zwischen ihnen zu
übersehen, dessen Denkschwäche braucht uns nicht arg zu
verwundern.

p. 88. Auf die Dauer kann der Vernunft und der Erfahrung

nichts widerstehen, und der Widerspruch der Religion
gegen beide ist allzu greifbar. Auch die geläuterten religiösen
Ideen können sich diesem Schicksal nicht entziehen, solange sie
noch etwas vom Trostgehalt der Religion retten wollen. Freilich,

wenn sie sich auf die Behauptung eines höhern geistigen
Wesens einschränken, dessen Eigenschaften unbestimmbar,
dessen Absichten unerkennbar sind, dann sind sie gegen den
Einspruch der Wissenschaft gefeit, dann werden sie aber auch
vom Interesse der Menschen verlassen.

p. 91. Nein, unsere Wissenschaft ist keine Illusion. Eine

Illusion aber wäre es, zu glauben, dass wir anderswoher
bekommen könnten, was sie uns nicht geben kann.

Soweit Freud! Ueber Berge und Täler hinweg reichen wir
heute in Gedanken dem mutigen und unerschrockenen Wahr-
heitskünder die Hand und danken ihm. Tenax.

„Die katholische Aktion im Aether."
Unter dieser Parole hat der europäische Direktor der

National Broadcasting Company of America, Dr. Max Jordan,
auf dem Internationalen Kongress für katholischen Rundfunk
in Prag (Mai 1936) das Wort ergriffen. Während die Freidenker

auf ihrem Kongress in Prag (April 1936) sich mit den
alten Problemen der Laienmoral und dem Gegensatz von
Wissenschaft und Religion herumschlugen, hat die katholische
Kirche die Initiative ergriffen, um sich des modernsten
Propagandamittels, des Rundfunks, zu bemächtigen.

Mögen die sogenannten Gläubigen der Kirche fern bleiben,

man macht es ihnen bequem und bringt ihnen den
Gottesdienst ins Haus. Das ist nicht nur modern, sondern auch —
unkontrollierbar. Bisher konnte die Oeffentlichkeit feststellen,

wie viele oder vielmehr wie wenige Menschen die Kirchen
frequentierten. Jetzt wird das anders, denn die Leere der
Kirchen kann geradezu durch den Hinweis darauf entschuldigt
werden, dass jeder Radio-Empfänger sozusagen seine eigene
Kirche zu Hause habe.

Kürzlich hat Thomas Mann in einer Ansprache im Rahmen

der Prager deutschen Sendung betont, dass von fortschrittlicher

Seite die Möglichkeiten der Massenaufklärung durch das
Radio bisher nicht entsprechend ausgenützt wurden. Dieser
Vorwurf trifft auch die Freidenker. Gewiss, in den meisten

Ländern ist unter den heutigen Verhältnissen eine
offene antikirchliche Propaganda überhaupt nicht durchzuführen ;

es ist sogar mit der in demokratischen Ländern für den Rundfunk

gewährleisteten «weltanschaulichen Neutralität» schlecht
bestellt. Doch es gibt immerhin noch Wege, um freigeistige
Ideen an die Massen heranzutragen. Um nur ein Beispiel zu

nennen: Unsere Tätigkeit ist doch auch auf eine Reform der

ganzen Jugenderziehung gerichtet. Es handelt sich uns nicht
nur um das Prinzip der Laienmoral in der Schule, sondern
um eine Modernisierung des gesamten Schulunterrichts. Hier
allein eröffnet sich schon ein weites Betätigungsgebiet für
Rundfunksendungen in freigeistigem Sinne.

Auf dem letzten internationalen Freidenker-Kongress in
Prag wurden Referate erstattet, die sich mit dem Thema
«Schulgesetze und Unterrichtsreform» befassten. Leider wurde
die Gelegenheit nicht benützt, um auf die Bedeutung des

Rundfunks für die Ausgestaltung des Schulunterrichts in
unserem Sinne hinzuweisen, und zwar nicht nur im Hinblick auf
den von uns angestrebten lebenskundlichen Unterricht. Ich
selbst habe als einstiger Sekretär der I. P. F. wiederholt in
Rundschreiben auf die Notwendgkeit hingewiesen, überall unser

Recht auf das Radio geltend zu machen. In jenen Ländern,
wo es noch eine «Arbeitersendung» gibt, da ist auch heute
noch ein Weg offen, um uns durchzusetzen. Vor allem müssten

unsere Lehrer-Mitglieder zu Worte gelangen.
Unabhängig davon müssen wir anstreben, dass uns wenigstens

der Moskauer Gewerkschaftssender in seinen
fremdsprachigen Sendungen sozusagen eine «Freidenkerecke»
einräumt. Und zwar dürfte es nicht nur allgemein interessieren,
wie sich die atheistische Propaganda in der Sowjetunion konkret

auswirkt, sondern auch in welcher Weise in der Sowjetschule

für die sogenannte moralische Unterweisung der
Jugend gesorgt wird. Wir brauchen derartige praktische
Erfahrungen als Argument für unseren Kampf in rückständigeren
Ländern.

Die grosse Bedeutung der Rundfunksendungen, die sich

nur etwa mit jener der Buchdruckerkuhst vergleichen lässt,


	Zum achtzigsten Geburtstag von Sigmund Freud

