Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 19 (1936)

Heft: 8

Artikel: Betrachtungen

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 15. April 1936.

DER

Nr. 8 - 19. Jahrgang

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S. F' | Ab t is jahrl. F
Bern, Amthausgasse 22 ,5. Das Abhéngigkeitsgefiihl ist die Grundiage der Religion. 1 onnementspreis jihrl. Fr.6.—
Telephonanruf 28.663 i a itgliedér . 5i—)
i£| Feuerbach. e y .
Telegrammadresse: ! Sam:]xclée I\?ntatxcncn beziigl des Abonne-
3 ments, Bestell e . sind zu ric|
Frsidenker Bern 5 e i o T
INHALT: Betrachtungen. — Das Kausalitétsproblem. — Religion und Sexualitit. — Missionare auf Siidseeinseln. — Zeitspiegel. —
Erziehung. — Griindung -einer franzosischen Gilde in der Westschweiz. — Verschiedenes. — Feuilleton: Die Seele. — Literatur.
S— = CHEE w38 L, KT LR LT T S ——

Beiradﬂungen.

E. Brauchlin.

Es war einmal, namlich in den ersten Nachkriegsjahren,
dass die Soldaten, selbst manche Offiziere, ihr «Ehrenkleid»
mit gemischten Gefiihlen trugen. Sie *hitten es am liebslen
nicht getragen, denn sie heimsten damit nicht lauter freund-
liche Blicke ein. Damals, nach dem grauenvollen Weltkriege,
ging eine Welle des Abscheus vor demn Kriege, eine Welle
von Friedenssehnsucht durch die Welt. Damals begriff man:
Krieg ist Massenmord. und Mord ist ein Verbrechen, das
dadurch, dass es an Millionen von Menschen begangen wird,
nicht an Grisslichkeit verliert und nicht geheiligt wird, auch
durch die Anrufung der allverantwortlichen und, ach, so un-
verantwortlich passiven heiligen Instanz «Gott> nicht.

. Aber dieses Begreifen hielt nicht lange vor. Zwar #ch-
tele man den Krieg, sogar in der ge'wichtigen Sprache der
hohen Diplomatie; man hielt Konferenzen ab, die den Kiieg
bekampfer: sollten, sogar Abriistungskonferenzen. Aber keiner
der hohen Diplomaten traute dem andern iiber den Weg,
vusste doch jeder, dass hinter dem Riicken des andern drauf-
los geriistet wurde, und hinter dem eigenen Riicken auch.
Um so feierlicher klangen die eifrigen Friedensbeteuerungen.

Und so kam es nach und nach, dass die Soldaten und im
besondern die Offiziere ihre Uniformen nicht mehr mit ge-
mischten Gefiihlen trugen, sondern stolz und herausfordernd,
wie es eben ist, wenn man das Bewusstsein hat, Herr der
Situation zu sein. Wo wir jetzt stehen, nicht einmal achtzehn
Jahre nach Kriegsende, wissen wir alle, man braucht es nie-
mandem zu sagen.

Durch Schaden wird man klug, sagt man. Ja, man sagt .

s0, aber es ist nicht wahr. Dann und wann in einzelnen
Fillen, das schon, aber in den meisten Fillen nicht. So weit
ist der Mensch mit seiner beriihmten Vernunft, kraft welcher
er hoch iiber den Tieren stehen soll, noch nicht. Das Tier,
das ist so weit. Eine Katze verbrennt sich schwerlich zwei-
mal die Pfote; ein Pferd ist nur mit Miithe wieder iiber eine
Stelle zu bringen, wo es einen Schrecken erfahren hat; die
Vogel meiden dauernd Gegenden, wo ihnen und ihren Jungen
nachgestellt wird. Die Tiere ziehen die Nutzanwendung aus
ihren Erfahrungen. Sie haben zwar nichts als ihren Selbst-
erhaltungstrieb, keine Vernunft; aber sie wissen, was ihnen
gut tut und was ihnen schadet — der Instinkt leitet sie
sicher. Vom Menschen mit seiner Vernunft aber fiihlte sich
ein grosser Dichter und Menschenkenner bewogen, zu sagen,
« ... er braucht’s, allein, um tierischer als jedes Tier zu sein».

Und einmal war es auch — und zwar zur gleichen Zeit —
dass sich auch das Offiziers- und Unteroffizierskorps der
christlichen Kirche in seiner Uniform nicht mehr so richtig
behagiich fiihlte. Die protestantischen Pfarrer gingen nicht
mehr herum, als wenn sie den Himmel gepachtet hiitten (nach
Heine), sondern ... So kannte ich z. B. einen Theologiestu-
denten, der neben Theologie Naturwissenschaft studierte, da-
mit er, wenn es mit den Aktien der christlichen Glaubens
schiel gehen sollte, die Kanzel mit dem Lehrstuhl vertauschen
konne, wo bekanntlich das Gegenteil von dem gelehrt wird,
was der Mann auf der Kanzel sagt. )

Weit herum im arbeitenden Volke hatte man damals doch
cingesehen, welche fluchwiirdige Helfershelferrolle die Kirche
den am Kriege Schuldigen geleistet hatte. In jener Zeit konn-
te man in jedem Kirchenblattlein bewegliche Klagen iiber
sehlechtbesuchte Gottesdienste und schwindenden Glauben
lesen. : .

Und heute? Heute fiihlt sich die Geistlichkeit wieder fest

im christlichen Sattel, sie sieht sich nicht mehr nach einem

anderen Brotkorb um, der unter Umstéinden weniger reich-
lich gespickt wére als der theologische. Nicht dass die Kir-
chen mehr Zulauf hitten als friither, oder dass die Gldubig-
keit echter geworden wire. Aber auch das ist nicht einge-
treten, was die Geistlichen damals gefiirchtet hatten: die Ab-
kehr grosser Massen von der Kirche. Auch da keine Spur
vom Klugwerden durch den Schaden, den die Kirche durch
ihre Stellung zum Krieg und ihre Titigkeit im Krieg ge-
siiftet hatte, am allerwenigsten in unserm Lande, wo man ge-
wissermassen nur Zuschauer war.

Und wie ist die Lage heute? Schwere wirtschaftliche Not
landauf und -ab; gedriickte Stimmung aus diesem Grunde
und weil es rings am politischen Himmel bos wetterleuchtet.
Die Leute haben keine Lust, ihre Lebensanschauung einer
Durchsicht zu unterziehen, zu priifen, ob die Zugehdorigkeit
zur Kirche mit ihrem Denken vereinbar sei. Die Sorge um
das Brot und um den morgigen Tag liegt ihnen niher. Die
Rirchen haben also vorlidufig nichts zu fiirchten. Die Haupt-
sache -ist, dass die Leute -dabeibleiben, moégen sie glauben
so viel oder so wenig sie wollen; jeder Nichtausgetretene
zahlt und zahlt.

Es gibt Augenblicke, wo man als Freidenker die Kirchen
um die grosse Zahl ihrer Zugehoérigen beneidet; denn man
stellt sich vor, wie es um die Menschheit bestellt wire, wenn



58 DER FREIDENKER Nr. 8

sie in eben dieser grossen Zahl aus denkenden Menschen
~ bestiinde: dass sie die Erde als ihre Heimat, der keine «bes-
sere» folgt, begriffen, — dass sie kein Elend ertriigen im
Hinblick auf ein «besseres» Jenseits, — dass es keine Aus-
beutung des Menschen durch den Menschen gédbe, — dass
gegenseitige Hilfe so selbstverstindlich wire, wie es heule
unter dem Deckmantel der Frommigkeit die Selbstsucht ist,
— dass Krieg etwas ganz Unmogliches wire ... und so weiter.

Aber wir geben uns nicht Triumereien hin, wir rechnen
mit den gegebenen Tatsachen und also auch mit den Men-
schen, wie sie sind. Und von dieser Tatsiichlichkeit ausge-
hend, sehen wir keinen Grund, die Kirche, ganz besonders
die proteslantische, um ihre Scheinanhidngerschaft zu benei-
den. Es muss fiir einen einigermassen ernsthaften Geistlichen
ein sonderbares Gefiihl sein, seinen Handelsartikel Religion
Leuten anpreisen zu miissen, die weder ihn, noch seine Ware
ernst nehmen. Der katholische Agent Gottes ist hinsichtlich
immerhin besser dran; dafiir braucht er sich auf die geistige
Qualitit seiner Kundsame um so weniger einzubilden.

Ohne uns der Ruhmredigkeit schuldig zu machen, diirfen
sagen: Wir sind zwar eine kleine Minderheit, aber wir diirfen
stolz sein auf unsere Mitgliedschaft; jedes einzelne Mitglied,
Mann und Frau, weiss, warum es unserer Vereinigung ange-
hort. Keines ist automatlisch durch die Geburt dazu gekommen,
keines bleibt dabei aus Geschéftsinteresse oder aus Riicksicht
auf die lieben Mitmenschen, im Gegenteil: die Zugehorigkeit
zu einer Minderheit, die auf grundsétzlich anderein geistigen
Boden steht als die herkémmliche offentliche Meinung bietet
weder gesellschaftliche noch wirtschaftliche Vorteile. Jedes
hat sich seine Lebensanschauung durch eigenes Nachdenken,
Studium und Lebenserfahrung selber erworben. Und wenn
wir, gemessen an den kirchlichen Verb#dnden, auch nur unser
wenige sind, so gilt von den Wenigen, dass sie wirkliche
Glieder, organische Teile des Ganzen sind und nicht bloss
Anhingsel wie die Zylinderchristen. —

Die allgemeine wirtschaftliche Krisis hat auch unsere Ver-
einigung in Mitleidenschaft gezogen dadurch, dass eine grosse
Zahl Mitglieder von ihr direkt betroffen wurden. Wir mussten
das vollamtliche Sekretariat aufgeben. Das war eine bedauer-
" liche, aber unumgingliche Massnahme. Es wire aber ganz
talsch, anzunehmen, dass wir nun die Hénde miissig in den
Schoss legen und auf bessere Zeiten warten. Der Mensch ist
und bestimmt in weitgehendem Masse sein eigenes Schicksal,
als Einzelner, besonders aber in Gemeinschaft. Nicht umsonst
heisst es, dass die Voélker die Regierungen haben, die sie ver-
dienen. Ein Volk von freien Menschen will sein eigener Mei-

ster sein, ein Volk von Untertanen lduft blindlings einem
«Fiihrery nach.

Uns bedeutete das Sekretariat nicht «Fiihrungs, sondern
Instrument — zur stérkern Betonung der freigeistigen Bewe-
gung nach aussen, zur Pflege des geistigen Lebens innerhalb
der Vereinigung, zur Ausgestaltung des Familiendienstes, zur
wirksamen Vertretung des Freidenkentums durch die Presse,
usw.

Da wir uns aus der angefiihrten Ursache dieses wertvolle
selbsttitige Instrument nicht mehr gestatten kénnen, was tun
wir? Sind wir verloren? Keineswegs. Wir lassen diesen Ver-
lust nicht zu unserm Schicksal werden. Sondern wir greifen
selber wieder zu, der eine da, der andere dort, wir helfen
einander,. jeder nach seiner Kraft und Fihigkeit. Und indem
wir es als einzelne Glieder der Vereinigung tun, stihlen wir
unsere Kraft, werden wir uns unserer Verantwortlichkeit un-
sern Gesinnungsfreunden und dem Freidenkertum gegeniiber
wieder lebendiger bewusst, und so gestalten wir den uns durch

‘die Verhiltnisse aufgendtigten Verzicht auf das Sekretariat zu

freiwillig und freudig geleisteter Arbeit in der Mitgliedschaft
um.

Dies sei ein Aufruf an alie Mitglieder, die im Familien-
dienst oder im Pressedienst oder im Propaganda- und Werbe-
wesen elwas tun konnen. Wir haben euch nétig, euch alle!
T's sei aber auch gesagt als Beruhigung den Einzelmitgliedern
und allen denen, die vielleicht gefiirchtet haben, dass durch
den Verlust des Sekretariates unsere Bewegung ins Stocken
geraten werde.

Ueber das Programmatische méchte ich mich jetzt nicht
aussprechen, da- die Moglichkeit der Ausfithrung zu sehr von
dem abhingt, was von der politischen Wetterseite her kommt;
es sieht gegenwirtig ordentlich diister aus. Aber dessen diirft
ihr versichert sein, Gesinnungsfreunde, die freigeistige Be-
wegung wird nicht untergehen; wenn sie tausendmal zu Bo-
den getreten wiirde, sie wird sich immer wieder erheben.
Der Geist kann nicht getdtet werden.

Das Kausalitatsproblem.

Dass das Kausalititsproblem die grosse Hoffnung der
Christen ist, so wie es Tenax im Freidenker darstellt, geht
am deutlichsten aus einem Schreiben des «Gregorianums», der
pépstlichen Akademie hervor, das im Jahre 1929 an die ge-
samte Gelehrtenwelt versandt wurde. Es heisst darin unter
anderem:

Feuilleton.

Die Seele.
Betrachtungen von E. W.

Fiir verniinftige Leute besteht die sogenannte Seele des Men-
schen und der Tiere aus dem Blutkreislauf und dem Gehirn. Wird
die Funktion auch nur eines dieser Beiden verhindert, z. B. durch
Erwiircen oder Schusswirkung, Herzschlag oder Hirnschlag, so
tritt der restlose Tod ein. Es ist erstaunlich, ‘dass die meisten Men-
schen diese einzig glaubhafte und leicht begreifliche Erklirung vom
Ende eines jeden Lebewesens nicht angenommen haben. Alle Re-
ligionen und damit eine Unmenge von Hass; Unduldsamkeit und
Feindschaft wiren damit aus der Welt geschafft. )

Den Hochstehenden auf Erden, Konigen, Pipsten, Kardinidle und
vielen andern, weniger hervorragenden — oft auch nur eingebilde-
ten — Grossen, ist aber der Gedanke unertrdglich. dass mit dem
Tode nichts mehr von ihnen iibrigbleibe, denn gute Taten hinter-
lassen sie in der Regel nicht. Nein, sie wollen ihre Rolle nicht so
bald ausgespielt haben. Das ist-ein Grund, weshalb ein ewiges
Leben sein muss, in welchem sie sich noch weiter wichtig machen
konnen (man lese Dantes Gottliche Komddie). Der andere Grund
ist Zweck des Pfaffentums, Angst zu machen. Die Bonzen aller Re-
ligionen haben denn auch, geleitet von ihrer Phantasie und ihren
Lebensgewohnheiten, Lehrgebidude errichtet, worin, bei aller son-
sligen Verschiedenheit, doch immer ein ewiges Leben enthalten ist.

Ein solches kann man sich aber nicht denken ohne eine vom Korper
trennbare Seele. Notwendig ist ferner auch ein Aufenthaltsort fiir
die Seele, weshalb in den christlichen Religionen ein Himmel und
eine Holle erfunden wurde. Die Pfaffen lehren noch heute, dass
diese, vom Leibe trennbare Seele, jedem von dem angeblichen Gott
eingehaucht werde. Bedenkt man, dass in jeder Sekunde einige
Kinder geboren werden, bald in Alaska oder Feuerland, bald in
Europa oder Japan, so muss man sich sagen, dazu brauche es keine
Hexerei, sondern nur Geschwindigkeit. Es steht zu vermuten, dass
das «Seelenlager» in nichster Nihe von Gottes Thron sei, sonst
konnte er nicht so schnell davon austeilen. Das Lager ist gut assor-
tiert. Es gibt gute, bose, geduldige, dumme, kluge, schmierige, gei-
zige, verschwenderische, heuchlerische, geriebene, leichtsinnige, grau-
same, hochmiitige, demiitige, blédsinnige, fromme, teuflische, Herr-
scher, Knechte, Verbrecher — und viele andere Seelen aller Grade
und Abstufungen. In Anbetracht der vielgeriihmten Gerechtigkeits-
liebe des «Herrn» scheint es selbstverstindlich, dass derselbe seine
Ebenbilder nur mit guten Seelen versehe und die schlechten vorerst
chemisch reinigen lasse. Aber weit gefehlt! Es findet fortwiihrend
Riumungsausverkauf statt. Auch die miserabelste Ramschware muss
an den Mann gebracht werden. So erhilt der Eine eine brave, der
andere eine Morderseele. Diese Morder-, Diebs-, perversen und dhn-
lichen Seelen werden in Menschen gesteckt, damit sie auf Erden
gldutert werden, sagen die Pfaffen, sei es, dass der <himmlische
Vater» die Liuterung nicht selbst vornehmen will oder dafiir nicht
eingerichtet ist. Wer soll nun solch eine Seele liutern? Etwa der
Leib? Der ist ja ohne Seele tot! Er vermag also nichts iiber die



	Betrachtungen

