
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 8

Artikel: Betrachtungen

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. April 1936. DER Nr. 8 - 19. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Amthausgasse 22
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern
1

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

1

Das Abhängigkeitsgefühl ist die Grundlage der Religion.
Feuerbach.

hiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiII

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Mutationen bezügl des Abonnements,

Bestellungen elc. sind zu richten
Transitfach 541, Rem

INHALT': Betrachtungen. —

Erziehung. — Gründung einer

Das Kausalitätsproblem. — Religion und Sexualität. — Missionare auf Südseeinseln. — Zeitspiegel. —
französischen Gilde in der Westschweiz. — Verschiedenes. — Feuilleton: Die Seele. — Literatur.

BetfradhtiiingeEft,
E. Brauchlin.

Es war einmal, nämlich in den ersten Nachkriegsjahren,
dass die Soldaten, selbst manche Offiziere, ihr «Ehrenkleid»
mit gemischten Gefühlen trugen. Sie 'hätten es am liebsten
nicht getragen, denn sie heimsten damit nicht lauter freundliche

Blicke ein. Damals, nach dem grauenvollen Weltkriege,
ging eine Welle des Abscheus vor dem Kriege, eine Welle
von Friedenssehnsucht durch die Welt. Damals begriff man:
Krieg ist Massenmord, und Mord ist ein Verbrechen, das

dadurch, dass es an Millionen von Menschen begangen wird,
nicht an Grässlichkeit verliert und nicht geheiligt wird, auch
durch die Anrufung der allverantwortlichen und, ach, so un-
verantwortlich passiven heiligen Instanz «Gott» nicht.

Aber dieses Begreifen hielt nicht lange vor. Zwar ächtete

man den Krieg, sogar in der gewichtigen Sprache der
hohen Diplomatie; man hielt Konferenzen ab, die den Kiieg
bekämpfer; sollten, sogar Abrüstungskonferenzen. Aber keiner
der hohen Diplomaten traute dem andern über den Weg,
wusste doch jeder, dass hinter dem Rücken des andern drauflos

gerüstet wurde, und hinter dem eigenen Rücken auch.
Um so feierlicher klangen die eifrigen Friedensbeteuerungen.

Und so kam es nach und nach, dass die Soldaten und im
besondern die Offiziere ihre Uniformen nicht mehr mit
gemischten Gefühlen trugen, sondern stolz und herausfordernd,
wie es eben ist, wenn man das Bewusstsein hat, Herr der
Situation zu sein. Wo wir jetzt stehen, nicht einmal achtzehn
Jahre nach Kriegsende, wissen wir alle, man braucht es
niemandem zu sagen.

Durch Schaden wird man klug, sagt man. Ja, man sagt
so, aber es ist nicht wahr. Dann und wann in einzelnen
Fällen, das schon, aber in den meisten Fällen nicht. So weit
ist der Mensch mit seiner berühmten Vernunft, kraft welcher
er hoch über den Tieren stehen soll, noch nicht. Das Tier,
das ist so weit. Eine Katze verbrennt sich schwerlich zweimal

die Pfote; ein Pferd ist nur mit Mühe wieder über eine
Stelle zu bringen, wo es einen Schrecken erfahren hat; die
Vögel meiden dauernd Gegenden, wo ihnön und ihren Jungen
nachgestellt wird. Die Tiere ziehen die Nutzanwendung aus
ihren Erfahrungen. Sie haben zwar nichts als ihren
Selbsterhaltungstrieb, keine Vernunft; aber sie wissen, was ihnen
gut tut und was ihnen schadet — der Instinkt leitet sie
sicher. Vom Menschen mit seiner Vernunft aber fühlte sich
ein grosser Dichter und Menschenkenner bewogen, zu sagen,
« er braucht's, allein, um tierischer als jedes Tier zu sein».

Und einmal war es auch — und zwar zur gleichen Zeit —
dass sich auch das Offiziers- und Unteroffizierskorps der
christlichen Kirche in seiner Uniform nicht mehr so richtig
behaglich fühlte. Die protestantischen Pfarrer gingen nicht
mehr herum, als wenn sie den Himmel gepachtet hätten (nach
Heine), sondern So kannte ich z. B. einen Theologiestudenten,

der neben Theologie Naturwissenschaft studierte,
damit er, wenn es mit den Aktien der christlichen Glaubens
schief gehen sollte, die Kanzel mit dem Lehrstuhl vertauschen
könne, wo bekanntlich das Gegenteil von dem gelehrt wird,
was der Mann auf der Kanzel sagt.

Weit herum im arbeitenden Volke hatte man damals doch
eingesehen, welche fluchwürdige Helfershelferrolle die Kirche
den am Kriege Schuldigen geleistet hatte. In jener Zeit konnte

man in jedem Kirchenblättlein bewegliche Klagen über
schlechtbesuchte Gottesdienste und schwindenden Glauben
lesen.

Und heute? Heute fühlt sich die Geistlichkeit wieder fest
im christlichen Sattel, sie sieht sich nicht mehr nach einem
anderen Brotkorb um, der unter Umständen weniger reichlich

gespickt wäre als der theologische. Nicht dass die
Kirchen mehr Zulauf hätten als früher, oder dass die Gläubigkeit

echter geworden wäre. Aber auch das ist nicht
eingetreten, was die Geistlichen damals gefürchtet hatten: die
Abkehr grosser Massen von der Kirche. Auch da keine Spur
vom Klugwerden durch den Schaden, den die Kirche durch
ihre Stellung zum Krieg und ihre Tätigkeit im Krieg
gestiftet hatte, am allerwenigsten in unserm Lande, wo man
gewissermassen nur Zuschauer war.

Und wie ist die Lage heute? Schwere wirtschaftliche Not
landauf und -ab; gedrückte Stünmung aus diesem Grunde
und weil es rings am politischen Himmel bös wetterleuchtet.
Die Leute haben keine Lust, ihre Lebensanschauung einer
Durchsicht zu unterziehen, zu prüfen, ob die Zugehörigkeit
zur Kirche mit ihrem Denken vereinbar sei. Die Sorge um
das Brot und um den morgigen Tag liegt ihnen näher. Die
Kirchen haben also vorläufig nichts zu fürchten. Die Hauptsache

ist, dass die Leute dabeibleiben, mögen sie glauben
so viel oder so wenig sie wollen; jeder Nichtausgetretene
zählt und zahlt.

Es gibt Augenblicke, wo man als Freidenker die Kirchen
um die grosse Zahl ihrer Zugehörigen beneidet; denn man
stellt sich vor, wie es um die Menschheit bestellt wäre, wenn



DER FREIDENKER Nr. s

sie in eben dieser grossen Zahl aus denkenden Menschen
bestünde: dass sie die Erde als ihre Heimat, der keine
«bessere» folgt, begriffen, — dass sie kein Elend ertrügen im
Hinblick auf ein «besseres» Jenseits, — dass es keine
Ausbeutung des Menschen durch den Menschen gäbe, — dass

gegenseitige Hilfe so selbstverständlich wäre, wie es heule
unter dem Deckmantel der Frömmigkeit die Selbstsucht ist,
— dass Krieg etwas ganz Unmögliches wäre und so weiter.

Aber wir geben uns nicht Träumereien hin, wir rechnen
mit den gegebenen Talsachen und also auch mit den
Menschen, wie sie sind. Und von dieser Tatsächlichkeit ausgehend,

sehen wir keinen Grund, die Kirche, ganz besonders
die protestantische, um ihre Scheinanhängerschaft zu beneiden.

Es muss für einen einigermassen ernsthaften Geistlichen
ein sonderbares Gefühl sein, seinen Handelsartikel Religion
Leuten anpreisen zu müssen, die weder ihn, noch seine Ware
ernst nehmen. Der katholische Agent Gottes ist hinsichtlich
immerhin besser dran; dafür braucht er sich auf die geistige
Qualität seiner Kundsame um so weniger einzubilden.

Ohne uns der Ruhmredigkeit schuldig zu machen, dürfen
sagen : Wir sind zwar eine kleine Minderheit, aber wir dürfen
stolz sein auf unsere Mitgliedschaft; jedes einzelne Mitglied,
Mann und Frau, weiss, warum es unserer Vereinigung angehört.

Keines ist automatisch durch die Geburt dazu gekommen,
keines bleibt dabei aus Geschäftsinteresse oder aus Rücksicht
auf die lieben Mitmenschen, im Gegenteil: die Zugehörigkeit
zu einer Minderheit, die auf grundsätzlich anderem geistigen
Boden steht als die herkömmliche öffentliche Meinung bietet
weder gesellschaftliche noch wirtschaftliche Vorteile. Jedes

hat sich seine Lebensanschauung durch eigenes Nachdenken,
Studium und Lebenserfahrung selber erworben. Und wenn
wir, gemessen an den kirchlichen Verbänden, auch nur unser
wenige sind, so gilt von den Wenigen, dass sie wirkliche
Glieder, organische Teile des Ganzen sind und nicht bloss

Anhängsel wie die Zylinderchristen. —

Die allgemeine wirtschaftliche Krisis hat auch unsere
Vereinigung in Mitleidenschaft gezogen dadurch, dass eine grosse
Zahl Mitglieder von ihr direkt betroffen wurden. Wir müssten
das vollamtliche Sekretariat aufgeben. Das war eine bedauerliche,

aber unumgängliche Massnahme. Es wäre aber ganz
falsch, anzunehmen, dass wir nun die Hände müssig in den

Schoss legen und auf bessere Zeiten warten. Der Mensch ist
und bestimmt in weitgehendem Masse sein eigenes Schicksal,
als Einzelner, besonders aber in Gemeinschaft. Nicht umsonst
heisst es, dass die Völker die Regierungen haben, die sie
verdienen. Ein Volk von freien Menschen will sein eigener Mei-

Peuilleton.

Die Seele.

Betrachtungen von E. W.

Für vernünftige Leute besteht die sogenannte Seele des
Menschen und der Tiere aus dem Blutkreislauf und dem Gehirn. Wird
die Funktion auch nur eines dieser Beiden verhindert, z. B- durch
Erwürgen oder Schusswirkung, Herzschlag oder Hirnschlag, so
tritt der restlose Tod ein. Es ist erstaunlich, dass die meisten
Menschen diese einzig glaubhafte und leicht begreifliche Erklärung vom
Ende eines jeden Lebewesens nicht angenommen haben. Alle
Religionen und damit eine Unmenge von Hass, Unduldsamkeit und
Feindschaft wären damit aus der Welt geschafft.

Den Hochstehenden auf Erden, Königen, Päpsten, Kardinäle und
vielen andern, weniger hervorragenden — oft auch nur eingebildeten

— Grössen, ist aber der Gedanke unerträglich, dass mit dem
Tode nichts mehr von ihnen übrigbleibe, denn gute Taten hinterlassen

sie in der Regel nicht. Nein, sie wollen ihre Rolle nicht so

bald ausgespielt haben. Das ist e i n Grund, weshalb ein ewiges
Leben sein muss, in welchem sie sich noch weiter wichtig machen
können (man lese Dantes Göttliche Komödie). Der andere Grund
ist Zweck des Pfaffentunis, Angst zu machen. Die Bonzen aller
Religionen haben denn auch, geleitet von ihrer Phantasie und ihren
Lebensgewohnheiten, Lehrgebäude errichtet, worin, bei aller
sonstigen Verschiedenheit, doch immer ein ewiges Leben enthalten ist.

ster sein, ein Volk von Untertanen läuft blindlings einem
«Führer» nach.

Uns bedeutete das Sekretariat nicht «Führung», sondern
Instrument — zur starkem Betonung der freigeistigen Bewegung

nach aussen, zur Pflege des geistigen Lebens innerhalb
der Vereinigung, zur Ausgestaltung des Familiendieustes, zur
wirksamen Vertretung des Freidenkentums durch die Presse,
usw.

Da wir uns aus der angeführten Ursache dieses wertvolle
selbsttätige Instrument nicht mehr gestatten können, was tun
wir? Sind wir verloren? Keineswegs. Wir lassen diesen Verlust

nicht zu unserm Schicksal werden. Sondern wir greifen
selber wieder zu, der eine da, der andere dort, wir helfen
einander, jeder nach seiner Kraft und Fähigkeit. Und indem
wir es als einzelne Glieder der Vereinigung tun, stählen wir
unsere Kraft, werden wir uns unserer Verantwortlichkeit
unsern Gesinnungsfreunden und dem Freidenkertum gegenüber
wieder lebendiger bewusst, und so gestalten wir den uns durch
die Verhältnisse aufgenötigten Verzicht auf das Sekretariat zu

freiwillig und freudig geleisteter Arbeit in der Mitgliedschaft
um.

Dies sei ein Aufruf an alle Mitglieder, die im Familien-
dienst oder im Pressedienst oder im Propaganda- und Werbewesen

etwas tun können. Wir haben euch nötig, euch alle!
Es sei aber auch gesagt als Beruhigung den Einzelmitgliedern
und allen denen, die vielleicht gefürchtet haben, dass durch
den Verlust des Sekretariates unsere Bewegung ins Stocken

geraten werde.
Ueber das Programmatische möchte ich mich jetzt nicht

aussprechen, da die Möglichkeit der Ausführung zu sehr von

dem abhängt, was von der politischen Wetterseite her kommt;
es sieht gegenwärtig ordentlich düster aus. Aber dessen dürft
ihr versichert sein, Gesinnungsfreunde, die freigeistige
Bewegung wird nicht untergehen; wenn sie tausendmal zu
Boden getreten würde, sie wird sich immer wieder erheben.
Der Geist kann nicht gelötet werden.

Das Kausalitätsproblem.
Dass das Kausalitätsproblem die grosse Hoffnung der

Christen ist, so wie es Tenax im Freidenker darstellt, geht
am deutlichsten aus einem Schreiben des «Gregorianums», der
päpstlichen Akademie hervor, das im Jahre 1929 an die
gesamte Gelehrtenweit versandt wurde. Es heisst darin unter
anderem :

Ein solches kann man sich aber nicht denken ohne eine vom Körper
trennbare Seele. Notwendig ist ferner auch ein Aufenthaltsort für
die Seele, weshalb in den christlichen Religionen ein Himmel und
eine Hölle erfunden wurde. Die Pfaffen lehren noch heute, dass
diese, \om Leibe trennbare Seele, jedem von dem angeblichen Gott
eingehaucht werde. Bedenkt man, dass in jeder Sekunde einige
Kinder geboren werden, bald in Alaska oder Feuerland, bald in
Europa oder Japan, so muss man sich sagen, dazu brauche es keine
Hexerei, sondern nur Geschwindigkeit. Es steht zu vermuten, dass
das «Seelenlager» in nächster Nähe von Gottes Thron sei, sonst
könnte er nicht so schnell davon austeilen. Das Lager ist gut assortiert.

Es gibt gute, böse, geduldige, dumme, kluge, schmierige,
geizige, verschwenderische, heuchlerische, geriebene, leichtsinnige,
grausame, hochmütige, demütige, blödsinnige, fromme, teuflische,
Herrscher, Knechte, Verbrecher — und viele andere Seelen aller Grade
und Abstufungen. In Anbetracht der vielgerühmten Gerechtigkeitsliebe

des «Herrn» scheint es selbstverständlich, dass derselbe seine
Ebenbilder nur mit guten Seelen versehe und die schlechten vorerst
chemisch reinigen lasse. Aber weit gefehlt! Es findet fortwährend
Räumungsausverkauf statt. Auch die miserabelste Ramschware muss
an den Mann gebracht werden. So erhält der Eine eine brave, der
andere eine Mörderseele. Diese Mörder-, Diebs-, perversen und
ähnlichen Seelen werden in Menschen gesteckt, damit sie auf Erden
gläutert werden, sagen die Pfaffen, sei es, dass der «himmlische
Vater» die Läuterung nicht selbst vornehmen will oder dafür nicht
eingerichtet ist. Wer soll nun solch eine Seele läutern? Etwa der
Leib? Der ist ja ohne Seele tot! Er vermag also nichts über die


	Betrachtungen

