
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 6

Artikel: Zur Entwicklungsgeschichte der katholischen Beichte

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44 DER FREIDENKER Nr. 6

Dieses Treiben ist ein so widerliches Gemisch von Betrug
und Selbstbetrug, Schwäche und Verlogenheit, dass man sich^
nur über seine lange Dauer wundern kann. Seit anderthalb
Jahrhunderten verdächtigt und schmäht man den schwachen
Verstand. Dieser aber hat in derselben Epoche die
Eisenbahnen, die Elektrizität, die Flugmaschinen, den Rundfunk,
sowie die modernen Verfassungen der Städte und der Staaten
geschaffen. Was haben in der gleichen Zeit die Propheten des
Irrationalismus vollbracht? Alle Fortschritte verdanken wir
dem verstandesmässigen Denken, alle Hemmungen und
Rückschritte seinen Gegnern. Diese aber werfen sich in die Brust
und empfehlen uns als «Anbeter materieller Kultur» der
allgemeinen Verachtung. Ja? wollen diese Prediger denn selbst
in die Wüste geben und dort die Anbetung der irrationalen
Werte pflegen? Keineswegs! Sie wollen alle Vorzüge der
materiellen Kultur geniessen, aber sie wünschen nicht, dass die
Massen daran teilhaben. Sie wollen Vorrechte, und Vorrechte
lassen sich nicht rational, sondern nur irrational begründen,
d. h. nach unserer Meinung überhaupt nicht.

Am häufigsten glauben die beamteten Philosophen wirklich

das, was sie sagen. Sie sind davon überzeugt, dass sie
irgendeiner Sorte von «höherer Geistigkeit» dienen, wenn
sie an der Jagd auf die «irrationalen Werte» teilnehmen dürfen.

Aufklärung und Rationalismus erscheinen ihnen als
Oberflächlichkeiten, mit denen sich ein an die schwierigsten
Gedankensysteme gewöhnter Philosoph doch unmöglich ernstlich
beschäftigen kann! Es schädigt sein Standesbewusstsein, wenn
Wahrheiten, die ein einfacher Mann kapieren kann, als die
wichtigsten gelten. Wozu hat man Plato im griechischen
Urtext, Spinoza im lateinischen gelesen und sich über Hegels
fürchterliches Undeutsch den Kopf zerbrochen, wenn hier
Leute mitreden dürfen, die niemals bei solcher Lektüre die
Seekrankheit durchgemacht und glücklich überwunden haben?

Die Fachphilosophen brauchen das Unverständliche und
Geheimnisvolle, wenn sie ihre Selbstachtung behaupten wollen.

So liegen die Dinge heute, aber gesund ist das nicht. Der
wahre Beruf des Philosophen wird hier vollkommen verkannt.
Er besteht darin, dass ein solcher Mann vor allem Lebenserfahrungen

sammelt und seinen hervorragenden Intellekt, seine ratio,
dem Zwecke dienstbar macht, weniger Begabten das
Sichzurechtfinden im Leben zu erleichtern. Statt das zu tun, bleiben
die Philosophen zu Hause- und grübeln so lange, bis sie an
einen Punkt kommen, an dem sie nicht mehr aus und ein
wissen. Das Rätsel wird dann als ein «irrationaler Wert» allen
«oberflächlichen Verstandesursachen» triumphierend
vorgehalten. Da der Laie für solche Ergebnisse keinen Sinn hat,
wendet er schliesslich verärgert der Philosophie den Rücken.

Vor einiger Zeit las ich wieder einmal Schopenhauers

Zeit von 2980 bis 2475 vor Christi Geburt festgesetzt haben. Diese
parallelen Wellenlinien hier bedeuten das Ufer des' Nilstromes, und
was Sie daneben sehen, ist ein Krokodil, das in seinem Rachen ein
spielendes Kind vom Ufer entführte. Natürlich, um es zu verspeisen.

Das Krokodil brauchte eigentlich nicht zu entfliehen, denn
keinem Menschen wäre es eingefallen, dem Tier die Beute zu ent-
reissen. Es durfte ja nicht einmal berührt werden, denn die
Krokodile galten im alten Aegypten als heilige Tiere. Den Beweis
haben Sie in der danebenstehenden Frau mit geöffnetem Munde. Der
dabeistehende Text besagt, dass sie ein Preislied zum Lobe der
Götter anstimmt, weil sie ihr die Gnade erwiesen, ihr Kind von
einem heiligen Tiere auffressen zu lassen.»

(Schluss folgt.)

Literatur.
Büchergilde Gutenberg: Jonny G. Rieger, «Fahr zur Hölle, JonnyT»

Für Mitglieder in Leinen geb. Fr. 4.—.
Editions du Phenix, Paris: Phoenix Bücher: Nr. 1, «Deutsche und

Arier», eine zeitgeniässe Anthologie mit einem Vorwort von
Anselm Ruest. Nr. 8 a/b, Jack Iwo, «Göbbels erobert die Welt».
Nr. 27 a/b, Hans A. Joachim, «Die Stimme Victor Hugos»
(Hörspiel), mit einem Nachwort von Heinrich Mann. Die Ursendung
dieses Hörspiels ist eine der Grosstaten des Schweizer-Landessender.

Phoenix-Bücher kosten pro Nr. Fr. 1.—

|g| «Parerga und Paralipomena». Die metaphysischen Partien
¦;!<¦: überflog ich allerdings nur, aber mit Behagen vertiefte ich

mich in die scharfsinnigen Auseinandersetzungen dieses bis-
r CT CT

sigen Sonderlings über das menschliche Tun und Treiben. Das
war zweifellos echte Erfahrungsphilosophie, Beobachtungs-
wissenschaff So etwas wollen wir von den Philosophen hören.
Die prästabilierte Harmonie, den Apriorismus, die Einheit des
Absoluten, das Anundfürsichsein, das überpersönliche
Ganzheitswerden schenken wir ihnen. Aber wenn sie nur etwas
über die Menschen zu sagen haben, dann suchen wir ihre
Gesellschaft. Deshalb lesen wir noch heute sehr gern Epikur
und Seneca, Bayle und Voltaire, Feuerbach und Büchner,
Schopenhauer und Nietzsche, Haeckel und Ostwald. Aber
Schelling und Hegel, die zahllose Schar der Erkenntnistheoretiker

und tutti quanti sind nicht nach unserem Geschmack.
Diese Grössen überlassen wir den Anbetern der irrationalen
Werte.

Zur Entwicklungsgeschichte
der katholischen Beichte.

Von Prof. Th. Hartwig.

Die Freidenkerbewegung befasst sich im allgemeinen viel
zu wenig mit den psychologischen Grundlagen der Religion;
sie glaubt — wie in der Zeit der ersten Aufklärer — mit
vernunftgemässen (rationalistischen) Argumenten die «unzeit-
gemässen» Ueberreste vergangener magischer Vorstellungen
ausmerzen zu können und wundert sich dann immer über die
unbegreiflichen «Rückfälle» der Massen, insbesondere in
politisch bewegten Zeiten. Die Kirche weiss die Psychologie ganz
anders zu schätzen; man beachte, dass die Vorlesungen über
Psychologie, vor allem über Psychoanalyse, hauptsächlich von
Theologen frequentiert werden. Unter ihnen an erster Stelle
von katholischen Kandidaten; kein Wunder, da die katholische
Kirche in der Beichte ein Instrument geschaffen hat, um
sozusagen «praktische Tiefenpsychologie» zu treiben, und zwar
schon zu einer Zeit, da es noch gar keine Tiefenpsychologie
gab. Im Mittelpunkt der katholischen «Sündenerforschung»
steht natürlich das Sexual problem, ein Beweis dafür, dass
sich die Kirche darüber klar ist, welche Bedeutung der
Sexualverdrängung für die Bildung der Schuldgefühle zukommt:
«Die Religion machte den Starken schwach, indem sie ihn
mit Schuld belastete. Das Symbol dieser Schuld, das Sinnbild
der Sünde schlechtweg, wurde die Sexualität» (Dr. Wilhelm
St e ekel «Onanie und Homosexualität»).

Reso-Verlag A.-G., Zürich: «Der Sperber», Politische Monatsschrift
für Demokratie. Redaktion: Rene Sonderegger, Herrliberg. (Wir
werden auf diese Publikationen in der nächsten Nummer
zurückkommen. Red.)

«Liebe und Leben», Zeitschrift für Geburten-Regelung und Sexual¬
reform. 2. Jahrgang, Heft 1, Prag, Februar 1936, iji neuer
Ausstattung. Herausgeber und Redaktor: Prof. Th. Hartwig, Praha.

Querido Verlag, Amsterdam: Neuerscheinungen vom Frühjahr 1936:
Ein Roman von LEONHARD FRANK «Trauiiigefährten», die
deutsche Ausgabe des neuen Romans von SINCLAIR LEWIS
«It can't happen here», ein Essay-Band von HEINRICH MANN
«Es kommt der Tag, Deutsches Lesebuch», innnerhalb der
Gesamtausgabe als Einzelband von LION FEUCHTWANGER «Stük-
ke in Prosa», von KONRAD MERZ «Ein Mensch fällt aus
Deutschland», ein Roman von ERNST WEISS, «Der arme
Verschwender», von GUSTAV REGLER «Die Saat», ein Roman
aus den deutschen Bauernkriegen, der neue Roman von VICKT
BAUM, von OTTO ZAREK «Moses Mendelssohn. Ein Jüdisches
Schicksal in Deutschland».

Ein Buch?
Die Literaturstelle der F. V. S. Amthausgasse 22, Bern,
besorgt es Ihnen.



Nr. 6 OER FRE IDENKER 45

Der sogenannte Gottesglaube spielt dabei, wie sich noch
zeigen wird, gar keine oder nur eine ganz untergeordnete
Rolle. Vielmehr sind es nur verdrängte Triebregungen, die
sich seelisch bedrückend auswirken. Die Verdrängung selbst
ist sozialen Ursprungs, daher auch das, was man als «Gewissen»

oder «innere Stimme Gottes» bezeichnet. Ein Robinson
leidet nicht an Verdrängungen, kennt also keine Neurose.
Der «zivilisierte» Mensch, der innerhalb der Gemeinschaft
«domestiziert» (gezähmt) wird, hat die Vorteile, die ihm die
Gemeinschaft bietet, mit Triebeinschränkungen verschiedener
Art zu bezahlen (Sigmund Freud «Das Unbehagen in der
Kultur»). Nur manchmal bietet sich die günstige Gelegenheit,
moralische Schranken zu durchbrechen, wie z. B. im Krieg,
was denn auch teilweise — natürlich unbewusst — zur

; .«Kriegsbegeisterung» beitragen mag (Magnus Hirse Ilfeld
y\ «Sittengeschichte des Weltkrieges»).

Wie dem auch sei: die Triebeinschränkungen sind da und
die Religion hat ihren Nutzen daraus gezogen. Manchmal
drückt die Kirche ein Auge zu, z. B. in der Karnevalszeit, um
dann umso sicherer «Busse» auferlegen zu können: sie «lässt
den Armen schuldig werden», um ihn dann wohl nicht ganz
der Pein zu überlassen, sondern uim ihn, durch die
entstehenden Schuldgefühle «zerknirscht», umso fester an sich zu
binden. Insbesondere das Christentum arbeitet mit dem
Begriff der Sünde und der englische Psychologe Ernest Jones,
der sich speziell mit der «Psychoanalyse der christlichen
Religion» (1928) befasst hat, sagt mit Recht: «Es ist wohl
bekannt, was für eine bedeutsame Rolle das Schuldgefühl in der
Religion spielt; ohne dieses und die daraus folgende
Notwendigkeit der Erlösung würde z. B. die christliche Religion
ihres Sinnes fast entkleidet sein».

Bei den primitiven Völkern ist der Sinn der Beichte noch

durchsichtig und weit entfernt von der katholischen Auffassung,

wonach die Kirche, gleichsam im Auftrage Gottes,
befugt ist, von der Sünde loszusprechen. Ein instruktiver, mit
W. Bg. gezeichneter Artikel der «Neuen Zürcher Zeitung» ¦¦om
28. Februar 1. J. befasst sich mit den Ergebnissen der neueren
leligiousgeschichtlichen Forschung auf diesem Gebiete und
schildert die betreffenden Zeremonien bei den primitiven
Völkern: «Bei manchen Stämmen werden vor einem Kriegszug

alle Teilnehmer aufgefordert, eine öffentliche Generalbeichte

abzulegen; anderwärts geschieht es etwa vor einem
gefährlichen Flussübergang oder sonst einem gefahrvollen und
schwierigen Unternehmen Die Beichte geschieht vor dem
Medizinmann oder Priester, manchmal in Anwesenheit anderer,

manchmal sogar in aller Oeffentlichkeit.»
Der Religionshistoriker Friedrich Heiler («Das Gebet»

1918) erblickt im Sündenbekenntnis nur eine Abart des
Bittgebets: «Der Beter sucht nicht, getrieben von einem echten
Schuldgefühl, Befreiung von der Schuld und sittliche Erneuerung,

sondern sein ganzes Trachten geht dahin, das Unglück,
das über ihn gekommen ist, zu beseitigen oder der Gefahr, die
ihm droht, zu entgehen.» Dazu bemerkt W. Bg. in dem
erwähnten Aufsatz: «Heilers Auffassung trifft gewiss für das
Sündenbekenntnis der alttestamentlichen wie der babylonischen

Busspsalmen im allgemeinen zu. Für das der Primitiven
versagt sie aber, weil dieses durchaus nicht immer in
Gebetsform auftritt, sondern oft den Charakter einer eigenen
Zeremonie hat, die sich auch nicht notwendig auf eine Gottheit

beziehen muss.»
Vor allem verkennt aber Heiler den seelischen Mechanismus

des Sündenbekenntnisses, nämlich das, was man in der
neueren Psychologie als «Abreagieren» bezeichnet. Viel näher
kommt dem Sachverhalt der Italienische Religionsforscher
Raffaele Pettazoni, Inhaber des einzigen
religionsgeschichtlichen Lehrstuhls in Italien («La confessione dei pec-
cati», II. Band 1935). Pettazoni geht von den Zeremonien aus,
welche bei den Primitiven das Sündenbekenntnis so oft
begleiten — Baden, Waschen, Abreiben, Verbrennen oder andere
Beseitigung symbolischer Gegenstände usw. — und sich
unschwer als Reinigungsriten erkennen lassen, die nichts anderes

als die Beseitigung der ganz dinglich aufgefassten Sünde
bezwecken. Das Sündenbekenntnis setzt demnach weder Gottes-
glauben noch sittliches Empfinden voraus; es will einfach
durch Magie (Macht des Wortes) gewissen üblen Folgen der
Sünde vorbeugen.

Die weitere Entwicklung zeigt, dass dem Sündenbekenntnis
noch lange nur magischer Charakter zukommt. «Und zwar

kommt es dabei nur auf die Erklärung als solche an, ganz
unabhängig von der Frage, ob sie auch der Wahrheit
entspricht» Es handelt sich eben nur um «Beseitigungsmass-
nahmen». So wurde z. B. in Babylon eine «Sündentafel», ein
schriftliches Sündenbekenntnis, ins Wasser geworfen, bei den
Juden wurde am Versöhnungstage ein «mit der Sünde be-
ladener» Bock (Sündenbock) ausgetrieben. Erst viel später
kommt es zu jenen Formen des «Abreagierens» von
Schuldgefühlen, die dem eigentlichen Sinn — wenn auch nicht der
heutigen Praxis — der katholischen Beichte entsprechen und
wohl am ergreifendsten von Leo Tolstoi in seiner «Macht
der Finsternis» dargestellt wurden.

Warum sich die Menschen — sie müssen durchaus nicht
gläubig sein — nach einem derartigen Sündenbekenntnis
seelisch erleichtert fühlen, das geht über die eigentliche Religionsforschung

hinaus, ist aber immerhin für das Verständnis
gewisser Rückfälle in infantile Denkweisen («religi.-se
Wiedergeburt») wichtig. Wir müssen da zur Erklärung :- ;elische
Instanzen heranziehen, die sich im «Ueberich» — wi 3 es Freud
genannt hat — verdichten und bei der «Gewissenserrorschung»
eine Rolle spielen. Sie sind vor allem sozialen Ursprung; ;

insbesondere die Familie mit ihrem auf Autorität aufgebaute i

Apparat ist es, welche die Ausbildung der inneren «Zensm *

fördert. Die Kirche weiss schon genau, warum sie den B : •

stand der Familie gegenüber modernen Kollektivausprüch( .i

so heftig verteidigt. Hier sind die Wurzeln der Religion :.u

suchen; insbesondere durch die mit der Sexualunterdrückung
verbundene Sexualangst wird die religiöse- Kindheitsneurose
gezüchtet.

Wenn uns dieser Tatbestand nicht zum Bewusstsein kommt,
so ist dies nicht nur darauf zurückzuführen, dass wir unsere
eigenen Kindheitserlebnisse «vergessen» — d. h. eigentlich
«verdrängen» — sondern vor allem, weil wir uns als Erwachsene

selbst an der Autoritätsbildung beteiligen, indem wir die
Seele der unserer Obhut anvertrauten Kinder «verbilden»
helfen. Und so mancher Freidenker, mag er noch so schöne
Worte gebrauchen, ist mitschuldig daran, dass sein Kind
religiösen Einflüssen zugänglich wird. In normalen Zeiten mag
dies nicht sichtbar werden; in politisch bewegten Zeiten
jedoch spielen Neurosen eine wichtige Rolle. Es ist so wie mit
den Infektionskrankheiten: Bazillen gibt es immer und überall;

der gesunde Organismus wehrt sie mit seinen natürlichen
Verteidigungswaffen ab. Ist aber der Organismus aus irgend
einem Grunde geschwächt, dann unterliegt er leichter dem

Angriff der tückischen unsichtbaren Feinde. Aehnlich ist es

auch mit seelischen Infektionen. Und eben darum wäre es für
das Freidenkertum gerade heute wichtiger denn je, sich mit
religionspsychologischen Problemen zu, befassen.

Der heilige Tugen.
Ein neuer Heiliger? Ich glaube nicht. Wenn ich einem

gewissen Abbe Velly, ehemaliger Missionar, Verfasser einer
biographischen Broschüre Glauben schenke, ist er im Gegenteil

schon sehr alt. Davon, dass er gegen die Tollwut schützt,
kann man seine Wichtigkeit als Schutzpatron ableiten.

Erst gibt der sittenstrenge Abbe seiner Empörung
Ausdruck über die nackten Waden und Schenkel der jungen Mädchen

und der kleinen Buben, welch letztere mancherorts sogar
ohne Hosen anzutreffen seien! Hernach kehrt er zum eigentlichen

Thema zurück und fährt fort:
«Eigenartigerweise gibt es Leute die behaupten, dass

es seit der Entdeckung Pasteur's, ganz oder doch fast


	Zur Entwicklungsgeschichte der katholischen Beichte

