
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 6

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FREIDENKER Nr. 6

Wenn wir heute von unserem bisherigen vollamtlichen
Sekretär Abschied nehmen, so geschieht dies nur mit dem
Ausdruck des Bedauerns. Leider sind die Zeitverhältnisse, die
den Abschied bedingen, stärker als unser gute Wille. Wir
hoffen aber nicht gleichzeitig luch von unserem
Gesinnungsfreund Abschied zu nehmen. Wir hoffen, dass
Gesinnungsfreund Staiger auch weiter ein treuer Anhänger und
Verfechter der freigeistigen Idee bleibe und uns, speziell
dem «Freidenker», seine freiwillige Mitarbeit nicht versage.
Unsere aufrichtigsten Glückwünsche begleiten Gesinnungsfreund

Staiger auf seinem weiteren Lebensweg. Möchte es
ihm vergönnt sein, in einem neuen Wirkungskreis eine
befriedigende Tätigkeit zu finden, die ihm vor allem erlaubt,
sich selber treu bleiben zu können. Nur in der Freiheit und
Treue zu sich selbst lässt sich das Beste leisten.

Vor welchen Aufgaben steht die F. V. S. nach diesem
Abschied Die Umwandlung des vollamtlichen Sekretariates in
ein Ehren- und Nebenamtliches stellt an alle Gesinnungsfreunde

vor allem die Forderung einer vermehrten, tatkräftigen

Mitarbeit. Unser Programm wird durch die Liquidation
des vollamtlichen Sekretariates nicht kleiner, dafür wird aber
unsere Arbeit grösser. Eine Bresche ist geschlagen! Diese
gilt es durch eigene Tätigkeit auszubessern, wenn sie nicht
der Anfang eines beginnenden Zerfalles werden soll. Der
Hauptvorstand appeliert an alle Ortsgruppenvorstände und
Mitglieder, die Arbeit der F. V. S. nach Möglichkeit zu
fördern. Heute sind wir geschlagen — wachen wir, kämpfen wir
mit allen freien Menschen, dass die Kultur reaktion den freien
Gedanken nicht besiegt. Der erste Streich unserer Gegner
steht bevor: Verbot der Freimaurerei! Parieren wir diesen
ersten Streich — der zweite würde, wie in Italien, Deutschland

und Oesterreich, uns selbst treffen.
Namens des Hauptvorstandes:

W. Schiess.

Ist der Rationalismus erledigt?
(Fortsetzung und Schluss.)

II.
Die Zurückdrängung des gedanklich Konstruierten und die

stärkere Betonung der Erfahrung waren Anzeichen einer
durchaus gesunden Entwicklung. Der Rationalismus war
zunächst fast rein mathematisch, rückte dann aber immer näher
an die Naturwissenschaft heran, schliesslich auch an die
Volkswirtschaftslehre. Die heutige Technik konstruiert, aber sie tut
es mit Vorsicht. Sie prüft die gedanklichen Ergebnisse schritt-

Feuilleton.
Die heiligen Krokodile.
Von Hans Otto Henel.

In den labyrinthischen Sälen und Korridoren des grossartigen
Louvre zu Paris ist in einzigartiger Fülle angehäuft, was in den
letzten sechs Jahrtausenden die Menschheit an sogenannten Kulturgütern

hervorgebracht hat. Der genügend interessierte Besucher
kauft sich an Ort und Stelle kostbar illustrierte Kataloge und
andere Schriftwerke von anerkannten Autoritäten der. Wissenschaften
und Künste und nimmt so schwarz auf weiss den Glauben mit nach
Hause, däss es eine absolute Schönheit gäbe. Eine die dem Urteil
der Jahrtausende standhält.

Diese Wertschätzung der ausgegrabenen, restaurierten und
registrierten Schönheit ist weit verbreitet. Nur die auf Zeitungspapier
im Freien nächtigenden Lumpenproletarier an den Ufern der Seine
und selbstverständlich auch anderswo kümmern sich nicht darum,
weil sie grob materialistisch überhaupt nur an die Befriedigung
primitiver Bedürfnisse — Hunger, Kleidung, Obdach denken. Und
natürlich auch nicht die Mammonarchen in aller Welt. Ihre Erfahrung

hat sie gelehrt, dass in einem Millionenscheck alle Schönheit
der Welt eingeschlossen ist. Oder wenigstens sein könnte, denn die
Probe aufs Exempel ersparen sich die meisten von ihnen.

Als Bernard und Reimond, zwei junge, eben erst eingeschriebene
Studenten der Sorbonne, zum siebenten Male durch die

ungeheuerliche Ansammlung von Gemälden, Skulpturen, Inschriften, Por¬

weise praktisch nach. Nur dieses Verfahren ermöglicht es,
Dinge zu bauen, von denen frühere Zeitalter nur geträumt
haben. In der Politik spielen dagegen noch immer reine
Konstruktionen, Utopien, eine gewaltige Rolle. Das Fachwissen
wird gelegentlich sogar als greisenhaft betrachtet und offen
verhöhnt. Nur nach schmerzlichen Enttäuschungen kommt man
auch auf diesem Gebiete langsam zu der Einsicht, dass die
letzte Instanz nicht die «reine Vernunft», sondern die
Erfahrung ist, die fortgesetzt unsere Rechenfehler berichtigt.

Es fragt sich nur, was eine Erfahrung ist. Man muss mit
diesem Begriffe vorsichtig umgehen. Es ist ein Missbrauch des
Wortes, alle möglichen Gefühlsregungen, die «innern Erleuchtungen»

der Mystiker und religiösen Schwärmer mit diesem
Namen zu belegen.

Solche «Erfahrungen» sind keine. Aber ob eine Brücke,
ein Schiff, ein Tunnel, ein Flugzeug, ein Trust, eine Gewerkschaft

oder eine politische Verfassung richtig konstruiert sind,
darüber entscheidet erst die praktische Erprobung. Genau so
geht es uns tagtäglich mit den Vorstellungen, die wir uns
von menschlichen Charakteren, von wirtschaftlichen Vorgängen,
sogar von unserem eigenen zukünftigen Verhalten machen.
Auch hier stellt sich immer wieder heraus, dass irgend ein
Faktor unterschätzt oder gar nicht in die Rechnung
aufgenommen worden ist. Im März 1929 versicherte ein Artikel der
«Kreuzzeitung», es sei nicht an eine Diktatur in Deutschland
?\i denken. Weder rechts noch links, noch in der Mitte sei der
Schatten eines Diktators in Sehweite. In keinem Lande der
Erde werde eine Diktatur so schwer aufzurichten sein wie
in Deutschland. Der Artikel hat damals keinen erheblichen
Widerspruch gefunden; heute ist die Frage praktisch erledigt.
Die Zeitungsschreiber und die politischen Agitoren sind
solchen Rechenfehlern besonders ausgesetzt, weil das Prophezeien

als ihre Berufspflicht betrachtet wird. In geringerem
Masse aber geht es schliesslich jede-m Menschen ähnlich. Jeder
sagt recht oft: «Das kann ich mir nicht denken». Das ist der
rationalistische Standpunkt. Wir bekommen aber recht häufig
die Antwort: «Und es ist doch wahr.» Ein Mann, den wir für
grundehrlich hielten, hat gestohlen; die Preise sind nicht
gesunken, sondern gestiegen usw. Kopfschüttelnd geben wir
schliesslich zu, dass wir in der Beurteilung der Menschen
oder der Verhältnisse Fehler begangen haben.

Erledigt wird durch diese Fehler die rationalistische Me-
Ihode aber keineswegs. Es zeigt sich nur, dass eine Voraussetzung

falsch war oder ein Faktor nicht richtig eingesetzt
worden ist. Der Rationalismus wird erst unsinnig, wenn ein
Philosoph auf den Einwand, dass sich seine Ueberlegungen
nicht mit den Tatsachen vereinbaren lassen, seelenruhig er-

zellanen, geschnittenen Steinen, kostbaren Geweben, getriebenen
Metallen wanderten, liess Bernard in einem Anfalle von Mutlosigkeit
sich auf einen Plüschdiwan fallen. Es war in der aegyptischen
Abteilung, wo die Sphinxe mit Löwenleib und Menschenkopf, die
Mumien und die Sarkophage der Pharaonen und ihrer Priester und
die Statuen der löwenköpfigen Göttin Sechmet stehen. Wenn man
sieben Tage hintereinander den Louvre besucht hat und mit der
Besichtigung noch längst nicht fertig ist, ist es kein Wunder, wenn
der Geist sich nicht mehr in der gleichen Verfassung befindet wie
am ersten Tage. Er wird gleichgültig oder verwirrt, oder vielleicht
auch hellsichtiger, als er vorher war. Glücklicherweise wissen die
meisten jungen Studenten anderes zu tun, als sich beim
Eintreffen in der Universitätsstadt ungesäumt auf die öffentlichen
Museen zu stürzen. Wenn sie auch Professoren und Eltern gegenüber
so tun, als versäumten sie keine Gelegenheit, das zu erwerben, was
die älteren Herrschaften «Bildung» nennen.

«Ich bin es satt», sagte Bernard, «dieses Gerümpel der Schönheit

anzuglotzen, nur weil man mir eingeredet hat, dass der
Anblick zur Bildung und Veredelung des Geistes beitrüge. Diese Schönheit

ist ja tot. Willst du bestreiten, dass sie tot und nutzlos ist? Ah,
du meinst, dass jedes einzelne Stück in der Zeit und Umgebung
seines Entstehens dazu beigetragen habe, die Menschheit aus der
Barbarei zur Gesittung zu führen? Nun ja, du hast recht, denn zur
Zeit seiner Entstehung und ein wenig darüber hinaus lebt ein Kunstwerk

wirklich. Weil es wirkt. Wenigstens früher war es so. Damit
gibst du aber mir nur recht und sprichst indirekt unserer Zeit das
Urteil. Sie lässt die Kunstwerke nicht mehr allgemein und öffent-



Nr. 6 DER FREI DENKER 43

widert: «Um so schlimmer für die Tatsachen !> Mit demselben
unbeirrbaren Hochmut fertigte Wilhelm II. bekanntlich
Bismarck ab, als dieser sich auf seine Erfahrung berief:
«Erfahrung? Ja, die allerdings habe ich nicht.» Der junge Kaiser
hielt die Schätzung der Erfahrung für einen Bestandteil des
Beamtendenkens, für einen subalternen Zug, über den ein
genialer Vertreter des Gottesgnadentums nur geringschätzig
lächeln konnte.

III.
Geschworene Gegner des Rationalismus sind immer die

Leute, denen daran liegen muss, dass über bestimmte Dinge
nicht nachgedacht wird Natürlich sagen sie das nicht alle so
naiv heraus wie der Landjunker, der ärgerlich ausruft: «Wenn
die Knechte erst Zeitungen lesen, sind sie nicht mehr zum
Miststreuen zu gebrauchen». Die grundbesitzende Autokratie
und die katholische Kirche sind autoritäre Mächte. Sie machen
keinen Unterschied zwischen der Aufklärung der Massen und
ihrer Aufwiegelung. Für sie ist das ein und derselbe
verbrecherische Vorgang. Gegenmittel sind Polizei, Militär und
Kirchenbau, Drohung mit den Höllenstrafen von der Kanzel
herab oder im Beichtstuhl. Pius XL sagt in seinem
Rundschreiben «Ueber die christliche Ehe» (vom 31. Dezember
1930) : «Es passt ganz und gar nicht zu einem wahren Christen,
seinem eigenen Urteil so stolz zu vertrauen, dass er nur de-m,

was er selbst durch Einsicht in die inneren Gründe erkannt
hat, seine Zustimmung geben wollte.» Dasselbe lässt Lessing
im «Nathan» dem Patriarchen sagen; dasselbe steht schon
in der Bannbulle, die vor vielen Jahrhunderten gegen den
freigeistigen Hohenstaufen Friedrich II. geschleudert wurde.
Diese unwandelbare Haltung der katholischen Kirche imponiert

gerade ewig schwankenden Naturen, die sich gegen den
Rationalismus empören, ohne ihn loswerden zu können. So

1804 die Romantikerin Dorothea Schlegel: «Schon weil er so

uralt ist, ziehe ich den Katholizismus vor. Alles Neue taugt
nichts.» August Wilhelm Schlegel, der 1808 mit ihr zum
Katholizismus übertrat, wurde ein treuer Diener Metternichs
und bekam vom Papst den Christusorden. Romantik ist
Ablehnung des Rationalismus aus Nervenschwäche und geht Hand
in Hand mit der Reaktion; männliche Naturen sind keine
Romantiker.

Wenn alte Werte fallen, entwickelt sich ein natürliches
Bündnis zwischen denen, die ihre eigenen Vorrechte zu
verteidigen haben, und den Ueberzarten, zu denen nun einmal
die weitaus meisten Künstler und Gelehrten gehören. Sie
haben nicht nur vor Revolutionen Angst, sondern ihnen gehen
schon derbe Aeusserungen des Volkes auf die Nerven. Deshalb

flüchten sie auf die Friedhöfe der Vergangenheit. Sie

lieh wirken, sondern sammelt sie. Privat oder in Museen. Ist das
nicht eine Abart des Besitzwahnsinns, der sich mit Geld Privilegien
erkauft? Behaupte nicht, mein Freund, dass Sammlungen und
Museen öffentlich seien, selbst wenn man kein Eintrittsgeld verlangt!
Den stinkenden Bettler und das aussätzige Lumpenweib lässt kein
betresster Aufseher herein. Und sind sie weniger der Schönheit
bedürftig als die Satten, die sich jede Schönheit kaufen können? Die
öffentlichen Museen sind Privilegien, an denen nicht alle Menschen
teilhaben dürfen. Schlimmer noch, sie sind ein sichtbarer Ausdruck
dafür, dass der moderne Staat lieber die tote Schönheit vergangener

Zeiten sammelt und konserviert, statt die Hässlichkeit zu beseitigen,

die erbarmenswürdig durch den lebensvollen Tag der Gegenwart

schreitet. Nimm nur die Menschen der letzten drei Generationen

an. Viele Millionen von ihnen aus allen Weltteilen sind zu
dieser Rumpelkammer der Schönheit gewallfahrtet, wie in früheren
Zeiten die Menschen zu ihren Göttern. Bemerkst du rings in der
Welt des Heute, dass die Menschen besser geworden sind? Die
begüterten Menschen, die es sich leisten konnten, diese Schönheiten
hier aufzusuchen — liessen sie sich von der Schönheit begeistern,
ihre Mitmenschen nicht mehr zu unterdrücken, auszubeuten, zu
töten? Nein! Es liegt natürlich nicht an der Schönheit selbst, sondern
mehr daran, dass diese Wallfahrer vergessen haben, dass der neben
ihnen lebende, aber von ihnen verachtete Menschenbruder auch eine
Schönheit in sich birgt, die mehr der Entdeckung und Pflege wert
wäre als diese toten Kostbarkeiten um uns. Die sind erst durch
unsere unlebendige Wertschätzung kostbar geworden. Wir haben die
tote Schönheit überschätzt zuungunsten der lebenden.»

sind beständig auf der Suche nach «irrationalen Werten», d.

/ h. nach Erscheinungen, die sich der verstandesmässigen
Berechnung entziehen. Die grössten Magazine für irrationale Werte
sind die Kirche und die Kunst, am besten gleich in der
Vereinigung. Die kirchliche Kunst des Mittelalters wird jedesmal
wieder Mode, wenn der Rückschlag nach einer Revolution
eintritt. Dann schwärmt alle Welt für Gotik und Kirchenmusik.
Aber man begrüsst in seiner momentanen Einstellung gegen
den Rationalismus auch jede wissenschaftliche Schwierigkeit,
alles von der greifbaren Wirklichkeit weit Abliegende,
Schwerverständliche, Rätselhafte. Die Kompliziertheit der organischen

Vorgänge macht sie angeblich «unfassbar»; die
Atomtheorie enthüllt eine «Wunderwelt»; bei der Betrachtung der
kosmischen Nebel «schweigt der vorlaute Verstand»; die
Relativitätstheorie «bringt alles ins Schwanken» usw. Dem-
entspricht die Anweisung, die Schüler im naturwissenschaftlichen
Unterricht zur Bescheidenheit und zum Bewusstsein der Schranken

der menschlichen Erkenntnis zu erziehen. Meines Erachtens
ist es wesentlicher, den Schülern beizubringen, dass sie sehr
vieles wissen können und sollen, wovon sie vorläufig noch
keine Ahnung haben. Die Bescheidenheit gegenüber dem Wissen

des Lehrers scheint mir wichtiger als die Ueberzeugung,
dass dieser eigentlich auch nur sehr wenig weiss. Aber gerade
das ist ja das Ziel! Man will den Rationalismus widerlegen,
indem man zeigt, dass die Sache nicht so einfach ist, wie sie
aussieht. Man tut so, als ob nur einfache Rechnungen rationell
wären. Man sucht den Verstandesgläubigen unsicher zu
machen und ihm die Anerkennung abzulisten, däss es Dinge
zwischen Himmel und Erde, also wahrscheinlich auch im Himmel

gibt, von denen seine Schulweisheit sich nichts träumen
lässt. Ob man dabei der Welt der Tatsachen die Welt der
Werte gegenüberstellt, ob man die Einmaligkeit der historischen

Vorgänge im Gegensatz zu den wiederholbaren
naturwissenschaftlichen betont oder genau das Gegenteil tut, nämlich

mystische Lebensgesetze entdeckt, die für alle Kulturen
gelten, das ist nicht wesentlich. Es betrifft nur die Wahl des
Mittels: der Zweck bleibt derselbe. Auch ältester Aberglaube
an Geistererscheinungen und an geheimnisvolle Kräfte wird
herangezogen. Am besten macht man aus möglichst vielen
irrationalen Dingen einen geheimnisvollen, unentwirrbaren
Knoten, um dann triumphierend auszurufen: «Hier kommen
Sie mit dem Verstände nicht weiter!» Jeder Arbeiter ist stolz
auf sein Werkzeug, nur der Geistesarbeiter nicht. Der typische
Philosoph unserer Tage ist stolz, wenn er entdeckt, dass sein
Verstand nichts taugt. Er klettert mit dem bewussten Willen,
sich zu versteigern, zu den Gipfeln der Erkenntnis, und das
wird mit Recht «Verstiegenheit» genannt.

«Es ist leider wahr», antwortete Reimond, «dass wir die
Hässlichkeit unserer Gesellschaftsordnung zu verdecken suchen mit der
Zurschaustellung von Schönheit, an deren Entstehung wir nicht
einmal Anteil haben. Du weisst ja so gut als ich, dass es Staaten
gibt, die Expeditionen zur Auffindung tausendjähriger Skulpturen
oder zur Ausgrabung versunkener, toter Städte ausrüsten, während
sie zur gleichen Zeit ihre lebenden und steuerzahlenden Bürger
durch Tuberkulose und Unbildung verkommen lassen. Du weisst
ebenso wie ich, dass es reiche Leute gibt, die für ein Bild von
Rembrandt oder eine seltene Gutenbergbibel Hunderttausende
bezahlen, ohne zu zögern, während sie mit ihren Arbeitssklaven beim
Lohn um den Pfennig feilschen, Aber du darfst nicht vergessen,
dass das liebevolle Bewahren, dieses unaufhörliche Betrachten der
Schönheit früherer Zeiten die Menschheit geistig befruchtet und
zum Besseren gewandelt hat.»

Bernard mochte nicht sofort antworten, denn zwei Damen
in Begleitung eines alten, spitzbärtigen Herrn mit goldener Brille
und der roten Rosette der Ehrenlegion im Knopfloch, betraten den
Raum und stellten sich dicht bei den beiden Freunden auf. Sie
betrachteten einige der uralten, mit ägyptischen Bildern und
Schriftzeichen bedeckten Lehmziegel. Der alte -Herr schien ein bedeutender

Aegyptologe zu sein, denn er vermochte den Damen nicht nur
die Bilder zu erklären, sondern auch die Inschriften ziemlich fliessend

zu übersetzen.

«Sehen Sie, meine Damen», dozierte er, «diese Tafeln stammen
aus dem sogenannten Alten Reich, das wir Wissensehafter auf die



44 DER FREIDENKER Nr. 6

Dieses Treiben ist ein so widerliches Gemisch von Betrug
und Selbstbetrug, Schwäche und Verlogenheit, dass man sich^
nur über seine lange Dauer wundern kann. Seit anderthalb
Jahrhunderten verdächtigt und schmäht man den schwachen
Verstand. Dieser aber hat in derselben Epoche die
Eisenbahnen, die Elektrizität, die Flugmaschinen, den Rundfunk,
sowie die modernen Verfassungen der Städte und der Staaten
geschaffen. Was haben in der gleichen Zeit die Propheten des
Irrationalismus vollbracht? Alle Fortschritte verdanken wir
dem verstandesmässigen Denken, alle Hemmungen und
Rückschritte seinen Gegnern. Diese aber werfen sich in die Brust
und empfehlen uns als «Anbeter materieller Kultur» der
allgemeinen Verachtung. Ja? wollen diese Prediger denn selbst
in die Wüste geben und dort die Anbetung der irrationalen
Werte pflegen? Keineswegs! Sie wollen alle Vorzüge der
materiellen Kultur geniessen, aber sie wünschen nicht, dass die
Massen daran teilhaben. Sie wollen Vorrechte, und Vorrechte
lassen sich nicht rational, sondern nur irrational begründen,
d. h. nach unserer Meinung überhaupt nicht.

Am häufigsten glauben die beamteten Philosophen wirklich

das, was sie sagen. Sie sind davon überzeugt, dass sie
irgendeiner Sorte von «höherer Geistigkeit» dienen, wenn
sie an der Jagd auf die «irrationalen Werte» teilnehmen dürfen.

Aufklärung und Rationalismus erscheinen ihnen als
Oberflächlichkeiten, mit denen sich ein an die schwierigsten
Gedankensysteme gewöhnter Philosoph doch unmöglich ernstlich
beschäftigen kann! Es schädigt sein Standesbewusstsein, wenn
Wahrheiten, die ein einfacher Mann kapieren kann, als die
wichtigsten gelten. Wozu hat man Plato im griechischen
Urtext, Spinoza im lateinischen gelesen und sich über Hegels
fürchterliches Undeutsch den Kopf zerbrochen, wenn hier
Leute mitreden dürfen, die niemals bei solcher Lektüre die
Seekrankheit durchgemacht und glücklich überwunden haben?

Die Fachphilosophen brauchen das Unverständliche und
Geheimnisvolle, wenn sie ihre Selbstachtung behaupten wollen.

So liegen die Dinge heute, aber gesund ist das nicht. Der
wahre Beruf des Philosophen wird hier vollkommen verkannt.
Er besteht darin, dass ein solcher Mann vor allem Lebenserfahrungen

sammelt und seinen hervorragenden Intellekt, seine ratio,
dem Zwecke dienstbar macht, weniger Begabten das
Sichzurechtfinden im Leben zu erleichtern. Statt das zu tun, bleiben
die Philosophen zu Hause- und grübeln so lange, bis sie an
einen Punkt kommen, an dem sie nicht mehr aus und ein
wissen. Das Rätsel wird dann als ein «irrationaler Wert» allen
«oberflächlichen Verstandesursachen» triumphierend
vorgehalten. Da der Laie für solche Ergebnisse keinen Sinn hat,
wendet er schliesslich verärgert der Philosophie den Rücken.

Vor einiger Zeit las ich wieder einmal Schopenhauers

Zeit von 2980 bis 2475 vor Christi Geburt festgesetzt haben. Diese
parallelen Wellenlinien hier bedeuten das Ufer des' Nilstromes, und
was Sie daneben sehen, ist ein Krokodil, das in seinem Rachen ein
spielendes Kind vom Ufer entführte. Natürlich, um es zu verspeisen.

Das Krokodil brauchte eigentlich nicht zu entfliehen, denn
keinem Menschen wäre es eingefallen, dem Tier die Beute zu ent-
reissen. Es durfte ja nicht einmal berührt werden, denn die
Krokodile galten im alten Aegypten als heilige Tiere. Den Beweis
haben Sie in der danebenstehenden Frau mit geöffnetem Munde. Der
dabeistehende Text besagt, dass sie ein Preislied zum Lobe der
Götter anstimmt, weil sie ihr die Gnade erwiesen, ihr Kind von
einem heiligen Tiere auffressen zu lassen.»

(Schluss folgt.)

Literatur.
Büchergilde Gutenberg: Jonny G. Rieger, «Fahr zur Hölle, JonnyT»

Für Mitglieder in Leinen geb. Fr. 4.—.
Editions du Phenix, Paris: Phoenix Bücher: Nr. 1, «Deutsche und

Arier», eine zeitgeniässe Anthologie mit einem Vorwort von
Anselm Ruest. Nr. 8 a/b, Jack Iwo, «Göbbels erobert die Welt».
Nr. 27 a/b, Hans A. Joachim, «Die Stimme Victor Hugos»
(Hörspiel), mit einem Nachwort von Heinrich Mann. Die Ursendung
dieses Hörspiels ist eine der Grosstaten des Schweizer-Landessender.

Phoenix-Bücher kosten pro Nr. Fr. 1.—

|g| «Parerga und Paralipomena». Die metaphysischen Partien
¦;!<¦: überflog ich allerdings nur, aber mit Behagen vertiefte ich

mich in die scharfsinnigen Auseinandersetzungen dieses bis-
r CT CT

sigen Sonderlings über das menschliche Tun und Treiben. Das
war zweifellos echte Erfahrungsphilosophie, Beobachtungs-
wissenschaff So etwas wollen wir von den Philosophen hören.
Die prästabilierte Harmonie, den Apriorismus, die Einheit des
Absoluten, das Anundfürsichsein, das überpersönliche
Ganzheitswerden schenken wir ihnen. Aber wenn sie nur etwas
über die Menschen zu sagen haben, dann suchen wir ihre
Gesellschaft. Deshalb lesen wir noch heute sehr gern Epikur
und Seneca, Bayle und Voltaire, Feuerbach und Büchner,
Schopenhauer und Nietzsche, Haeckel und Ostwald. Aber
Schelling und Hegel, die zahllose Schar der Erkenntnistheoretiker

und tutti quanti sind nicht nach unserem Geschmack.
Diese Grössen überlassen wir den Anbetern der irrationalen
Werte.

Zur Entwicklungsgeschichte
der katholischen Beichte.

Von Prof. Th. Hartwig.

Die Freidenkerbewegung befasst sich im allgemeinen viel
zu wenig mit den psychologischen Grundlagen der Religion;
sie glaubt — wie in der Zeit der ersten Aufklärer — mit
vernunftgemässen (rationalistischen) Argumenten die «unzeit-
gemässen» Ueberreste vergangener magischer Vorstellungen
ausmerzen zu können und wundert sich dann immer über die
unbegreiflichen «Rückfälle» der Massen, insbesondere in
politisch bewegten Zeiten. Die Kirche weiss die Psychologie ganz
anders zu schätzen; man beachte, dass die Vorlesungen über
Psychologie, vor allem über Psychoanalyse, hauptsächlich von
Theologen frequentiert werden. Unter ihnen an erster Stelle
von katholischen Kandidaten; kein Wunder, da die katholische
Kirche in der Beichte ein Instrument geschaffen hat, um
sozusagen «praktische Tiefenpsychologie» zu treiben, und zwar
schon zu einer Zeit, da es noch gar keine Tiefenpsychologie
gab. Im Mittelpunkt der katholischen «Sündenerforschung»
steht natürlich das Sexual problem, ein Beweis dafür, dass
sich die Kirche darüber klar ist, welche Bedeutung der
Sexualverdrängung für die Bildung der Schuldgefühle zukommt:
«Die Religion machte den Starken schwach, indem sie ihn
mit Schuld belastete. Das Symbol dieser Schuld, das Sinnbild
der Sünde schlechtweg, wurde die Sexualität» (Dr. Wilhelm
St e ekel «Onanie und Homosexualität»).

Reso-Verlag A.-G., Zürich: «Der Sperber», Politische Monatsschrift
für Demokratie. Redaktion: Rene Sonderegger, Herrliberg. (Wir
werden auf diese Publikationen in der nächsten Nummer
zurückkommen. Red.)

«Liebe und Leben», Zeitschrift für Geburten-Regelung und Sexual¬
reform. 2. Jahrgang, Heft 1, Prag, Februar 1936, iji neuer
Ausstattung. Herausgeber und Redaktor: Prof. Th. Hartwig, Praha.

Querido Verlag, Amsterdam: Neuerscheinungen vom Frühjahr 1936:
Ein Roman von LEONHARD FRANK «Trauiiigefährten», die
deutsche Ausgabe des neuen Romans von SINCLAIR LEWIS
«It can't happen here», ein Essay-Band von HEINRICH MANN
«Es kommt der Tag, Deutsches Lesebuch», innnerhalb der
Gesamtausgabe als Einzelband von LION FEUCHTWANGER «Stük-
ke in Prosa», von KONRAD MERZ «Ein Mensch fällt aus
Deutschland», ein Roman von ERNST WEISS, «Der arme
Verschwender», von GUSTAV REGLER «Die Saat», ein Roman
aus den deutschen Bauernkriegen, der neue Roman von VICKT
BAUM, von OTTO ZAREK «Moses Mendelssohn. Ein Jüdisches
Schicksal in Deutschland».

Ein Buch?
Die Literaturstelle der F. V. S. Amthausgasse 22, Bern,
besorgt es Ihnen.


	Feuilleton

