
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 4

Artikel: Die Fürbitte der Heiligen

Autor: Skrbensky, Leo-Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Februar 1935. Nr. 4 - 18. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern. Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

Unentschlossenheit ist die grösste Krankheit.
Goethe.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Mutationen bezögt des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
Transitfach 541, Bern

Die Fürbitte der Heiligen.
Von Dr. Leo-Heinrich Skrbensky, Aussig.

«Säncti orant pro nobis» — «Die Heiligen beten für uns»,
lehrt die katholische Kirche, und sie empfiehlt ihren Gläubigen

die Anrufung dieser Heiligen als löblich und nützlich.
Die Heiligenverehrung in der katholischen Kirche und

besonders die Annahme einer wirksamen Fürsprache der Heiligen

bei Gott sind mehrfach Gegenstand der Kritik, oft auch

schroffer Verurteilung geworden.
Von einem verbreiteten, wenngleich ziemlich seichten

Einwand gegen die kirchliche Auffassung von der Heiligenfürbitte

ausgehend, wird im folgenden zunächst die Begründung

dieses Einwandes vertieft und seine Berechtigung dar-
getan, sodann die Fragestellung auf das Problem der
Wirksamkeit von Gebeten überhaupt erweitert.

I.

Der erwähnte Einwand sieht in der Praxis der Anrufung
von Heiligen, bei welcher deren wirksame Fürbitte für die
Menschen bei Gott erwartet wird, eine Analogie zum irdischen
Protektionswesen; diese Praxis sei daher genau so unmoralisch

wie der Versuch, durch Menschen bei Menschen Protektion

zu erlangen.
Die katholischen Theologen erwidern hierauf, die Heiligen

im Himmel seien vollkommene Geister und als solche zu

jener Ungerechtigkeit ausserstande, die das Wesen des
Protektionismus ausmache.

Die hiermit angefochtene Analogie besteht trotzdem zu
Recht. Ja jene Seite der Heiligenverehrung verliert jeden
Sinn auch für den Gläubigen, wenn sie nicht als eine Art
Protektionswirtschaft gedacht wird.

Der Catechismus Romanus vergleicht Gott mit einem
Könige, die Engel und Heiligen mit dessen Beamten; an
anderer Stelle sagt er, die Heiligen herrschten mit Gott. (Hiernach

wären sie, obwohl geschaffen, so etwas wie Neben- oder
Untergötter.) Häufig nennt man sie die Freunde Gottes. Wer
sie anruft, erbittet von ihnen Fürsprache (Intervention) «am
Throne Gottes» für sein Anliegen und erwartet von dieser
Fürsprache eine zuverlässigere Wirkung, als wenn er an Gott
unmittelbar sich gewendet hätte. Hiermit setzt der Beter eine
besonders nahe, innige, freundschaftliche Beziehung zwischen
dem Heiligen und Golt voraus, an deren Zustandekommen
und Bestehen er unbeteiligt, also «verdienstlos» ist, die er
aber dennoch zu seinen Gunsten zu nutzen trachtet. Aehnlich

wird angenommen, jeder Heilige habe besondere Schützlinge,

deren Patron (-P rotektor) er sei, deren Belange er
vor Gott mit besonderer Wärme vertrete und für die er der

Mittler besonderer Gnaden sei. (Eine Sonderstellung nimmt
Maria ein, von der dogmatisch sogar strittig ist, ob sie nicht
die Vermittlerin aller Gnaden sei; ihre Fürbitte gilt als
die wirksamste.)

Erstens also bevorzugt üott die Heiligen, zum andern
bevorzugen bestimmte Heilige bestimmte Menschen überhaupt
oder in bestimmten Lebenslagen, bestimmte Berufsgruppen
usw.

Man braucht diese an sich stark anthropo- und sozio-
morphe Vorstellung nicht noch konkreter zu fassen und
auszubauen, um klarzumachen, dass sie der des menschlichen
(diesseitigen) Protektionismus völlig parallel ist. Der
Hinweis auf die Vollkommenheit der Heiligen besagt hiergegen
nichts. Denn theologisch steht fest, dass sie nicht vollkommen
sind wie Gott, der als das vollkommenste Wesen gilt. Was
aber nicht wie Gott wäre, wäre relativ unvollkommen. Ob die
Freiligen jenes Unrecht, das im Wesen der Protektion liegt,
zu setzen fähig seien oder nicht, berührt nicht unsere Frage,
denn in jedem Falle würde es Gott, den das Dogma allgerecht
nennt, vorbehalten bleiben, über die Berechtigung der ihm
von einem Heiligen vermittelten menschlichen Bitte und deren
Erhörung zu entscheiden. Bei dieser Entscheidung dürfte die
bevorzugte Stellung des Heiligen bei Gott dann aber eben
keinerlei Einfluss haben. (Inwieweit jede Gnade ein Unrecht
involviere, wie z. B. die Antithese «Gnade f ü r Recht» schon
sprachlich nahelegt, ist eine Frage für sich.)

Hat demnach für den Gläubigen der Umweg über den
Heiligen überhaupt Sinn und Zweck? Einige antworten hierauf
Nein und sagen, die Gebete der Menschen gelangten auch ohne
Vermittlung anderer zu Gott. «Gottlose Reden» nennt der
Catechismus Romanus deren Meinung, womit diese freilich nicht
widerlegt ist. Innerhalb der dogmatischen Prämissen ist es
vielmehr einleuchtend, dass Gott als allwissend auch jene
Gebete,' denen die Form der Anrufung eines Vermittlers gegeben

ist, seit Anbeginn mit Sicherheit voraussieht. Infolge seiner

Allgegenwart wiederum würden sie ohne Ausnahme-
zunächst zu seiner Kenntnis gelangen, und Gott seinerseits
könnte sie dann etwa an die betreffenden Heiligen weiterleiten,

um sie von diesen, unterstützt durch deren Fürsprache
und das Gewicht ihrer Stellung in der himmlischen Hierarchie,

erneut vorgetragen zu erhalten. Aber auch dies und der
konkrete Vorschlag zur Entscheidung, den die «Minister» Gottes

ihm im Anschluss daran unterbreiten mögen, wäre Gott
in jedem einzelnen Falle seit Ewigkeit im voraus bekannt.
Alles in allem: eine höchst umständliche Art zu regieren!



2b

IL
Nebenher freilich lassen viele es sich nicht nehmen, ihre

Anliegen unmittelbar vor Gott zu bringen. Wie ist es um die
Zweckmässigkeit dieser Bittgebete, also der Bittgebete im
allgemeinen, bestellt?

Ein kirchlicher Glaubenssatz besagt, Gott sei unveränderlich.

Nun aber geht jedes Bittgebet, das mehr und anderes
enthält als: «Dein Wille geschehe», auf eine Beeinflussung,
Umstimmung, Aenderung des Willens Gottes aus. Schon der
Ausdruck «Erhörung» weist darauf hin, dass an eine Bewilligung

eines Wunsches des Betenden gedacht ist.

Entweder Gott kann seinen Willen ändern ;

dann sind Gebets er hörungen möglich, aber
das Dogma von der Unveränderlichkeit G o t -

t e s f ä 1 1 1.

Oder Gott und damit sein Wille sind
unveränderlich; dann ist das Dogma g e w.a h r t z u -

gleich aber jedes Bittgebet für unwirksa m
e r klär t.

Die theologische Erwiderung, jedes Gebet, wie auch dessen

Erhörung bzw. Nichterhörung seien im Weltplane Gottes
von Ewigkeit her- festgelegt, rettet zwar die Unveränderlichkeit

Gottes u n d die Möglichkeit von Gebetserhörungen,
zerschlägt damit zugleich aber unwiderruflich die Lehre von der
menschlichen Willensfreiheit, die Grundstütze ihrer eigenen
Glaubens- und Sittenlehre.

Ueberdies muss man sich klar machen, dass jeder, der Gott
um etwas bittet, von Gott ein Wunder verlangt. Denn
verlangte er nicht dies, sondern lediglich etwas, das als Wirkung
aus Ursachen innerhalb der Naturgesetzlichkeit ohnedies
eintreten muss, wäre sein Gebet' ja überflüssig und er könnte es
sich ersparen.

Die Praxis des Bittgebets ist eine primitive, vorlogische
Form der Religionsübung, die Statuierung von Eigenschaften
Gottes ein Schritt von vielen auf dem Wege zur Rationalisierung

des christlichen Glaubensinhalts.
Jeder Versuch einer Synthese des vorlogischen und des

lügischen Elements in der Religion führt zu unerträglichen
Widersprüchen. Man muss sich also, um diese unnatürliche
und lähmende Spannung zu lösen, für das eine oder das
andere entscheiden. Eine Rückkehr zu jenen primitiven Formen
und Anschauungen müsste den Verzicht auf das Denken
überhaupt bedeuten; ausserdem ist sie praktisch nicht durchführbar.

«Es ist nicht klug, zu wähnen, dass das Herz noch lauge
an Dinge glaubte, an die der Verstand nicht mehr glaubt.»
(Maeterlinck.) Gangbar aber bleibt der andere Weg: Vorwärts
zu einer wissenschaftlichen Weltanschauung.

Literatur.

Hindenburg.
Nun ist das mit Spannung erwartete biographische Werk von

Emil Ludwig über HINDENBURG erschienen und hat wohl den
meisten Lesern eine freudige Ueberraschuug bereitet. Emil Ludwig
zu lesen war immer ein Genuss und brachte stets reichen Gewinn.
Auch dieses letzte im beslbekannten Querido-Verlag in Amsterdam
erschieneue Buch des vorzüglichen Biographen schliesst sich seinen
Vorgängern würdig an. Eines aber stellt dieses Werk über den
Mann «dem mehr geschah als er tat», über alle frühern Biographien
desselben Verfassers, sein rein menschlicher Gehalt. Diese in
gewohnt meisterhaftem Stile geschriebene Lebensgeschichte des Mannes,

der von Tausenden und Abertausenden als «der letzte grosse
Deutsche» verehrt wird, gehl weit über den Rahmen einer blossen
Biographie hinaus. Es ist ein Stück hochaktueller Zeit- und
Weitgeschichte, in der der Autor mitten drin steht. Dieser persönliche
Anteil, dieses Mitgehen und Miterleben des Dichters macht diese
Zeichnung Hindenburgs zu seinem persönlichsten Werk. Hier leuchtet

weit mehr als aus allen andern Schilderungen Ludwigs die
Stellungnahme des Verfassers aus der scheinbar sachlichen Zeichnung
heraus. Diese innere Anteilnahme an den Geschehnissen überträgt
sich auf den Leser, so dass er dieses Buch mit tiefer Ergriffenheit

auf die Seite legt. Trotz dieses seltenen Mitgehens — oder wohl
gerade deshalb — ist der Schriftsteller von einem grossen Mute zur
Wahrheit beseelt. Diese «Sage von der deutschen Republik» zu

Nr. 4

Die Heriren der Erde.
Von W. II. Sollberger, Bern.

(Schluss.)

Dass der Kampf der Fascisten gegen die Vernunft, gegen
das Denken, gegen den Geist, die Literatur und die Wissenschaft

in erster Linie der kleinbürgerlichen Halbbildung
der Führe r entspringt, dürfte von uns allen erkannt sein.
Und diese Führer kann man eigentlich nicht Volksführer,
sondern eher Volksverführer nennen, besonders wenn wir
bedenken, dass sie nur eingebildete, grössenwahnsinnig gewordene

Leiter kleinbürgerlicher Aufruhrsparteien, ohne Geist,
ohne neue Ideen, ohne neue eigene Wirtschaftsform sind.
Wirklich sehr traurige Figuren. Diese «Führer» und ihre
Bewegungen sind gezwungen, einen Vernichtungskampf gegen
alles geistige, inhaltsvolle zu führen, weil nämlich ihre
Bewegung nur bestehen kann, wenn sie verschleiert, statt
aufzuklären, weil ihre Existenz davon abhängt, ob und wie lange
es ihnen gelingt, die Erkenntnisse der realen Verhältnisse
mit allen Mitteln zu verhindern. Eine Bewegung, Untertan
einem Führer, die den Rausch an die Stelle der Erkenntnis,
die Phrase an Stelle der Analyse setzt, muss die Männer und
die Werke der Erkenntnis und der Analyse als Todfeinde
ansehen. Die empirische Erkenntnis und die analytische Beweiskraft

eines Nietzsche dürfte wohl zur Genüge bekannt sein,
so dass. auch ihm die Todfeindschaft angekündigt werden
müsste. Die Todfeindschaft aber besteht darin, dass einige
gewissenlose Schurken sich erfrechen, seine Lehren zurecht-
zufeilen, bis sie in den Ring des nationalsozialistischen und
fascistischen «Denkens» passen. Ja, die Nationalsozialisten
müssen mit Gewalt, Terror und Vernichtung verhindern, dass
die Produkte des fortgeschrittenen Bewusstseins, wie sie wirklich

sind, von den eigenen Anhängern zur Kenntnis genommen

oder gar zu Waffen in den Händen der Feinde dieses
Systems der Lüge und Verdrehung werden.

Die willigen Schafe des dummen, bedenklich geistesschwachen

Führers merken nicht, dass sie hier nur eine kurzsichtige

Spekulation in den Händen haben. Gerade das Verbot
mehrerer tausend Werke von historischer Bedeutung, gerade
das Verbot des selbständigen Denkens, einer Geistesanarchie,
bewirken das Gegenteil. Lessings historische Bedeutung kann
nicht rückgängig gemacht werden, die Gedichte Heinrich
Heines sind aus den Hirnen derer, die sie lieben, nicht zu

reissen. Der grobe Flegelschüler Feuerbach wird nicht
dadurch vergessen, dass sie jetzt sein Grab verwüsten. Sie
verfolgen den Hegelschüler Kail Marx mit tödlichem Hass und

schreiben, war für einen Demokraten, wie Ludwig einer ist, etwas
tief Tragisches. Aber gerade als Mensch, als Demokrat musste Ludwig

in diesem Buch nicht nur dem «klassischen Soldatenvolk» seinen

Abgott HINDENBURG als Mensch verkleinern, er musste auch die
Persönlichkeiten, die als Stützen und Führer der deutschen Demokratie

diese nur militärische Grösse an die Spitze einer Republik
gestellt haben, schonungslos von allen Seiten beleuchten.

Wir möchten dieses Lebensbild Hindenburgs, das ein literarisches

imd historisches Meisterwerk ist, allen warm empfehlen, denen
daran gelegen ist, über den fast sagenhaften Hindenburg und seine
Zeit ein getreues und doch lebendiges Bild zu bekommen.

R. S t a i g e r.

Das Gute bricht sich Bahn.
Der ebenfalls im Querido-Verlag, Amsterdam, in der deutschen

Originalausgabe erschienene und im (Freidenker», Nr. 22, 1934

besprochene Roman von Bruno Frank CERVANTES wurde soeben vom
amerikanischen BOOK OF THE MONTH CLUB erworben. Die
amerikanische Ausgabe erscheint bei THE VIKING PRESS.

Bücher haben ihre Schicksale.
Und sie sind ebenso mannigfaltig und überraschend wie die der

Menschen. Glück entscheidet nicht über den Wert eines Menschen,
Erfolg nicht über den eines Buches. Aber Bücherschicksale sind
Gradmesser für das Denken und Wollen, das Wünschen und .Sehnen der
Menschen. An ihnen lässt sich die Geschichte der Menschheit bes-

D E R F El DENKER


	Die Fürbitte der Heiligen

