
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 4

Artikel: [s.n.]

Autor: Goethe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Februar 1935. Nr. 4 - 18. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern. Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

Unentschlossenheit ist die grösste Krankheit.
Goethe.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Mutationen bezögt des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
Transitfach 541, Bern

Die Fürbitte der Heiligen.
Von Dr. Leo-Heinrich Skrbensky, Aussig.

«Säncti orant pro nobis» — «Die Heiligen beten für uns»,
lehrt die katholische Kirche, und sie empfiehlt ihren Gläubigen

die Anrufung dieser Heiligen als löblich und nützlich.
Die Heiligenverehrung in der katholischen Kirche und

besonders die Annahme einer wirksamen Fürsprache der Heiligen

bei Gott sind mehrfach Gegenstand der Kritik, oft auch

schroffer Verurteilung geworden.
Von einem verbreiteten, wenngleich ziemlich seichten

Einwand gegen die kirchliche Auffassung von der Heiligenfürbitte

ausgehend, wird im folgenden zunächst die Begründung

dieses Einwandes vertieft und seine Berechtigung dar-
getan, sodann die Fragestellung auf das Problem der
Wirksamkeit von Gebeten überhaupt erweitert.

I.

Der erwähnte Einwand sieht in der Praxis der Anrufung
von Heiligen, bei welcher deren wirksame Fürbitte für die
Menschen bei Gott erwartet wird, eine Analogie zum irdischen
Protektionswesen; diese Praxis sei daher genau so unmoralisch

wie der Versuch, durch Menschen bei Menschen Protektion

zu erlangen.
Die katholischen Theologen erwidern hierauf, die Heiligen

im Himmel seien vollkommene Geister und als solche zu

jener Ungerechtigkeit ausserstande, die das Wesen des
Protektionismus ausmache.

Die hiermit angefochtene Analogie besteht trotzdem zu
Recht. Ja jene Seite der Heiligenverehrung verliert jeden
Sinn auch für den Gläubigen, wenn sie nicht als eine Art
Protektionswirtschaft gedacht wird.

Der Catechismus Romanus vergleicht Gott mit einem
Könige, die Engel und Heiligen mit dessen Beamten; an
anderer Stelle sagt er, die Heiligen herrschten mit Gott. (Hiernach

wären sie, obwohl geschaffen, so etwas wie Neben- oder
Untergötter.) Häufig nennt man sie die Freunde Gottes. Wer
sie anruft, erbittet von ihnen Fürsprache (Intervention) «am
Throne Gottes» für sein Anliegen und erwartet von dieser
Fürsprache eine zuverlässigere Wirkung, als wenn er an Gott
unmittelbar sich gewendet hätte. Hiermit setzt der Beter eine
besonders nahe, innige, freundschaftliche Beziehung zwischen
dem Heiligen und Golt voraus, an deren Zustandekommen
und Bestehen er unbeteiligt, also «verdienstlos» ist, die er
aber dennoch zu seinen Gunsten zu nutzen trachtet. Aehnlich

wird angenommen, jeder Heilige habe besondere Schützlinge,

deren Patron (-P rotektor) er sei, deren Belange er
vor Gott mit besonderer Wärme vertrete und für die er der

Mittler besonderer Gnaden sei. (Eine Sonderstellung nimmt
Maria ein, von der dogmatisch sogar strittig ist, ob sie nicht
die Vermittlerin aller Gnaden sei; ihre Fürbitte gilt als
die wirksamste.)

Erstens also bevorzugt üott die Heiligen, zum andern
bevorzugen bestimmte Heilige bestimmte Menschen überhaupt
oder in bestimmten Lebenslagen, bestimmte Berufsgruppen
usw.

Man braucht diese an sich stark anthropo- und sozio-
morphe Vorstellung nicht noch konkreter zu fassen und
auszubauen, um klarzumachen, dass sie der des menschlichen
(diesseitigen) Protektionismus völlig parallel ist. Der
Hinweis auf die Vollkommenheit der Heiligen besagt hiergegen
nichts. Denn theologisch steht fest, dass sie nicht vollkommen
sind wie Gott, der als das vollkommenste Wesen gilt. Was
aber nicht wie Gott wäre, wäre relativ unvollkommen. Ob die
Freiligen jenes Unrecht, das im Wesen der Protektion liegt,
zu setzen fähig seien oder nicht, berührt nicht unsere Frage,
denn in jedem Falle würde es Gott, den das Dogma allgerecht
nennt, vorbehalten bleiben, über die Berechtigung der ihm
von einem Heiligen vermittelten menschlichen Bitte und deren
Erhörung zu entscheiden. Bei dieser Entscheidung dürfte die
bevorzugte Stellung des Heiligen bei Gott dann aber eben
keinerlei Einfluss haben. (Inwieweit jede Gnade ein Unrecht
involviere, wie z. B. die Antithese «Gnade f ü r Recht» schon
sprachlich nahelegt, ist eine Frage für sich.)

Hat demnach für den Gläubigen der Umweg über den
Heiligen überhaupt Sinn und Zweck? Einige antworten hierauf
Nein und sagen, die Gebete der Menschen gelangten auch ohne
Vermittlung anderer zu Gott. «Gottlose Reden» nennt der
Catechismus Romanus deren Meinung, womit diese freilich nicht
widerlegt ist. Innerhalb der dogmatischen Prämissen ist es
vielmehr einleuchtend, dass Gott als allwissend auch jene
Gebete,' denen die Form der Anrufung eines Vermittlers gegeben

ist, seit Anbeginn mit Sicherheit voraussieht. Infolge seiner

Allgegenwart wiederum würden sie ohne Ausnahme-
zunächst zu seiner Kenntnis gelangen, und Gott seinerseits
könnte sie dann etwa an die betreffenden Heiligen weiterleiten,

um sie von diesen, unterstützt durch deren Fürsprache
und das Gewicht ihrer Stellung in der himmlischen Hierarchie,

erneut vorgetragen zu erhalten. Aber auch dies und der
konkrete Vorschlag zur Entscheidung, den die «Minister» Gottes

ihm im Anschluss daran unterbreiten mögen, wäre Gott
in jedem einzelnen Falle seit Ewigkeit im voraus bekannt.
Alles in allem: eine höchst umständliche Art zu regieren!


	[s.n.]

