
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 24

Artikel: Der mathematische Gott

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186 DER FREIDENKER iNr. 24

.selbständig zu denken anfängt, auf eigenen Erfahrungen, die
er selbst durchgemacht hat. Seine Gefühle ziehen ihn hin zu
den Menschen, die ihm Liebe erwiesen, Gutes getan haben.
Mit dem, was diese Menschen wirklich oder scheinbar in
ihren Handlungen leitete, fällt es ihm schwer, zu brechen.
Es sind also sehr oft rein menschliche Gründe, die ihn
wenigstens formell noch an eine Kirche binden. Das Vorbild
guter Menschen ist für ihn wegleitend.

Dieses Vorbild, dieses gute Beispiel müssen wir geben,
wir alle, die gerade um der Menschheit willen für die
Geistesfreiheit eintreten. Gewiss, dieses Vorbild verlangt viel,
sehr viel von uns. Es ist schwieriger als jedes andere
Agitationsmittel, es wird aber auch am wenigsten enttäuschen und
wird unserer Bewegung neue Glieder zuführen, wenige, ablr
solche, die als Menschen und Träger eines Ideals mehr wert
sind als ein Zehnfaches, das uns irgendeine Partei an
Mitgliederzuwachs bringen würde, wenn wir uns in ihre Abhängigkeit

begeben würden.
«Es darf das Christentum nicht denen überlassen werden,

die es in Verruf gebracht haben; und nicht von denen
«überwunden» werden, die seiner nicht würdig sind.» Diesen Mahnruf

von Ludwig Marcuse im beachtenswerten Nachwort seines
grandiosen Wßrkes über «Ignatius von Loyola», der seine
?olle Berechtigung hat, erinnert uns an die ganze Schwere
der Verantwortung, die wir auf uns nehmen müssen, wenn
wir für die Geistesfreiheit als Grundlage wahrer Humanität
kämpfen wollen. Es gibt hier nur ein Entweder-oder.

Dieses Entweder-oder wird sich auch in der Art und Weise
unseres Wirkens für das Freidenkertum äussern. Wir sehen
jenseits unserer Grenzpfähle täglich, mit welchen Mitteln er-
fahrungsgemäss am besten eine Massenbewegung grossgezogen

wird, mit dem Mittel der Massensuggestion. Das Vorbild
zur politischen Massensuggestion hat unstreitbar die Romkirche

geliefert. Diese Feststellung wird gerade den empören,
der wirklich an seinem katholischen Glauben hängt. Diese
ehrliche Empörung, der auch wir Achtung (mit mehr oder
weniger Mitleid gepaart) nicht versagen können, beweist aber
gerade, wie erfolgreich diese feierlichen Propagandamethoden
sind, die nur an das Gefühl appellieren, ja, die das an sich
edelste Gefühl dazu missbrauchen, um den Verstand
auszuschalten, gemäss dem Rezept, das Lion F^euchtwanger in
seinem Roman «Die Söhne» so treffend formuliert: «Wenn eine
Wahrheit sich halten soll, muss sie mit Lüge legiert werden.»

Wenn die freigeistige Bewegung sich selber treu bleiben
will, muss sie, heute wenigstens, darauf verzichten, eine
Massenbewegung zu werden, denn die Methoden, die in kurzer
Zeit Massenbewegungen schaffen, sind unvereinbar mit wirk-

Feuilleton.
Episode ver der Himmelspforte.

Von Thersites.

Bin Freidenker starb und kam zu seinem Verblüffen in den
Bimmel! -«Herein, herein, du lieber Kerl!» rief der hl. Petrus, hastig vom
Stuhle steigend und ihm die perlenbesäten Himmelspforten weit
öffnend.

«Bevor ich hineingehe:», meinte, stutzig geworden, der Freidenker
vorsichtig, «möchte ich wissen, wer drinnen ist, denn mir liegt viel
an guter Gesellschaft, an möglichst aufgeklärter, anregender
Gesellschaft und — ohne Ihr joviales Wesen im geringsten zu
unterschätzen — bin ich noch sehr im Zweifel darüber, ob ich mich
innerhalb Ihrer Tore so recht in meinem Element fühlen könnte.»

«Die Gesellschaft hier drinnen», sprach lächelnd St. Peter, «ist
die allerbeste, glaube mir, mein Junge, die allerbeste!»

«Es freut mich sehr, dies zu hören. Habt Ihr da drinnen irgendwelche

der grossen Philosophen?»
«Hast du je von einem Philosophen vernommen, er habe Zeit

gefunden, das Happen nach dem eigenen Schwanz zu unterbrechen,
um, sei's auch bloss für einen Augenblick, Ewiges in Betracht zu
ziehen?» frug der Heilige.

«Aber gewiss habt Ihr hier drinnen manchen Aesthetiker, manchen

Künstler, Musiker, Dichter, die ja das Leben von Millionen

lieh freigeistigem Gedankengut. Eine gesunde, natürliche
Entwicklung aber ist nur möglich, wenn wir immer, mehr von der
breitern Oberfläche, die uns nicht hören will oder darf, in
die Tiefe dringen, wenn wir nur die ehrlich Ueberzeugten in
unsere Gemeinschaft ziehen, die bereit sind, ihr Leben
einzusetzen für das, was sie als gut und wahr erkannt haben.
Dieses «vitam impendere vero» verlangt keinen nutzlosen
Märtyrertod, es verlangt nicht, dass man so und soviel neue
Mitglieder werbe, es verlangt nicht, dass der ehrlich überzeugte
Arbeiter, dem aus sozialen Gründen (wie dies leider immer
noch zu oft Tatsache ist) eine gewisse Bildung unerreichbar
ist, sich mit dem in diesen Dingen speziell geschulten
Kirchenvertreter schriftlich oder mündlich erfolgreich schlage,
sondern es verlangt vor allem ehrliche Ueberzeugungstreue
und deren praktische Auswirkung im Leben.

Nur so wird sich die freigeistige Bewegung auch nach aussen

jene Achtung erwerben, die zum Glauben führt, zum Glauben

zuerst an den Menschen, der dieses Vorbild gibt und
dadurch zum Glauben an das menschlich Gute und im besten
Sinne Fortschrittliche der ganzen freigeistigen Bewegung.

Wenn auch Freidenkerkinder in der kommenden Festzeit,
die dem «mehr Licht» gewidmet ist, unterm grünen Tannenbaum

freudestrahlend ihre Geschenke hervorsuchen, wenn
auch Freidenkereitern den Kindern diese vorchristliche Freude

von Herzen gönnen und sich vielleicht dafür die grössten
Opfer auferlegenT so handeln sie als Menschen, die wissen,
dass gerade zum Leben eines jungen Menschenkindes Freude
gehört.

Diese Freude am Geben, am Schenken von dem, was wir
an Wertvollstem unsern Mitmenschen zu geben haben, sie

möge das ganze Jahr durch anhalten und zur Zeit der
Sonnenwende immer wieder neuen Impuls erfahren, damit es

auch endlich wieder mit der Menschheit lichtwärts, aufwärts
gehe. Dieses freie, nicht durch Dogmen verhetzte Menschengeschlecht

wird erst erstehen, wenn über alle Religionen,
Weltanschauungen und politischen Parteien hinweg ein ehrliches

«... den Menschen ein Wohlgefallen» im Leben der
Menschen und Völker richtungsweisend sein wird. R. Staiger.

Der mathematische Gott.
Von Theodor Hartwig, Prag.

«Wir entdecken, dass das Weltall Spuren einer planenden
oder kontrollierbaren Macht zeigt, die etwas Gemeinsames mit
unserem eigenen individuellen Geist hat — nicht, soweit wir
bis jetzt entdeckt haben, Gefühl, Moral oder ästhetisches
Vermögen, sondern die Tendenz, auf eine Art zu denken, die

ihrer Mitmenschen bereichert und beglückt haben», meinte der
Freidenker nun.

«Alle Künste zeugen von fleischlicher Verworfenheit, und alle
ihnen Ergebenen sind von einem Ueberschätzungswahn des Lebens
erfüllt, abgesehen von hier nicht näher zu bezeichnenden Uebeln»,
erklärte Petrus streng, wenn auch nicht eben unfreundlich.

«Habt Ihr wenigstens einige Rechtsgelehrte? Die sind ja njuster-
hafte Leute, die Juristen.»

«Von allen Menschenklassen sind die Juristen es, die dank
allzuvielen Hin- und Herschwankens zwischen Wahrem und Falschem
sich gänzlich verwickelt haben.»

«Lieber Alter! Ich bin aber ganz sicher, dass Ihr hier eine
erkleckliche Auswahl von Aerzten habt, sei ihm wie ihm wolle.»

«Die Aerzte, diese armen Wichte», sagte der Heilige mit
aufrichtigem Bedauern, «sind stets zu sehr damit beschäftigt, den Leib
ihrer Mitmenschen zu retten, als dass sie auch nur einen einzigen
Gedanken zur Rettung ihrer eigenen Seele fassen könnten.»

«Sogar ich», gab nun der Freidenker zu, «bin nicht so optimistisch,

als dass ich annehmen könnte, dass Ihr auch bloss einen

einzigen Finanzmann hier drinnen haben könntet.»
«Für diesmal», meinte Petrus lächelnd, «hast du recht.»
«Was die Wissenschafter anbetrifft», meinte zögernd der

Freidenker

«Zum Henker mit diesem Gesindel!» schnaubte hierauf Petrus
los, den Freidenker unterbrechend. «Soviel es von mir abhängt,
wird kein einziger von dem Gelichter je innerhalb Riechweite vor
dieser Pforte geduldet werden.»



Nr. 24 DER FREIDENKER 187

wir in Ermanglung eines besseren Wortes mathematisch
genannt haben.»

James Jeans «The mysterious universe».

So weit wären wir also glücklich. Was uns mit Gott
verbindet, ist weder eine Offenbarung, noch die sogenannte Stimme

des Gewissens, sondern eine Differentialgleichung. Gott
ist ein grosser Methematiker und Einstein ist sein Prophet.
Was immerhin beruhigend wirkt, denn wir haben bisher mit
dem «unerforschlichen Ratschluss» Gottes keine guten
Erfahrungen gemacht. Insbesondere die «Allgüte» Gottes erwies
sich als so unverlässlich, dass man einen eigenen Teufel
erfinden musste, um den allmächtigen Himmelsvater moralisch
zu entlasten.

Nun aber erfahren wir durch Sir Jeans, Professor an der
Universität Cambridge, dass auch bei dem «planenden oder
kontrollierenden» Weltgeist, wenigstens «so weit wir bis jetzt
entdeckt haben,», weder «Gefühl» noch «Moral» zu entdecken
sei. Das haben wir Freidenker schon längst auf Grund
unserer Bibelkritik behauptet, aber die Gläubigen haben uns
immer der Parteilichkeit beschuldigt und behauptet, dass wir
Gott «lästern». Was natürlich ein Unsinn ist, weil wir niclit
etwas lästern können, woran wir nicht glauben.

Die Vorstellung eines mathematischen Gottes ist übrigens
gar nicht so unsympathisch. Vor allem, deshalb, weil dadurch
alle religiösen Hirngespinste über den Haufen geworfen werden.

Ein Gott, der «mit unserem eigenen individuellen Geist»
die Mathematik «genieinsam» hat, darf auf Präzision
Anspruch erheben. Alle spekulative Theologie hat ihren Sinn
verloren; sie gleicht dem Geist, den sie begreift, vermag aber
keinen mathematischen Gott zu ergründen.

Dass Sir Jeans dem Lenker des mysteriösen Universums
«ästhetisches Vermögen» abspricht, ist bedauerlich, aber ein
Kult mit Logarithmentafeln hat so viel Vorteile gegenüber
der jetzigen Methode der Gottesverehrung, dass wir uns mit
diesem Mangel wohl abfinden können. Schlimmer ist es

schon, dass vorläufig im Weltall nur «Spuren» jener
«planenden Macht» zu finden sind. Doch Scherz beiseite. Was
hat diese neueste Variante der göttlichen Komödie zu
bedeuten?

Es ist ja immerhin schon ein Fortschritt gegen die
einstige idealistische Auffassung, dass Jeans mit der Vorstellung
aufräumt, als ob der Mensch nur selbst, gemäss seiner
Denkorganisation, die Gesetze in die Welt hineintrage, wie noch
Kant meinte. Vielmehr sind nach Jeans die Gesetze schon
da, so wie die ganze Welt schon da war, ehe es noch
Menschen gab, und wir haben nur die Aufgabe, diese Gesetze
mathematisch zu ergründen.

Der Freidenker war, gerade heraus gesagt, baff.
Nach einer Pause schloss er: «Ich kann mich erinnern, dass

einer oder zwei meiner Freunde, gute Christen gewesen sind. Sie
er nannte ihre Namen, sie sind -1- ich weiss es ganz bestimmt —
bei Ihnen».

«Hahaha!» Petrus lachte ausgelassen. «Ein Kerl von eurer
Schulbildung sollte wissen, dass kein einziger Christ, sei er Priester oder
Laie, in den vergangenen sechzehnhundert Jahren in den Himmel
eingegangen ist.»

«Ach was — machen Sie doch keine Witze!» protestierte der
Freidenker.

<Ich werde den Teufel tun und Witze machen, mein Junge.
Kein einziger Christ ist einen andern Weg gegangen als den direkten

zur andern Anstalt, seitdem das Christentum durch jenes Konzil

von Irrsinnigen in Nikäa zur athanasischen Ketzerei hinüber-
gelcitel worden ist. — Aber so komme doch herein, ich bitte dich,
tritt endlich ein!» Dabei nahm der Heilige den Freidenker beim
Ann, um ihn sachte der Himmelspforte zuzuschieben. Der
Freidenker hingegen schüttelte den Kopf und verharrte auf seinem
Standort. «Ich befürchte», sagte er, «dass ich an die falsche Adresse
tielangt bin. Sie werden mich wohl entschuldigen, ich muss die
andere Stätte ausfindig machen.»

Ein Blick peinlicher Enttäuschung glitt über St. Peters Gesichtszüge:

«Wohl, wohl», murmelte der greise Pförtner in sich hinein.
«Wenn das deine Meinung ist, ich tadle dich deswegen nicht. Aber
auch jeder von euch Freidenkern, den ich begünstigen wollte, ist
in derselben Weise von dannen gegangen. Eigentlich hast du ja so

Doch es ist auch wieder ein Rückschritt, wenn Jeans,
sozusagen als «Geschäftsträger des Weltgeistes» (Hegel) sich
bemüssigt fühlt, die Naturgesetze so zu betrachten, als ob sie
von einem menschenähnlichen mathematischen Geist «gesetzt»
worden wären. Dadurch wird Gott, der dürch den
philosophischen Idealismus zu einem blossen «Ehrenvorsitzenden
des Universums» degradiert worden war, rehabilitiert und
kommt wieder zu Amt und Würden.

Jeans ist eben noch nicht so weit, um zu erkennen, dass
unser Denken sich nicht nur auf dem Wege der Anpassung
an praktische Bedürfnisse entwickelt hat, sondern auch
gesellschaftlich bedingt ist. Daher gibt es für ihn auch keine
Selbstanalyse des Denkens. Um so notwendiger ist es, dass
wir überprüfen, warum eigentlich Sir Jeans im Weltall einen
mathematischen Gott zu «entdecken» glaubt. Man darf
natürlich nicht etwa meinen, dass Jeans, der bei uns durch sein
vortreffliches Buch «Sterne, Welten und Atome» (Deutsche
Verlags-Anstalt, Stuttgart-Berlin 1931) bekannt wurde, irgendwie

fachwissenschaftlich rückständig sie. Im Gegenteil. Er
beherrscht und anerkennt das gesamte Tatsachenmaterial, das
zur Bildung und Ausgestaltung der modernen Atomtheorie,
der Relativitätstheorie und der Quantentheorie geführt hat.

Es ist ihm insbesondere gegenwärtig, dass die moderne
Physik die Naturgesetze ihres dogmatischen Charakters
entkleidet hat und von statistischen Gesetzen spricht, die sich auf
Wahrscheinlichkeit, d. h. auf das sogenannte «Gesetz der grossen

Zahlen» stützen. Es ist ihm auch bewusst, dass «unsere
Sprache nur von irdischen Begriffen und Erfahrungen hergeleitet

ist» und dass es daher schwer ist, die Erkenntnisse der
reinen Mathematik in die Gebrauchssprache zu übertragen.
Diesen Gedanken finden wir ja schon bei Kant: «Ich behaupte
aber, dass in jeder besonderen Naturlehre nur so viel eigentliche

Wissenschaft angetroffen werden könne, als darin
Mathematik anzutreffen ist.» («Metaphysische Anfangsgründe der
Naturwissenschaft».)

Und Ernst Mach hat einmal ungefähr gesagt, er habe oft
den Eindruck gehabt, dass sein Rechenstift klüger sei als er
selbst. Damit wollte er sagen, dass das Ergebnis einer rein
mechanisch durchgeführten mathematischen Operation uns in
Verblüffung zu setzen vermag, wenn sich — unvorhergesehen
— komplizierte algebraische Formeln sozusagen «in Wohlgefallen

auflösen» und wir nachträglich erst überlegen, was das
eigentlich zu «bedeuten» hat.

In diesem Sinne könnte man geradezu von einer
mathematischen Magie sprechen, und so ist es auch zu verstehen,
dass die Pythagoräer den Zahlenbeziehungen eine besondere
Bedeutung zugeschrieben haben. Die ganze Kabbalistik

beziemlich recht: es ist doch, genau genommen, ein eher miserables
und melancholisches Dasein hier droben.»

Wenn es doch so fad und ungemütlich ist da drinnen, warum
bleibst du denn da? :

«Warum?» Petrus strich in Gedanken seinen langen Bart. «Warum?

Das ist's eben warum?»
«Adieu!» Der Freidenker streckte ihm die Hand hin, in

aufrichtigem Mitleid zu dem alten Knaben.
«Warum?» wiederholte Petrus. Plötzlich leuchtete es in ihm auf:
«0 Narr, der ich bin! — Gedulde dich eine Minute, Mann.» Er

eilte durchs Tor hinein. Der Freidenker blickte ihm verwundert
nach, sah aber keinen Grund ein, weiter hier zu warten. Eben drehte
er sich zum Gehen um, als der Heilige wieder aus dem Tore heraustrat,

einen Wanderstab in der einen Hand und in der andern ein
in ein rotes Taschentuch geknüpftes Bündel.

Und sie wanderten zusammen von dannen, beide auf der Suche
nach der andern Stätte.

(Von Kep übersetzt aus dem Londoner «Freethinker».)

Literatur.
Deutsche Kulturträger in der Verbannung.

Die gewaltsame Gleichschaltung im nationalsozialistischen Deutschland

geht weiter. Sie erfasst alle Gebiete menschlicher Betätigung,
sie erstickt in ihren unmenschlichen Fangarmen vor allem auch
alles, was früher den Begriff «deutsche Kultur» ausmachte. Und



188 DER FREIDENKER Nr. 24

ruht auf Zahlenmystik, und nun scheint dieselbe in der
Vorstellung eines mathematischen Gottes ihre Auferstehung zu
feiern, etwa in der gleichen Weise, wie der alchimistische
Gedanke vom Stein der Weisen in der Atomumwandlung der
modernen Chemie zu neuem Leben erweckt wurde.

Nicht um eine geradlinige Fortführung einstiger
Traumgedanken handelt es sich also in unserem Falle, und Jeans
führt selbst einige Einwände an, die gegen seine Annahme,
dass «das Weltall von einem reinen Mathematiker erdacht
worden zu sein scheint», erhoben werden dürften :

«An erster Stelle kann man den Einwand erheben, dass wir
bloss die Natur nach unseren vorgefassten Ideen formen
Man könnte sagen, dass der Mathematiker die Natur nur
durch ' die mathematischen Scheuklappen sieht, die er sich
selbst zurecht gemacht hat An zweiter Stelle mag unsere
Feststellung aus dem Grunde angegriffen werden, dass
zwischen reiner und angewandter Mathematik keine scharfe
Demarkationslinie besteht Und man mag einwenden, dass
selbst unsere reine Mathematik nicht so sehr eine Schöpfung
unseres eigenen Geistes darstellt als eine Bemühung, die
Arbeitsweise der Natur zu verstehen. Stimmt das, so ist es

nicht überraschend, wenn man findet, dass die Natur gemäss
den Gesetzen der reinen Mathematik arbeitet.» (Seite 187 ff.)

Ferner darf man nicht etwa meinen, dass Jeans die Realität

der Aussenwelt leugnet. Er «will nichts über das letzte
Wesen der Dinge aussagen, sondern nur etwas über ihr
Verhalten» und fügt erläuternd hinzu: «Die von uns gewählte
Bezeichnung (nämlich des «Verhaltens der Dinge» H.) verweist
die Materie natürlich nicht in die Kategorie der Sinnestäuschungen

oder der Träume. Das materielle Weltall bleibt so

wirklich, wie es immer war, und diese Feststellung muss, so

glaube ich, durch alle Veränderungen wissenschaftlichen oder
philosophischen Denkens hindurch richtig bleiben» (Seite 195).

Trotzdem beharrt Jeans auf seiner Formulierung: «Die
Naturgesetze können wir uns als die Denkgesetze eines
universalen Geistes vorstellen. Die Gleichförmigkeit der Natur
verkündet die innere Konsequenz dieses Geistes» (Seite 198).

Ja, er wird noch deutlicher, indem er auf die «Zunahme
der Entropie», d. h. auf den einstigen Wärmetod des Weltalls
bezug nimmt und daraus den Schluss zieht, dass dieses einmal
«einen Anfang gehabt haben» müsse: «In einer nicht
unbegrenzt fernen Zeit muss so etwas wie eine Schöpfung
stattgefunden haben» (Seite 204).

Natürlich stellt sich Jeans diese Schöpfung nicht bibel-
mässig vor, sondern nur als einen «Denkakt», wobei auch
«Zeit und Raum als Teil dieses Aktes entstanden» sein
sollen: «Die moderne wissenschaftliche Theorie zwingt uns, uns

doch lebt sie weiter, diese deutsche Kultur und wird stets weiter
leben. Sie wird desto eher wieder ihre reichen Früchte verschenken,

je mehr Vertreter dieses alten Deutschland, das nicht nur
politische, sondern auch geistige Werte anerkannte und förderte,
eine neue Heimat gefunden haben werden in Staaten, die die
Begriffe Menschlichkeit und Freiheit noch hochhalten. Wöchentlich,
fast täglich erscheinen neue Geistesboten aus diesem emigrierten
Kulturdeutschland, und es muss offen zugestanden werden, dass die
meisten dieser Bücher ihre hohe Mission erfüllen.

Aus der reichen Fülle dieser Literatur möchte ich zwei Bücher
hervorheben, die es verdienen, dass sie allgemeine Beachtung
finden: Das im Europa-Verlag Zürich erschienene «Reisetagebuch eines
deutschen Emigranten» von Gerhart Seger und den Roman «Gast in
der Heimat» von Victoria Wolf, der im bestbekannten Querido-Verlag

Amsterdam erschien.
Das «Reisetagebuch eines deutschen Emigranten» des früheren

sozialdemokratischen Reichtagsabgeordneten Gerhart Seger ist
etwas vom Erfreulichsten, was an politischer Emigrantenliteratur
erschienen ist. Wenn wir bedenken, was Seger als Schutzhäftling
im Konzentrationslager «Oranienburg» durchgemacht hat, so sind
wir doppelt überrascht, wie menschlich vornehm, wie gross und
weit im Urteil dieser emigrierte Politiker in der Fremde geblieben
ist. Ueber alle Parteieinstellung hinaus leuchtet der Mensch, der
gelitten hat für seine Ueberzeugung und der sich berufen fühlt in
Wort und Schrift, in Europa und den Vereinigten Staaten zu kämpfen

für ein neues freies Deutschland, nicht aus Hass, sondern aus
Liebe zu seiner Heimat. «Man kommt doch nicht los von Deutsch-

den Schöpfer als ausserhalb von Raum und Zeit tätig zu denken,

die ja nur ein Teil seiner Schöpfung sind, genau wie sich
der Künstler ausserhalb seiner Leinwand befindet» (S. 204).

Es dürfte durch die vorstehenden Zitate schon klar
geworden sein, dass eine Polemik zwecklos ist. Was wir auch
vorbringen mögen, ist selbstverständlich auch Jeans bekannt
Wenn wir z. B. im Anschluss an den letzten nicht gerade glücklichen

Vergleich mit der Leinwand sagen würden, dass letztere

doch unabhängig von dem Künstler da sei, also auch
Raum und Zeit nicht als «Teil der Schöpfung» angesehen werden

können, falls der Vergleich stimmen soll, so würde Jeans
darauf antworten, dass ein Gleichnis niemals wörtlich zu nehmen

sei. Sein mathematischer Gott sei eben nur mathematisch

zu verstehen, und so wenig man die MaxweU'sehen
Gleichungen veranschaulichen könne oder den gekrümmten Raum
Einsteins, so wenig werde es uns gelingen, den mathematischen

Gott durch ein Gleichnis zu erfassen:
«Die Formung von Modellen oder Bildern zur Erklärung

mathematischer Formeln und der Phänomene, die diese
beschreiben, ist kein Schritt auf die Wirklichkeit zu, sondern
ein Schritt von ihr weg; es ist, als wenn man geschnitzte Bilder

von einem Geist macht» (Seite 199).
Hier klappt eben etwas nicht, und mit vernünftigem

Zureden ist da so wenig 'etwas auszurichten wie etwa bei einem
liebestollen Jüngling, dessen Zuneigung zu einem Mädchen
durch keine verstandesmässige Kritik erschüttert werden kann.
Alles, was wir vorbringen, ist dem Jüngling wahrscheinlich
auch bekannt. Was er nicht sehen will, das werden wir ihm
vergebens beizubringen suchen. Entscheidend ist der «Saft im
Leibe», der sich gegen alle Vernunft durchsetzt.

Was hat nun Jeans — vergleichsweise gesprochen — für
einen Saft im Leibe, der ihn dazu treibt, seinen Intellekt
theologisch zu missbrauchen?

Die «Rückkehr zu Gott», die vor einigen, Jahren auch Werner

Sombart so warm empfohlen hat, ist zweifellos sozial
psychologisch zu erklären, nur dürfen wir uns die Sache nicht
so einfach machen, dass wir Jeans als typischen Vertreter der
Bourgeoisie hinstellen, der als «diplomierter Lakei des Pfaf-
fentums» seine wissenschaftliche Ueberzeugung «verraten»
hat, um seinen mathematischen Gott in den Dienst des
kapitalistischen Systems zu stellen, mit der Absicht, die
Autoritätsgläubigkeit der Massen zu fördern.

So bewusst verlaufen derartige ideologische Vorgänge nicht.
Ueberdies möchte ich sehr bezweifeln, dass die Kirche den
mathematischen Gott für ihre Zwecke verwenden kann.
Derselbe erweckt nur unangenehme Erinnerungen an Deismus
und Pantheismus. Für das Volk, saferne es überhaupt noch

land, man will es nicht und kann es nicht», gesteht diese
sozialdemokratische «Intelligenzbestie». «Deutschland ist nicht Hitler, und
Hitler nicht Deutschland», ruft er allen freiheitlichen Menschen, ohne
Unterschied ihrer Partei, zu. Auch wir Schweizer haben es nötig,
diesen Ruf zu beherzigen. Wir können es um so eher, als Seger
selbst uns hilft, diesen Mahnruf zu verstehen, indem er ehrlich und
ohne Parteifanatismus die Zusammenhänge aufdeckt, die dieses

«dritte Reich» gebaren. Wer dieses Reisetagebuch gelesen hat, kann
wieder glauben an die wertvollen menschlichen Kräfte, die heute
noch in ungezählten Zehntausenden mit Gewalt unterdrückten
Deutschen wohnen. Er kann dadurch auch eher glauben an ein neues,
freies Deutschland und fürchtet sich nicht mehr so vor dem, was
«nachher» kommen wird.

«Gast in der Heimat» von Victoria Wolf, dieser Erlebnisroman
einer jungen Württembergerin, die einen Juden zum Manne hat,
ist ebenfalls in der Fremde geschrieben, und wie geschrieben. «So

kann nur eine Frau schreiben», ist der erste Eindruck, den der
Leser erhält. Ich betrachte diese dichterische Gestaltung der so

poesielosen deutschen Gegenwart als etwas vom Besten, vom
Bleibendsten, das uns die neue Literatur geschenkt hat. Tief menschlich
empfunden und doch lebenswarm und wirklichkeitsnah ersteht vor
uns die Tragödie einer mutigen Frau, die den Kopf nicht senkt vor
den Ereignissen, die sie doch gerade da treffen, wo sie am leichtesten

verwundbar ist, bei der Liebe zu ihrem Gatten. Aber gerade
diese Liebe gibt ihr die Kraft, neu anzufangen. «Man kann sich nur
helfen, wenn man sich liebt», gesteht sie, die nicht an das Besserwissen

einsamer Seelen glaubt. Sie war nur Gast in der Heimat,



Nr. 24 OER FREIDENKER 18<

gläubig ist, braucht man einen faustdicken Aberglauben nach
dem Muster von Konnersreuth. Was soll man da mit einem
mathematischen Geist anfangen, dem man sich nur in
mehrdimensionalen Räumen nähern darf?

Der mathematische Gott ist sozusagen Kaviar für das Volk.
Dennoch darf er nicht als eine nur persönliche Angelegenheit
des Sir Jeans betrachtet werden, denn seine Konzeption ist
symptomatisch für die reaktionäre Einstellung der mehr oder
weniger beamteten Vertreter der bügerlichen Wissenschaft,
also durchaus seine «Privatsache». Vielleicht genügt es zum
Verständnis des seelischen Mechanismus, der zu einer Reakti-
vierung Gottes führt, auf eine Stelle aus dem kürzlich in
deutscher Sprache erschienenen Buche von James George Frazer
«Mensch, Gott und Unsterblichkeit» (Leipzig 1932, Verlag
Hirschfeld) hinzuweisen. Es wird dort in einem Kapitel über
den Aberglauben gesagt, dass dieser auch seine guten Seiten
gehabt habe, da er nämlich «die Achtung vor der Regierungsgewalt»

gestärkt hat. Als Stütze für die «Aufrechterhaltung
der gesellschaftlichen Ordnung» habe der Aberglauben zur
Sicherheit des Privateigentums beigetragen usw.

Das klingt beinahe wie der Ruf nach der «guten, alten
Zeit», in der eben die gesellschaftliche Ordnung und
insbesondere das Privateigentum gesichert war. Man merkt, dass
auch für England die Zeiten der absoluten Sicherheit vorbei
sind. Von der einstigen unerschütterten Weltgeltung kündet
nur mehr das stolze Lied: «England rules the waves». Auch im
inneren Gebälke des Imperiums kracht es bedenklich. Millionen

Arbeitslose bedrohen die «Aufrech-terhaltung der
gesellschaftlichen Ordnung». Tn Indien gärt es, und der Pfundsturz
hat das einst so gesicherte Privateigentum erschüttert.

Die moderne Psychologie zeigt uns, dass der einzelne
Mensch sich infantil verhält, sobald er in Lebenssituationen
gerät, denen er sich nicht gewachsen fühlt; er regrediert
seelisch auf eine frühere Stufe, d. h. er flüchtet in eine Zeit
zurück, da er sich des Schutzes der Eltern erfreut hat und auch
von gewissen inneren Anfechtungen verschont war. Etwas
Aehnliches können wir als Massenerscheinung in Zeiten
wirtschaftlicher und politischer Unsicherheit verfolgen. (Vgl. «Die
Flucht ins Ungewisse» im «Atheist» vom Oktober 1930.)

In unserem Falle würde das also bedeuten, dass Frazer,
der so viel zur Aufhellung des magischen Weltbildes
beigetragen hat, ausserhalb seines engeren Fachgebietes sozusagen
«menschlich - allzumenschlich» empfindet. Ein Forscher lebt
eben nicht von Wissenschaft allein. Mag er sich auch noch so

fern von Politik halten, so, bleibt er doch das Objekt der
Politik, und als solches reagiert er — unbewusst — mit gewissen
seelischen Erschütterungen auf wirtschaftliche und politische

an der sie so aufrichtig hing, aber sie ist zukunftsgläubig geblieben,
denn ihr Menschentum konnten auch die nicht zerstören, die sie
aus ihrer Heimat vertrieben haben. R. Staiger.

Aus: Lebensmesse.

Wenn der Mensch,
der dem Schicksal gewachsen ist,
sein zerfurchtes Gesicht
vor der Allmacht der Menschheit beugt,
nur noch vor der Menschheit:
dann wird seine Seele wie ein Kind,
das im Dunkeln mit geschlossenen Augen
an die Märchen der Mutter denkt.
Alle Sterne werden dann sein Spielzeug;
durch das wilde Feuerwerk der Welt
kreist er furchtlos mit den unsichtbaren
mütterlichen Flügeln,
sieht er innig und verwundert zu,
wie das Leben
aus der Werkstatt des Todes sprüht. ¦

Denn nicht über sich,
denn nicht ausser sich,
nur noch in sieh
sucht die Allmacht der Mensch,
der dem Schieksal gewachsen ist.

Richard Dehmel.

Begebenheiten, die sein Einzelschicksal mit dem Massenschick
sal irgendwie verknüpfen. Da wird auch der weltferne Ge
lehrte — zu seinem Leidwesen — gewahr, dass man nich
ungestraft unter den Palmen einer «reinen» Wissenschaftlich
keit wandelt. Es gibt kein Entrinnen aus der sozialen Wirk
lichkeit und — auch der Aberglaube hat seine guten Seiten

So' ungefähr mag es auch Jeans ergangen sein. Es handel
sich natürlich nur um bewusste seelische Vorgänge, und wem
wir infantile Denkformen begreifen wollen, so dürfen wi;
nicht an der Oberfläche sozialer Tatsachen haften bleiben
Wie erklärt sich denn das seltsame Zusammentreffen der all
gemeinen Wirtschaftskrise mit der «Krise in der Wissen
schaff» (Abgesehen von allen anderen Krisen, wie «Kris<
in der Musik» oder «Krise der Religion» usw.)

Wie erklärt sich denn, dass gerade jetzt die Umwälzung
iu den physikalischen Grundanschauungen so fühlbar wird'
Das «geistige Unbehagen» (Ernst Mach) war doch schon längs
da. Es geht bis auf die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts zu
rück, da die Entdeckung der elektromagnetischen und opti
sehen Erscheinungen immer deutlicher werden liess, dass die
selben mit den Vorstelungen der Mechanik nicht in Einklang
zu bringen sind.

Wir haben diesen inneren Zwiespalt ruhig hingenommei
und warteten geduldig, gleichsam in unerschütterlichem opti
mistischem Vertrauen auf den Siegeslauf der Wissenschaft
bis sich eine Lösung der gedanklichen Widersprüche ergebet
würde. Woher plötzlich die Ungeduld? Woher die Klage übe
das «Versagen» der Wissenschaft, die sich bei manchen Ver
tretern derselben bis zum freiwilligen Verzicht auf die bis
herigen Errungenschaften der menschlichen Vernunft steigert'
Woher diese Neurose, die in einem denkmässigen Infantilis
mus mündet?

Man gestatte mir einen banalen Vergleich. Ein Mensch er
leidet allerhand Ungemach im Leben: im Beruf, in der Fa
milie, in der Liebe. Scherzend mag er sagen: Aber sonst bii
ich gesund. Das ist gar nicht so dumm, sondern enthält di<

tiefere Einsicht, dass man über die verschiedenen Schicksals
schlage im allgemeinen leichter hinwegkommt, solange mai
das köstliche Gut der Gesundheit besitzt. Wenn empfindsamt
Gemüter sich dennoch unterkriegen lassen, dann sind sie ebei
nicht als «gesund» zu bezeichnen. Auch der Einwand, dasi

die meisten Menschen ihre Gesundheit eigentlich erst zu schät
zen wissen, wenn sie sich nicht mehr im vollen Besitze der
selben befinden, ist nicht stichhaltig; denn er trifft, nur zu füi
unser Bewusstsein. Ein leiblicher Defekt wirkt sich aber voi
allem in unserem Bewusstsein aus.

Neuerscheinungen.

(Besprechung in den nächsten Nummern vorbehalten.)
Briefe aus dem Gefängnis von Ernst Toller. Querido Verlag, Amster

dam. Broschiert Fr. 4.—, Leinen Fr. 6. —
Der Nil, Lebenslauf eines Stromes von Emil Ludwig. Querido Verlag

Amsterdam. Broschiert Fr. 8.—, Leinen Fr. 10.50.
Peter der Grosse, vom Wesen und von den Ursachen historische:

Grösse von Kurl Kersten. Querido Verlag, Amsterdam. Bio
schiert Fr. 6.—, Leinen Fr. 8.—.

Hitler, eine unabhängie Biographie mit 14 Abbildungen von Rudol
Olden. Querido Verlag, Amsterdam. Broschiert Fr. 6.—, Leinei
Fr. 8.-.

Das letzte Wort, Roman von Jakob Bührer. Verlag Oprecht Zürich
Leinen Fr. 6.—.

Kees, der Junge, Roman von Theo Thijssen. Verlag Büchergilde Gu
tenberg. Wien, Zürich, Prag. Leinen Fr. 4.—

Der gelbe Fleck, die Ausrottung von 500,000 deutschen Juden mi
einem Vorwort von Lion Feuchtwanger und zahlreichen Illustra
tionen. Editions du Carrefour, Paris.

Europa stirb und werde! Tagebuchblätter über Faschismus und Na
tionalsozialismus von Eitel Wolf Dobert. Polygraphischer Ver
lag A.-G. Zürich. Kartoniert Fr. 3.—.
Gesinnungsfreunde, berücksichtigt bei Euern Bücheranschaffungen
die im «Freidenker» besprochenen und angekündigten Büchel

und bestellt sie bei der Literaturstelle der F. V. S.



190 DER FREIDENKER Nr. 24

Aehnlich steht es mit unserer wirtschaftlichen «Gesundheit»,

von deren Bestand die Sicherheit unseres Auftretens,
die Stabilität unseres seelischen Gleichgewichtes abhängt. Welche

Bedeutung unserer wirtschaftlichen Sicherung zukommt,
wird uns auch zumeist erst bewusst, wenn diese Sicherung zu
schwinden beginnt. Die Unsicherheit der Existenz, das ist das
Kennzeichen der proletarischen Klasse. Ein kleiner Beamter
mag schlecht besoldet sein, aber er befindet sich doch in einer
sozial gehobenen Stellung. Er ist pensionsberechtigt und
daher auch nebenbei ein begehrenswertes Heiratsobjekt. Seine

psychische Verfassung wird vielleicht am besten durch das

bekannte Witzwort Neslroy's charakterisiert: «Der Beamte hat

.nix, aber das hat er fix».
Dieser idyllische Zustand gehört für die meisten

Beamtenkategorien bereits der Vergangenheit an. - Irgend etwas im
Weltgetriebe stimmt nicht mehr. Der aus seiner Ruhe
aufgescheuchte Kleinbürger ruft nach einer starken Hand, welche
die aus den Fugen geratene Welt wieder einrenken soll. Das
einst so selbstsichere Beamtentum — man darf diesen Begriff
nicht zu eng fassen — das für zukünftige «herrliche Zeiten»

gerne in den Krieg gezogen war, beginnt der Entwicklung zu
widerstreben und weigert sich, sozusagen seelische Reparationen

zu zahlen.
Die allgemeine Flucht in den Infantilismus beginnt. Manchen

genügt es, bis zum Monarchismus zu regredieren. Viele
aber drängen in ihrem Bestreben nach Ueberkonipensation
bis zur ständischen Verfassung des Mittelalters (Othmar
Spann). Wunschphantasien werden laut: Zurück ins Landleben!

Siedlung und Arbeitsdienstpflicht!
Da diese Lebensreformer aber doch nicht das 20.

Jahrhundert verleugnen können, so möchten sie wenigstens ihr
Radio in die Stille des Landlebens mitnehmen, um nicht ganz
den Kontakt mit Sechstagerennen und Boxkämpfen zu verlieren.

Zurück zur Natur! Aber mit entsprechenden Vorbehalten.
< Ein solcher Vorbehalt ist der mathematische Gott. Auch
der Aberglaube hat seine Vorteile gehabt. Gewiss, aber er
hat auch vielfach Schaden gestiftet, und davor wollen wir uns
doch bewahren. Hexenprozesse und dergleichen möchten wir
doch nicht mehr haben. Der alttestamentarische Gott hat auch
keine neuzeitlichen Manieren. Wir brauchen einen Gott, der
Ordnung und Sicherheit garantiert, wenn auch nur nach den
Gesetzen der Wahrscheinlichkeit. Mit einer Million Lichtjahre
können wir uns schon gedanklich begnügen, um über die
Wirtschaftskrise hinwegzukommen. Wenden wir unsere Blicke ab
von diesem Erdenpfuhl, dessen politische Luft immer stickiger
wird. Lasset uns eine wissenschaftliche Gasmaske anlegen
und unsere Blicke tauchen in kosmische Weiten, wo Milch-
strassensysteme in atomhafter Eigengesetzlichkeit kreisen,
unberührt von allem irdischen Jammer. Da gibt es keine
Hungernden, die nach Brot schreien, da gibt es keine Fliegerbomben

; in erhabener Ruhe, alerdings ohne «Gefühl und
Moral», vollenden die Sterne ihre Bahnen nach den Denkgesetzen
eines Geistes, der von uns nichts weiss oder nicht wissen will.
Wir aber finden seine Spuren in mathematischen Formeln.
Mit Differentialgleichungen kann man zwar nicht eine einzige
Träne auf Erden trocknen, aber mit ihrer Hilfe lassen sich alle
Tränen vergessen.

Es lebe der mathematische Gott! Halleluja!

Der alte Mann im Vatikan.
Der Vatikan und seine Gläubigen stehen wieder vor wichtigen

Tagen. Diesmal sind es zwar keine Heiligen, die
ernannt werden, sondern es handelt sich um die Ernennung von
zwanzig neuen Kardinälen. Das nächste geheime Konsistorium
ist auf den 16. Dezember nächsthin angesetzt, dem dann am
19. Dezember ein öffentliches folgen soll. Zwanzig Kardinalshüte

sollen wieder euien Träger finden. Die Italiener und
Spanier stellen die meisten Anwärter für diesen begehrten
Hut. Die «Neue Zürcher Zeitung», die am kirchlichen Leben

immer regen Anteil nimmt, macht zu diesem grossen Ereignis
unter anderem die folgende Bemerkung: «Es fiel heute in
diplomatischen Kreisen auf, dass kein Engländer zum
Kardinal erhoben wird, während doch die Kandidatur von Msgre
Hinsley, des Erzbischofs von Westminster, allgemein als
erfolgreich betrachtet wurde.»

Ob nun Italiener, Spanier oder Engländer Kardinäle werden,

das kann uns ja völlig gleichgültig sein. Wenn wir uns
dennoch mit dieser Frage befassen, so hat dies zwei Gründe.
Zum ersten möchten wir dem verwunderten Romkorrespondenten

der «Neuen Zürcher Zeitung» etwas unter die Arme
greifen. Vielleicht wird ihm daun verständlich, warum Msgre
Hinsley nicht Kardinalsanwärter ist! Zweitens möchten wir
unsern Lesern den Katholizismus wieder etwas näher bringen

— sei es, um sie im Glauben zu bestärken oder aber
in der Abkehr zu fördern.

Erzbischof Hinsley, der höchste römisch-katholische
Würdenträger Englands hat sich unlängst in einer Predigt in London

ausschliesslich mit dem italienisch-abessinischen Konflikt
und der Stellungnahme des Vatikans befasst. In dieser Predigt

könnte, wenigstens für uns Uneingeweihte, mit ein Grund
liegen, warum Hinsley nicht zum Kardinal vorgeschlagen ist,
denn in Rom ist man sehr empfindlich. Hinsley verurteilte
in scharfen Worten den italienischen Angriff in Abessinien,
den er als ein «bewusstes Gemetzel» bezeichnete. Die
Behauptung, dass der Vatikan den italienischen Feldzug unterstütze

und dass bei der grossen italienischen Probemobilma-
chung die Glocken der Pelerskirche geläutet wurden, sei.
unzutreffend.

Wir verstehen sehr wohl, dass Hinsley in seiner Eigenschaft

als hoher katholischer Würdenträger die Handlungen
der Kirche und des Papstes nicht verurteilen kann. Er stellt
kurz alles Geschehene als «unzutreffend» hin. Die guten
Katholiken werden dies glauben, trotzdem sie es in der Tagespresse

anders gelesen haben. Ob die Glocken von Sankt Peter

mitbimmelten oder nicht, das tut doch gar nichts zur Sache ;

es genügt, wenn sämtliche Glocken Italiens den Frevel
einläuteten und dass der Papst den Raubzug moralisch unterstützt,

indem er den Soldaten vor ihrer Abfahrt den Segen

— vielleicht den letzten — erteilt. Man muss wohl Erzbischof
sein, bis man dies als «unzutreffend» abtun kann?

Wie dem auch sei, interessant ist, was Erzbischon Hinsley
über seinen höchsten Vorgesetzten, den Papst, aussagt: «Was
kann der Papst tun, um diesen oder irgendeinen anderen
Krieg zu verhindern? Br ist ein hilfloser alter Mann mit
einer kleinen Polizeitruppe, die ihn selbst und die unbezahlbaren

Schätze des Vatikans bewacht und seinen loinzigen
Staat beschützt.» Der Papst könne nicht einen benachbarten
Staat (Italien), der eine absolute Kontrolle ausübe und mit
allen modernen Gewaltmitteln ausgerüstet sei, verurteilen.
Wenn er die Exkommunikation ausspräche, würde er einen

Krieg mit dem benachbarten Diktator unvermeidlich machen
und gleichzeitig den Frieden und das Gewissen der grossen
Massen in Italien stören, was einen grossen kirchenfeindli-
chen Aufruhr zur Folge haben würde. Der Papst könne ferner

in dem italienisch-abessinischen Streit kein Urteil abgeben,

weil er von den beiden Parteien nicht eingeladen worden

sei, den Konflikt zu schlichten. Ausserdem sei der Papst
durch den geheimen Vertrag von London im Jahre 1915

ausdrücklich von einer weiteren Teilnahme an Friedensverhandlungen

ausgeschlossen worden Schliesslich erklärte der
Erzbischof, er billige den Faschismus zwar grundsätzlich nicht,
aber wenn der Faschismus untergehe, könne Italien durch
nichts vom Chaos gerettet werden, und damit würde auch

die Sache Gottes untergehen.
Diese= Geständnis der Schwäche aus erzbischöfliche"^,

Munde kann uns nur freuen, denn wir finden in den Worten
Hinsley's nichts anderes, als das, was wir je und je verkündeten.

Eine jämmerliche Rolle für einen Stellvertreter Gottes!
Was kann der Papst tun, um diesen oder irgendeinen Krieg


	Der mathematische Gott

