
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 17

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FREIDENKER Nr. 17

ich ihn. Auch der Arzt darf seine Verordnungen nicht ohne
Rücksicht auf die Moral treffen, z. B. hinsichtlich der
Fruchtabtreibung, Kraniotomie usw. Ueberdies sind die religiösen
Akte nicht rein innerlicher Natur, auch äusserer Kult ist
Pflicht. Endlich gebührt Gott als dem Urheber der
Gesellschaft ein gemeinschaftlicher Kult, und die
Religion ist der irdischen Gesellschaft auf mancherlei Weise
von Nutzen, denn sie ist dem Menschen Richtschnur nicht bloss
in geistlichen Dingen, sondern auch im Gebrauche der Dinge
der Sinnenwelt.

Zwar über rein innere Akte vermag Gott allein zu urteilen;

aber soweit Meinungen, auch religiöse, nach aussen hin
sich manifestieren, haben Kirche und Staat das Recht und die
Pflicht, zu hindern, was dem Wohle der Gesellschaft abträglich

ist.

Der Gegner: Aber eine Gesellschaft, die auf ein Gut
hinarbeitet, das in keiner Weise angemessen ist dem
übernatürlichen Ziele, ist als solche nicht gehalten, auf jenes
übernatürliche Ziel zu achten. Nun aber sind die Intentionen des'
Staates gerichtet auf das zeitliche Wohl, und dieses ist in
keiner Weise angemessen dem übernatürlichen Ziele. Also

Der Pater: Das zeitliche Wohl ist zur Erreichung des

übernatürlichen Zieles zwar nicht ein diesem angemessenes
Mittel, wohl aber ist es ihm untergeordnet;

denn «durch die zeitlichen Güter werden wir in unserem Streben

nach Glückseligkeit unterstützt, insoweit nämlich durch
sie das körperliche Leben erhalten wird und insoweit sie uns
organisch dienlich sind zu tugendhaften Handlungen» (Thomas
v. A., Summa theol., II" IIae, q. 83, a. 6). Ja die zeitlichen
Güter wüden, wäre diese Unterordnung aufgehoben, gebieterisch

fordern, dass wir in ihnen das Ziel erblicken; und
tatsächlich: in einer irreligiösen oder atheistischen Gesellschaft

kommt es dahin.

Der Gegner : Und doch scheint ein bloss negatives
Verhalten des Staates zur Kirche hinzureichen: indem der Staat
nämlich nur nichts gegen sie unternimmt, sondern in
Neutralität verharrt. Denn die Staatsgewalt ist zwar gehalten, auf
das Ziel der Tätigkeit der Gesellschaft selbst zu
achten, nicht aber auf das letzte Ziel der mittätigen
Einzelnen. Nun aber ist das Leben nach der wahren Religion
nicht das Ziel der Tätigkeit der Gesellschaft selbst, sondern
das Ziel der einzelnen in ihr Tätigen. Also ist die Staatsgewalt

als solche nicht gehalten, in positiver Weise auf die
katholische Religion und auf das übernatürliche Ziel Rücksicht
zu nehmen.

Der Pater: Wäre die Staatsgewalt nicht von Gott, und

Literatur.

Dr. LEO HEINRICH SKRBENSKY: Die Kirche segnet den Eidbruch.
Das Vorspiel zur geistigen Verknechtung Oesterreichs. Bern,
1935, Verlag Freigeistige Vereinigung der Schweiz. (23 Seiten.)

Der Verfasser der vorliegenden gewissenhaften Studie hat einmal

im Schweizer «Freidenker» (15. September 1934) einen Artikel
«Zur Werbung unter Katholiken» veröffentlicht. Gemeint war
natürlich die Werbung für das Freidenkertum, so weit eine solche mit
intellektuellen Mitteln überhaupt möglich ist. Es wurden die
Widersprüche aufgezeigt, die sich aus den Lehren der Kirche zwangsläufig
ergeben müssen, sobald man diese wirklich ernst nimmt. (Im Jahre
1933 ist übrigens im Querido Verlag Amsterdam ein antikirchlicher
Roman erschienen : Gustav Regler «Der verlorene Sohn», der mit
ähnlichen Argumenten den diplomatischen Künsten der Romkirche
auf den Leib rückt.)

Kein Zweifel, dass diese, an den gesunden Menschenverstand
appellierende Methode der Freidenkerwerbung insbesondere auf eine
gewisse Schicht ehrlich denkender Intellektueller Eindruck zu
machen geeignet ist. (Sagte doch schon Kant in seiner «Prolegomena»:
«Soviel ist gewiss: Wer einmal Kritik gekostet hat, den ekelt auf
immer alles dogmatische Gewäsche».) Die gleiche Methode wendet
Skrbensky in der vorliegenden Broschüre an, die sich auf eine gründliche

Kenntnis des einschlägigen Materials stützt. Dem denkenden
Leser bleibt wirklich nur «die Wahl zwischen dem streng römischen

wäre das Ziel der Gesellschaft selbst nicht untergeordnet dem

geistlichen Leben, dann würde dies zutreffen; dem ist aber
nicht so. «Geheiligt sei den Oberen der Name Gottes», sagt
Leo XIII.

Einen ähnlichen Irrtum vertraten die Liberalen und die
Semirationalisten mit der Behauptung: «Der Philosoph und
die Philosophie sind verschiedene Dinge; jener hat das Recht
und die Pflicht, sich jener Autorität zu fügen, die er selbst
als die wahre erkannt hat; die Philosophie aber kann
und darf sich keiner Autorität fügen.» Dieser Satz ist verurteilt
im Syllabus (Denziger Nr. 1710). Zudem lassen Natur und
Uebernatur sich in der Praxis nicht so voneinander trennen,
wie man sie in der Spekulation unterscheidet. Denn das

spekulative Denken sieht von den Einzelheiten ab, um
das Allgemeine zu betrachten, während umgekehrt das

praktische Denken ausgeht auf tätiges Handeln im Einzelfalle.
Und im konkreten Falle können wir ein letztes natürliches
Ziel nicht verfolgen, ohne das übernatürliche Ziel im Auge
zu behalten; denn der Mensch ist nach dem Naturrecht zum
Gehorsam gegen Gottes positive Gebote verpflichtet.

Der Gegner: So dürfte denn der Staat die Kulte der

Ungläubigen und der Häretiker nicht dulden? Aus solcher
Unduldsamkeit aber würden viele öffentliche Misshelligkeiten
folgen

Der Pater: Der Staat darf nicht an sich (d. h. ohne

gerechten Grund) das dulden, was im Wesen böse und
widergöttlich ist^gelegentlich jedoch sind die Kulte der
Ungläubigen und Häretiker zu dulden, nämlich als das kleinere
Uebel. Böses dulden heisst das Böse nicht
verhindern, das Böse aber muss an sich verhindert

werden. (Vgl. Thomas v. A., Summa theol., IIa II"'',
q. 10, a. 11, von der Toleranz gegen Ungläubige; q. 11, a. 3 ad

2, von der Toleranz gegen Häretiker.) Hiernach darf die
Staatsgewalt, mag sie die Kultfreiheit auch hie und da dulden dürfen,

sie doch keinesfalls jemals durch Gesetz
sanktionieren. Die Kultfreiheit sanktionieren heisst die
Gottlosigkeit sanktionieren, denn ein falscher Kult ist
Aberglaube und Gottlosigkeit.

Der Gegner: Gut aber ist doch das, woraus eine gute
Wirkung folgt. Nuu aber folgt aus der Kultfreiheit eine gute
Wirkung, nämlich die gesetzliche Freiheit der wahren
Religion. Also ist die Kultfreiheit etwas Gutes. (Dies das Argument

jenes Liberalismus, der sich den katholischen nennt.)

Der Pater: Das, woraus Gutes folgt, kann gut sein an

sich, oder es kann gut sein durch Zufall. Aber es ist nicht

immer an sich gut. — Und so ist auch der Schlussatz nur

und dem freidenkerischen Standpunkt», mit welchen Worten die
Schrift wirkungsvoll abschliesst.

Es wird gezeigt, dass sämtliche gut katholischen Mitglieder der
österreichischen Regierung eidbrüchig geworden sind, als sie gegen
alles Recht und Gesetz eigenmächtig eine neue Verfassung begründet
haben. Und die Kirche hat diesen Eidbruch gesegnet, so wie sie
einst im Weltkrieg die Mordwafffen gesegnet hatte. Nun ist wohl
nach der katholischen Lehre der Eidbruch gestattet, wenn derselbe
dem Wohle der Kirche dient. Und dass die geistige Verknechtung
Oesterreichs der Macht der Kirche förderlich ist, das braucht nicht
erst bewiesen zu werden. Aber allen sittlich empfindenden Menschen
ist es darnach klar, dass «die katholische Kirche eine im tiefsten
Grunde unsittliche Politik treibt und begünstigt».

Um diesen Nachweis war es dem Verfasser zu tun und dieser
Nachweis ist ihm auch vollständig gelungen. Seine Schrift kann daher
auch dort mit Erfolg agitatorisch verwendet werden, wo es sich
darum handelt, zu zeigen, dass Religion und Sittlichkeit nicht
notwendig zusamengehören und dass gerade die katholische Kirche es
ist, die in ihrem eigenen Interesse auch heute noch die jesuitische
Moral praktiziert: «Der Zweck heiligt die Mittel». Gewiss gibt es
auch weltliche Institutionen, die sich nur von Nützlichkeitserwägungen

leiten lassen. In England gilt seit je der Grundsatz: «Right or
wrong, my coüntry!» (Recht oder unrecht, mein Vaterland. —
Sinngemäss ist zu ergänzen: geht mir über alles!). Und im heutigen
Deutschland denkt man ähnlich: Recht ist, was der völkischen
Gemeinschaft dient. Aber — und das betont Skrbensky auch in einem



Nr. 17 DER FREIDENKER 131

bedingt richtig. Die Kultfreiheit ist nicht an sich gut, im
Wesen ist sie gottlos ; aber dass sie gelegentlich gut sei,
gebe ich zu mit Rücksicht auf die Freiheit der wahren Religion.

Diese Freiheit der wahren Religion
aber ist nicht notwendig gegründet in der
Freiheit aller Kulte, vielmehr schliesst sie
jene von sich her aus.

Der Gegner : Aber ein Grundsatz, der die Freiheit der
wahren Religion verteidigt, ist doch zulässig. Nun aber wird
aus dem Grundsatze der Kultfreiheit zugleich die Freiheit
der wahren Religion verteidigt. Also

Der Pater: Als Behauptung (thesis) ist dieser
Grundsatz auch dann nicht zulässig, wohl aber als
Annahme (hypothesis). Denn an der Kulturfreiheit haben wir
ein argumentum ad hominem*), gegen eine nämlich, welche
die Kultfreiheit proklamieren und dennoch die wahre Kirche
verfolgen, ihren Kult unmittelbar oder mittelbar hindern.
Diese argumentatio ad hominem3) ist berechtigt, und die
katholische Kirche verschmäht sie nicht, sondern hält an ihr
fest zur Verteidigung ihrer Freiheitsrechte. Aber hieraus folgt
nicht, dass die Kultfreiheit, in sich betrachtet, von Katholiken
dürfte verteidigt werden, denn in sich ist sie widersinnig
und gottlos. Denn Wahrheit und Irrtum können
nicht die gleichen Rechte besitzen. Man darf
nicht etwas Falsches sagen, um die Wahrheit zu verteidigen,
sc wenig wie man Böses tun darf, damit Gutes daraus
erwachse. Darum schreibt der hl. Paulus an die Römer (3,7) :

«Denn wenn die Wahrheit Gottes durch meine Lüge um so
reicher wird zu seiner Verherrlichung, warum sollte ich dann
noch als ein Sünder gerichtet werden? Und sollten wir nicht
vielmehr also tun, wie man uns lästert und wie etliche
behaupten, dass wir sagen: „Lasset uns Uebles tun, auf dass
Gutes daraus komme?" Die Verdammnis solcher ist gerecht.»

Der Gegner: Im wirklichen Leben ist das, was praktisch

ist, schlechthin wahr. Nun aber ist eure obige These
keine praktische, sondern ein spekulatives Ideal, wie man es
in der Schulstube lehrt, während andererseits die Annahme
der Kultfreiheit praktisch brauchbar ist. Also ist diese
Annahme schlechthin wahr.

") Der aristotelisch-scholastische Fachausdruck argumentum
(argumentatio) ad hominem hat eine doppelte Bedeutung: er bezeichnet
entweder einen dem Verständnis und Interesse des Hörers ange-
passten, nicht streng logischen Beweis («Was würdest d u sagen,
wenn .»). oder er bezeichnet einen Beweisgang, der aus der
gegnerischen Behauptung die Richtigkeit der eigenen folgerichtig
ableitet. Hier ist der Ausdruck in der zweiten Bedeutung gebraucht.
Der Uebers.

Nachwort — «die katholische Kirche tritt vor alle Welt in dem
stolzen, wenn auch irrigen Bewusstsein hin, mehr zu sein als eine'
bloss menschliche Institution, und es ist daher doppelt empörend,
wenn sie sich dann von Institutionen und Interessentengruppen, über
die erhaben zu sein sie sich anmasst. praktisch in keiner Weise
unterscheidet, ia sie an Käuflichkeit, Selbstsucht und Unehrlichkeit
noch Übertrift».

Die angeführten Proben dürften genügen, um zu beweisen, dass
die kleine, doch inhaltsreiche Schrift sich selbst empfiehlt.

Hartwig.
Neuerscheinungen.

Im Laufe des September erscheinen im QUERIDO VERLAG,
Amsterdam, folgende Werke:
LION FEUCHTWANGER : «Die Söhne». Der Romantrilogie «Jose¬

phus» zweiter Teil.
KURT KERSTEN: «Peter der Grosse». Eine Biographie, illustriert.
HEINRICH MANN: «Die Jugend des Königs Henri Quarre». Ein hi¬

storischer Roman.
KLAUS MANN: «Symphonie Pathetique». Ein Tschaikowsky-Roman.
LUDWIG MARCUSE: «Ignatius von Lovola». Eine Biographie, illustr.
ROBERT NEUMANN: «Streuensee, Doktor, Diktator, Favorit». Ein

historischer Roman.
RUDOLF OLDEN: «Hitler». Eine Biographie.
JAKOB WASSERMANN: «Tagebuch aus dem Winkel». Erzählungen

und Aufsätze aus dem Nachlass.

Der Pater: Schlechthin wahr ist das, was praktisch ist
als ein gesolltes Ziel oder als ein in sich taugliches
Mittel ; was aber praktisch ist als ein nur fallweise
brauchbares Mittel, ist nicht schlechthin wahr. Unsere
obige These nennt ja das zu erstrebende Ziel, nämlich: die
wahre Religion muss angenommen werden
von allen Menschen, und zwar nicht bloss
von jedem einzelnen, sondern von der
Gesellschaft als solcher. Freilich müssen in Verfolgung
dieses Zieles die besonderen Umstände in Betracht gezogen
werden; so ist es denn von Fall zu Fall und gelegentlich ein
Gebot der Klugheit, dass man etwas Böses dulde, um grösseres
Uebel zu verhüten. Wir können jedoch die obige Behauptung

nicht behandeln wie ein spekulatives Ideal, das man in
der Praxis vernachlässigen dürfte, denn das hiesse sich
abkehren von dem erstrebten Ziele. Der vorige Einwand stammt
aus dem Nominalismus oder Empirismus, welcher die
allgemeinen. Prinzipien auf den Sonderfall reduziert und die
Sittlichkeit auf den Erfolg. Das käme ja dem gleich, wie wenn
man sagte: «Alle Pflichten der Menschen sind ein eitler Name,
und alle Handlungen der Menschen haben rechtliche Kraft»
(Denzinger Nr. 1759), wie dies die praktische Folgerung des
Nominalismus ist. In diesen manchmal gar schwierigen Fragen

müssen Leitsterne sein: die unweigerliche Festigkeit des
Glaubens, der bestrickende Zauber der christlichen Liebe und
eine wache, die verwendbaren Mittel wohl abwägende Klugheit.

Der Gegner : So wird denn keinerlei gesetzliche Denk-
und Redefreiheit gewährt, keinerlei Freiheit des Gewissens
und der Kulte? Das ist aber verfehlt, denn der Mensch besitzt
die Freiheit, anzunehmen, was ihm als wahr erscheint, und
sich zu entscheiden unter freien Meinungen.

Der Pater: Wohl wird gesetzliche Denkfreiheit gewährt,
d. h. das Recht, alles Wahre, zuvörderst die wahre
Religion, anzunehmen, nichts zuzulassen ausser was
evident wahr oder glaubwürdig ist, und zu wählen, unter freien
Meinungen. Ebenso wird die Redefreiheit gestattet, soweit
Wahres und niemandem Schädliches geredet
wird.

Eine absolute moralische Denk- und Redefreiheit aber
kann man nicht gewähren, weil niemand das Recht
hat, den Irrtum zuzulassen oder gar zu lehren.
Zwar können wir irren und dann wegen guten Glaubens
entschuldigt werden. Das Recht aber, den Irrtum nach
Belieben anzunehmen, widerstreitet, objektiv

gesprochen, der Vernunft. Ebenfalls besteht kein

ARNODL ZWEIG: «Erziehung vor Verdun». Roman.
Im EUROPA-VERLAG, Zürich erscheinen:

KONRAD HEIDEN: «Adolf Hitler», das Leben eines Diktators. Eine
Biographie aus der Feder des früheren Mitarbeiters der «Frankfurter

Zeitung» in München.
HEINZ LIEPMANN: «... wird mit dem Tode bestraft». Eine Chro¬

nik aus Deutschland.
ADOLF SAAGER: «Giuseppe Mazzini», die Tragödie eines Idealisten.

Die Biographie des grossen Italieners.
GERHART SEGER: «Reisetagebuch eines deutschen Emigranten».

Die Erlebnisse des früheren Reichstagsabgeordneten nach seiner
Flucht aus dem Konzentrationslager.

Im VERLAG OPRECHT, Zürich erscheinen:
EDUARD BEHRENS: «Aus Deutschland ausgewiesen». Berichte aus

dem Dritten Reich von dem früheren Deutschlandreporter der
«Basler Nationalzeitung».

DICHTER HELFEN — Novellen. Mit Beiträgen von: Martin Andersen
Nexö, Schalom Asch, Bernard Brentano, Georges Duhamel, Leo
Ferrero, Ernst Glaeser, Josef Kastein, Selma Lagerlöf, Emil
Ludwig, Andre Malraux, Heinrich Mann, Thomas Mann, Andre
Maurois, Alfred Polgar, Ignazio Silone, Upton Sinclair. Vorwort
Prof. W. E. Rappard. Zu Gunsten des Comite International pour
le placement des intellectuels refugies in Genf.

R. I. HUMM: «Die Inseln». Roman.
Zürich. Die Stadt Zürich in Wort und Bild. 64 Bildseiten in Kup¬

fertiefdruck. 16 Textseiten. Fotos von Gotthard Schuh, Text von
von Gotthard Jedlicka.



132 DER FREIDENKER Nr. 17

Recht dazu, eine innerlich oder äusserlich gewisse Wahrheit
abzuweisen, z. B. die ausreichend dargelegte wahre Religion
abzulehnen und eine andere, die einem besser passt,
anzunehmen. Darum wäre es richtiger, von der Pflicht statt

von der Freiheit zur Annahme der wahren Religion zu

sprechen.
Der Gegner: Die katholische Kirche widerspricht sich

selbst, denn sie fordert für sich die Freiheit, ja sogar eine
gewisse Förderung von andersgläubigen Staaten und lehrt doch

selbst, ein katholischer Staat dürfe diese Freiheit und Förderung

Andersgläubigen nicht zugestehen. Wenn die Kirche
Andersgläubige aussch Hessen kann, dann
auch ein andersgläubiger Staat die Kirche.

In diesem Sinne ist das Wort L. Veuillots zu verstehen,
das er an die Gegner der Kirche gerichtet hat: «Ich fordere
von euch auf Grund eurer Grundsätze die Freiheit, euch
abzulehnen auf Grund der meinen.»

Der Pater: Darin liegt kein Widerspruch. Denn die
Kirche macht das ausschliessliche Recht auf Förderung ja f ü r
die Wahrheit geltend, und das heisst für sich selber,
weil sie die Gewiss heit hat, im ausschliesslichen

Besitze der vollen Wahrheitzusein.
Tatsächlich darf sie in einem Gebiete, wo jeder Sekte Freiheit

gewährt ist, doch wohl die gleichen Rechte, die man dem
Irrtume gibt, für sich beanspruchen. In einem andersgläubigen

Staate jedoch weist sie auf die Zeugnisse ihrer Sendung
hin, um zu zeigen, dass ihr zumindest Duldung gebühre. Und
sie selbst übt diese Duldung in einem katholischen Staate gar
oft gegen Andersgläubige, um grösseres Uebel zu verhüten.

So fordert die Kirche Freiheit an sich kraft des Rechtes
der Wahrheit selbst, und sie fordert Freiheit gelegentlich
ad horninem kraft der Gewissensfreiheit, die ihre Gegner
proklamieren. Und sie bestreitet dem Irrtume die
Freiheit, weil es kein Recht zum Irrtum gibt.

Der Gegner: Es wäre besser, jeglicher Religion volle
Freiheit zu gewähren und den Irrtum lediglich durch die Ver-
kündung der Wahrheit zu bekämpfen. Dann würde die wahre
Religion durch ihre blosse innere Ueberzeugungskraft
verbreitet werden und gedeihen, da ja die Wahrheit stets über
den Irrtum siegt. (So Lamennais.)

DerPater: Es ist nicht besser dem Irrtume die Freiheit

zu lassen, denn dies führt zum Verderben. «Der weitaus
grösste Teil der Bürger vermag dem Blendwerk und den
Fallstricken der Dialektik, vor allem jenen, welche den bösen
Lüsten schmeicheln, entweder überhaupt nicht oder doch
nur unter den grössten Schwierigkeiten zu entgehen.» (Leo
XIII., Enzyklika «Liberias».) Und nur die wenigsten Men-

HUM0R1S TISCHE ECKE.
Nicht zu bekehren

Ein hoher geistlicher Würdenträger sass einmal bei einem Bankett

neben Voltaire. Er nahm sich vor, ihn von seiner
Gottlosigkeit zu bekehren und fragte ihn: «Nehmen wir an, Sie gehen
eines Tages am Hause Faubourg St-Antoine Nr. 21 vorbei, ein Dachziegel

fällt gerade drei Meter vor Ihnen zu Boden, ohne Sie zu
treffen. Nun, Monsieur Voltaire, was ist das?» «Ein guter Zufall»,
lächelte Voltaire. «Also gut, nehmen wir aber an, Sie gehen acht
Tage später am Hause Faubourg St-Antoine Nr. 21 vorbei, ein
Dachziegel fällt gerade drei Meter vor Ihnen zu Boden, ohne Sie zu
treffen. Ich frage nochmals, was ist das?» «Mein Gott, ein Glücksfall»,

sagte Voltaire. «Also nochmals: Sie gehen acht Tage später
am Hause Boulevard St-Antoine Nr. 21 vorbei, ein Dachziegel fällt
gerade drei Meter vor Ihnen zu Boden, ohne Sie zu treffen. Ich
beschwöre Sie, Herr Voltaire, was ist das?» «Je croi que c'est l'habitude
des tuiles», antwortete Voltaire in sachlich-ernstem Ton.

(«Der Bund».)

Er kann nicht garantieren!
Ein Siebzigjähriger rapportiert dem «Times» folgende Frage, die

ein sterbender Millionär an den am Bettrand sitzenden Geistlichen
stellt: «Wenn ich der Kirche eine Summe, sagen wir 10.000 Pfund
Sterling, vermache, können Sie mir garantieren, dass ich in
den Himmel komme?» Auf diese Frage antwortete der Geistliche
taktvoll : «Ich bedaure, Herr, dass ich dies nicht garantieren

sehen pflegen Wahrheit und Tugend; dagegen heisst es bei
I. Joh. 2, 16: «Alles, was in der Welt ist, ist Fleischeslust und
Begierlichkeit der Augen und Hoffart des Lebens.» Darum
ist «die Furcht des Herrn der Anfang der Weisheit» (Ps. 110,

10). : ;
"¦ f";

Nationalkongress der franz. Freidenker
15.— 18. August in Mulhouse.

«Erlebtes Freidenkertum» wäre wohl die richtige Ueberschrift

zu diesem Bericht über die wichtigste Tagung der
französischen Freidenker. Nicht nur mir und den andern
Gästen, die diesem Nationalkongress beiwohnten, sondern
wohl auch allen französischen Gesinnungsfreunden werden
diese Kongresstage einen tiefen bleibenden Eindruck hinterlassen

haben, einen Eindruck, der sich in der kammenden
Arbeit für die freigeistige Sache auswirken wird zum Wohle
der gesamten Bewegung. Es fällt bei der Mannigfaltigkeit
der Erlebnisse schwer, diesen imposanten Kongress in grossen

Zügen zu beschreiben, ohne dabei Wertvolles wegzulassen.

Ich will es versuchen.

Als die offizielle Delegation unserer Freigeistigen
Vereinigung, bestehend aus deren Zentralpräsidenten,
Gesinnungsfreund Schiess und dem Schreibenden am Donnerstag,
den 15. August im Verlaufe des Vormittags in Mulhouse
ankamen, hatte der Kongress bereits seine Arbeiten
aufgenommen. Am Mittwoch Abend schon hatte unter der Leitung
von Kamerad Erhard, Redaktor vom «Republikaner», der den

erkrankten Präsidenten der Mülhauser Sektion, Gesinnungs-'
freund May, ersetzte, eine öffentliche Versammlung

stattgefunden, an der der Vorsitzende auf die
spezielle Lage des Elsass hinwies, das die Laiengesetzgebung des

übrigen Frankreich nicht kennt. Kamerad Claraz sprach von
der Tragödie, die sich im Geiste jener Priester abspielt, die,
wie er, die Wahrheit erkannt* haben und dann rückte der
nimmermüde und vielgehasste Lorulot an mit einer Rede,
die sich mit den sozialen und geistigen Zeitprobleimen
beschäftigte und die mit folgenden glühenden Bekenntnisworten

endigte: «Wir sind auf dem richtigen Wege, denn wir
haben die Macht der Wahrheit in unsern Händen, und alle
Gefahren der Welt werden es nicht fertig bringen, den Irrtum
in Wahrheit zu verwandeln.»

Die Morgensitzung vom Donnerstag, die eigentliche
Eröffnungssitzung, steht unter der Leitung von
Gesinnungsfreund Erhard. Der französische Nationalverband hat
keinen Zentralpräsidenten, sondern der jeweilige Vorsit,

kann; aber ich kann Sie versichern, dass dieses Experiment wohl
'wert ist, versucht zu werden!» (Literary Guide, London.)

Ein musterhaftes, anmächeliches deutsches Heiratsgesuch
findet sich in Ludendorffs Zeitschrift «Am heiligen Quell deutscher
Kraft». Es lautet folgendermassen: «Deutsche Frau, artrein und
blutsauber, aus perlendem Weibstum, geschlechterschlossen und
sippeverwurzelt, sucht männlichen Weggenossen zum Werken an
deutscher Zukunft.» Wen es da nicht lockt. («Der Bund».)

Freigeistige Merksprüche.
Militär und Pfaffen geben uns zu schaffen.
Pfaffen und Militär machen Kopf und Beutel leer!

* * *
Sprichwörter :

Des lieben Gottes Junker und Drohnen
essen gut, tun nichts und haben frei wohnen.

* ^ **
Was weder Gott noch Menschen Nutz,
Gehört in eines Klosters Schutz.

* * *
Tu wie der Pfaff, das rate ich,
Und segne zum allerersten dich!

* * *
Wer will haben rein sein Haus, f
behalte Pfaff und Mönche draus!


	Literatur

