Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)
Heft: 13
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98 o DER FREIDENKER

Nr. 13

kulturfordernd erkannt hast. Erst dann darfst Du dies auch
von den andern verlangen und auch hier wieder zuerst von
denen, die Du als Gleichgesinnte kennst. Bevor Du die Mensch-
ieit umkrempeln kannst, musst Du Dich selbst umformen,
und wenn eine Gemeinschaft sich iiber eine andere erheben
will, so muss sie zuerst bei sich verwirklichen, was sie von
der andern verlangt. Wer Toleranz predigt, muss sich selbst
gegeniuber untolerant sein, und er darf diese Toleranz nicht
nur verlangen fiir seine eigene Ueberzeugung, sondern muss
sie auch ausiiben jeder andern aufrichtigen und ehrlichen
Ueberzeugung gegeniiber.

Gewiss, wir Freidenker sind Kémpfer oder sollten es we-
vigstens sein. Deshalb, Gesinnungsfreunde, vergessen wir
nicht, dass die Sache, fiir die gekdmpft wird, meistens beur-
teilt wird nach den Methoden, mit denen gekdmpft wird.
«Durch Heftigkeit ersetzt der Irrende, was ihm an Wahrheit
und an Kriften fehlts, sagt Goethe. Nicht die Heftigkeit des
Kampfes ist massgebend, sondern die Ehrlichkeit und Auf-
richtigkeit. Nicht der ist der wertvollste Kadmpfer, der bei
giinstiger Gelegenheit laut schreit und wenn er sich mit seiner
Ueberzeugung verlassen vorkommt, schweigt. Mut zur freien
Meinungséusserung braucht es dann, wenn man- sich nicht
unter Gleichgesinnten befindet. Ganz besonders nétig ist die-
ser Mut aber, wenn das, was den Begriff Staat ausmacht,
das Wesentlichste und Wertvollste der selbst erkdmpften Welt-
und Lebensanschauung mit seiner starken und geballten Faust
zu zerschlagen droht.

Diese Gefahr besteht fiir den Freidenker immer in gros-
serm oder kleinerm Ausmass, sie besteht fiir jede Gemein-
schaft, die etwas Neues, Besseres schaffen will. Aber diese
Gefahr gilt es zu erkennen, und dann heisst es erst recht
tapfer, aber anstindig zu dem zu stehen, was man als wahr
erkannt hat. Wer wie der Vogel Strauss bei Gefahr den Kopf
in den Sand steckt, der wird eines schénen Tages unange-
nehme Ueberraschungen erleben miissen. Das ist nicht Ueber-
zeugungstreue, die sich nur unter Gleichgesinnten zu #ussern
wagt und «schiichtern» schweigt, wenn der Gegner stark ist.

Was fiir jeden Einzelnen von uns gilt, das gilt ebenso fiir
die ganze freigeistige Bewegung. Wir miissen gemeinsam un-
sern Kampf fiir die geistige Befreiung so gestalten, dass wir
jederzeit freudig zu unserer Sache stehen diirfen. Als den-
kende Menschen sind wir verpflichtet, den Ursachen nachzu-
spiiren, die so viele unserer Mitmenschen noch an kirchliche
Dogmen binden. Es gilt, die Zusammenhénge aufzudecken, die
den Kirchen, speziell der rémischen, zu dieser Macht iiber die
Menschen verholfen haben, eine Macht, die iibrigens alles
andere ‘als eine geistige Macht ist. Mit der Blosstellung des

Gldubigen ist es nicht getan und mit Beschimpfungen und
Beleidigungen dessen, was ihm <heilig» ist, noch viel weniger.
Auch bei den kirchlich (Gesinnilen gibt es viele ehrlich Ueber-
zeugte, die das beste fiir ihre Mitmenschen wollen. Selbst bei
den kirchlichen Funktionéren, die direkte Stiitzen des Systems
sind, das unser irdisches Leben als nebensichlich erklirt (die
Seligpreisungen!) und es nur als Vorstufe zu einem ewigen
jenseitigen Leben hinstellt — von dem noch keine Wissen-
schaft etwas entdeckt hat —, gibt es gewiss ehrlich iiberzeugte
Menschen, die gerade, um es in der Ewigkeit recht schon
zu haben, im Diesseils bei ihrem hochsten Richter Pluspunkte
zu erwerben suchen. Alle diejenigen, die sich Werken der
Charitas widmen, leisten fiir die diesseitige Menschheit oft
Wertvolles. wenn diese guten Taten schon meistens aiciil
einem Altruismus, einer aufrichtigen Menschenliebe entsprin-
gen (Liebe deinen Nichsten wie dich sebst!), sondern eher
egoistischen Motiven, fiir die nicht sie personlich, sondern das
kirchliche Dogma mit seinem Lohn im Jenseits verantwort-
lich ist.” Ein Bodelschwingh, ein Albert Schweitzer und Hun-
derte und Tausende, die in der sog. innern Mission arbeiten,
leisten viel Gutes. Doch es ist nicht an mir, solche Leistungen
zu riithmen, das besorgen diejenigen Verteidiger kirchlicher
Dogmen, die selbst ein «Christentum der Tat> nur vom Horen-
sagen kennen, schon selber. Ich habe diesen Punkt nur er-
wihnt, weil es zum <Krkenne dich selbst> des Freidenkers
gehort, dass er den Gegner und damit auch seine eigene Auf-
gabe richtig einschétzt. Es gilt nicht Untertanen oder Ver-
treter (ausgenommen die verantwortlichen Generalvertreter)
eines Systems zu bekdmpfen, sondern das System selbst. Wenn
wir dabei an die kirchlichen Dogmen denken, so kann es uns
z. B, ziemlich gleichgiiltig sein, ob der einzelne Gldubige in
der Hoffnung auf einen Lohn oder aus Furcht vor einer Strafe
in einem Jenseits Gutes tut und Boses ldsst, sondern unsere
Pflicht als Freidenker ist es, darauf hinzuweisen, dass durch
das Dogma eines Jenseits, das im allgemein christlichen Dog-
ma der Trennnung von Leib und Seele fusst, die Menschen
ven einer menschenwiirdigen Gestaltung des Diesseils abge-
halten werden. Die Wissenschaft und der fortschrittliche und
gebildete Mensch kennt diesen Dualismus von Leib und Seele
nicht, und Tausende und Abertausende, die an Festtagen die
Kirchenbinke bevilkern und etwa einmal verschimt am Ra-
dio eine Predigt anhoren, glauben nicht an ihn, weil das Le-
ben ihnen tdglich das Gegenteil zeigt. Aber fiir die unbe-
kannte X «Gotty einsetzen, damit die Gleichung aufgeht, das
ist doch einleuchtend und vor allem bequem. Und wenn der
Nichtphilosoph, der gewdhnliche Alltagsmensch «Gotty sagt
oder denkt, so meint er den kirchlichen Gott, den er im Re-

Feuilleton.

Entiiuschter Glaube,

Zehn Jahre war ich alt, als einer in mein Leben trat, erzogen
von Soldaten, Unteroffizieren und Offizieren und meine Erziehung
in die Hand nahm. Zehn Jahre, als einer zu befehlen begann, mich
anschrie, priigelte und noch mehr priigelte.

Zc¢hn Jahre war ich all, als ich anfing zu wissen, was Zwang
ist und anfing, ihn zu hassen, sinnlos zu hassen.

Zehn Jahre war ich alt, und ging in die fiinfte Klasse der
Volksschule, als wir nach bestandener erster Beichte fiir die Kom-
munion vorbereitet wurden. Der Pfarrer, der uns unterrichtete, er-
zihlte uns von der ungeheuren Wandlung, die uns der Empfang
des Leibes Gottes bringen wiirde. Er beschrieb durch viele Bei-
spiele die Qualen der unwiirdig Empfangenden, der «Gottesrduber».

Es gab da plotzlich Blitzschlige aus heiterem Himmel auf sol-
che Siinder, lebenslidngliches Ungliick, Kranksein, Ruhelosigkeit, Léh-
mungen. Das nagende Gewissen irieb die Gottesrduber in die Welt
hinaus, liess sie Verbrechen begehen. Sie endeten nicht selten im
Zuchthaus, und nach dem Tode winkte die ewige Qual, die Holle.

Und auf der Seile der Biissenden, der Reinen, war Ruhe, Gliick,
waren Wunder und Verkldrungen.

Ich lauschte begierig. Ich lernte. Ich hiitete mich vor jeder
Siinde, lebte in einer stindigen, gespannten Angst was erleben zu

miissen, wodurch meine Seele Schaden empfinge. Ich schlief oft bis
tief in die Nacht hinein nicht und lispelte in einem fort Gebete. Ich
redete einfiltig mit Gott. Ich spiille nach jeder Mahlzeit meinen
Mund aus, putzte fanatisch meine Zihne. Nicht nur in eine reine
Seele sollte Gott Einzug hallen, sondern auch in einen reinen Magen.

Ich vergass oft alles, bekam Priigel vom Lehrer und zu Hause.
Ich hatte Angst, Angst, Angst.! —

Wenn ich allein war, iiberfiel mich eine irre. Verziickung, eine
besinnungslose Freude, wenn ich mir ausmalte, wie ich sei, wenn
der Herr in mich gekommen wire.

Ich spiirte keine Priigel, alles um mich war verloschen. Ich
hatte ein Gefiihl, als sei alles schwebende Unwirklichkeit um mich.

Doch dann kam wieder die Angst, die furchtbare Angst, vor der
plotzlichen Versiindigung und auf einmal — ein bohrendes Miss-
trauen; ein Grauen vor allen Menschen. —

Meine Mutter war sehr fromm. Sie hatte oft und oft Gott emp-
fangen und war unveriindert geblieben. Meine Geschwister waren
leichtziingig, hatten viele Male Gott empfangen, aber man sah ihnen
nichts an. Alle Dorfleute waren fromm oder siindhaft, aber alle,

[ oo 2 2w aun mue s aun sun aun aun pun aas aun amn S mun Sun Nan S un S S N Bmm S S S

Ein Budh?

Die Literaturstelle der F. V. S. Gutenbergstrasse 13, Bern, be-
sorgt es Ihnen.




Nr. 13

DER FREIDENKER

99

ligionsunterricht kenncn gelernt hat und nicht einen deisti-
schen noch pantheistischen Gott, sondern den personlichen
Gott, der, falls er wirklich existiert, belohnt oder straft, die-
ser Golt, dessen leibhaftiger Sohn verkiindet hat: «Arme habt
ihr jederzeit unter euch» und bei dem man Vorteile erzielt,
wenn man diesen Armen hilft. Damit man aber den Armen hel-
fen kann, darf man nicht mithelfen, den Urspriingen der Armut
nachzugehen und sie auszurotten versuchen, sonst wire der
Glaubige ja nichl mehr in der Lage, «gottwohlgefilliges Wer-
ke zu verrichten. Dies sind nur einige Punkte, die. zum <Er-
kenne dich selbst!> des Freidenkers gehoren.

Wir Freidenker sind aber auch alle Glieder der grdssern
Gemeinschaft des Volkes, und als solche haben wir auch zu
allen menschlichen Fragen Stellung zu nehmen. Wir miissen
als Mcnschen mit Menschen zusammenwirken, auch mit de-
nen, die unsere Welt- und Lebensanschauung nicht teilen.
Auf dem Boden der Toleranz ist dieses Zusammenwirken n:6g-
lich, je es ist bitter notig, wenn wir im Sinne unserer Be-
wegung am menschlichen Fortschritt arbeiten wollen. Als
Schweizer, als Europder, als Menschen, die die Begriffe
Menschheit und Menschlichiseit einander mégiichst nahe brin-
gen wollen, werden wir uns bemiihen, Leid und Ungerechtig-
keit soviel als moglich in ihren Wurzeln auszurotten, damit
es nicht mehr Menschen gibt, die ohne eigenes Verdienst oben
sind und solche, die ohne eigene Schuld unten sind. Wir
miissen zu den Unlerdriickten, zu den Stiefkindern des Le-
bens halten, nicht nur durch Almosengeben, sondern indem
wir auch ihnen die ‘Moglichkeit eines Aufstieges verschaffen,
damit «die da unten» aussterben, von denen Laotse schon
€00 Jahre vor unserer Zeitrechnung schrieb: «Die da unten
hungern, weil die oben das ihre fressen; darum hungern die
unten. Die unten sind schwer zu leiten, weil die oben sie
immer ver-leiten; darum sind die unten so schwer zu leiten.
Die unten sterben so leicht, weil sie so schwer leben; darum
slerben sie leicht. Man soll ihnen das Leben billig geben, so
wird es ihnen teuer werden.»

Freidenkertum, erkenne deine Aufgabe gerade in der heu-
tigen schweren Zeit. Gerade jetzt gibt es kein Kriechen, keine
Toleranz gegen reaklionire und dogmatische Untoleranz, son-
dern jetzt gill es auszuharren und mutig auf dem Posten zu
bleiben, um das Erreichte zu hallen und im Verein mit allen
fortschrittlichen Kriften — auch denjenigen, die ausserhalb
unserer Bewegung stehen — eine bessere und gerechtere Welt
aufzubauen. Auf denn, vom freien Denken und freien Wort
zur befreienden Tat! i

Das Opium der Gebildeten.)

«Die Religiony ist eine Art geistiger Fusel, in dem
die Sklaven des Kapilals ihr Menschenantlitz, ihre An-
spriiche auf eine halbwegs menschenwiirdige Existenz

ersdufen.»

Dieser Lenin’sche Gedanke ist derselbe, der Karl Marx
veranlasst hatte, die Religion, da sie die Leiden dieser Welt
nicht in der Wirklichkeit, sondern bloss in der Einbildung
behebt, als ein «Opium des Volkes» zu bezeichnen. Rausch-
gifte werden aber dort in Anspruch genommen, wo die Wirk-
lichkeit in den Augen des sie Erlebenden der Illusionierung
bedarf, um ihm ertriglich zu erscheinen. Rauschsucht ist
Flucht aus der Welt der unbestechlichen Tatsachen nach
einem Schemenreich eingebildeter, von Wunschphantasien
gezeugter Formen. Ob zur Erreichung dieses Zieles teu-
rer Sekt oder billigster Branntwein, ob Opium, Heroin, Ha-
schisch oder Religion konsumiert werden, ist vielleicht vom
Geldbeutel oder von der geographischen Lage abhingig, er-
kenntnistheorelisch aber prinzipiell gleichgiiltig, wenngleich
die soziale Funktion und die Gefihrlichkeit der mannigfalti-
gen Rauschgifte verschieden hech einzuschitzen sind. Anschei-
nend am sichersten wirken indes kombinierte Betiubungsme-
thoden, wie sie jeder brave und gottergebene Staatsbiirger
praktiziert, indem er sich zur Befriedigung seines ewigen
Trostbediirfnisses Sonntags zuerst die seelische Umnebelung
in der Kirche und nachher den Alkoholdusel in der Kneipe
besorgt, weil dieser der geistigen Verdauung der in der Kir-
che empfangenen Seelennahrung erfahrungsgemiss forderlich
ist: die Unlogik des Glaubens wird iiberwunden, indem man
die Logik der Vernunft ertrinkt. — Wihrend billiger Schnaps
und primitiver Volksglaube die Narkotika der anspruchslosen
und ungebildeten Gesellschaftsklasse darstellen, bedienen sich
die sogenannten «Gebildeteny» zum Zwecke ihrer ideellen
Flucht aus der Realitét schon vornehmerer Beférderungsmittei:
sie schliirfen teure Weine und salonfihige Likore, ihren Geist
aber verschreiben sie der — Philosophie. Darum nénnt
Hartwig in seinem jiingst erschienenen neuen Buch 2), in Ana-
logie zu der Maraz’schen Kennzeichnung, die Philosophie das
«Opium der Gebildeten» und versteht darunter die aus der
mittelalterlichen Scholastik hervorgegangene Schul- und noch
die heutige Universitétsphilosophie, die grundsitzlich meta-
physisch orientiert ist; sie unterscheidet. sich von ihrer primi-

1) Vgl. die Buchbesprechung im «Freidenker» vom 1. Juni 1935,
Seite 82 ff.

?) Prof. Theodor Hartwig: «Die Krise der Philosophie,
krilische Bemerkungen zum VIII. Internationalen Philoscphen-Kon-
gress in Prag, 2.—7. September 1934», Verlag M. Kacha, Prag.

alle hatlen Gott geschluckt, oft und oft, und nichts an ihnen zeugte
von einer Wandlung.

Mein Vater fluchte, dass oft das ganze Haus bebte, trank, fuhr
jedes Jahr in einen beriithmten Wallfahrtsort und empfing nach der
Beichte den Leib des Herrn — betrank sich hernach in irgend-
einem Br#du und fluchte am andern Tag genau so wie vorher, lésterte
Gott. Nichts hatte ihn geéndert. Alle Menschen nahmen Gott und
wieder Gott in sich auf, und keinen erfasste die Verkldrung, keiner
hatte sich verdndert. Alle blieben gleich, vollkommen gleich! —

Ich wurde irr.

Was war das?

Das!! Das, dass alle gleich blieben nach dem Empfang der
Hostie, dass man keinem etwas ansah?

Das, dass Gott keine Spuren an den Empfangenden zeigte?

Ich sah meinen Vater an, meine Mutter, meine Geschwister, die
Dorfleute, alle, alle. )

Und auf einmal packte mich das Entsetzen.

Alle waren Gottesrduber! Allen lauerte der Teufel auf. Alle
.waren der Holle verschrieben. Alle mussten ewig, ewig, ewig bren-
nen, leiden, brennen, leiden!

Ich weinte oft tief in der Dunkelheit. Ich hatte Angsttraume.
Ich versteckte mich im Heu, wenn mein Vater fluchte, und mein
Herz stand oft still, denn jeden Augenblick konnte, musste ein Blitz
aus heiterem Himmel niederstiirzen. Konnte. musste mein Vater fiir
immer jih verstummen oder tot umfallen! Konnte! Musste!! —

Ich versteckte mich, liess rufen und rufen und gab nicht an.
Ich ass michts mehr. Ich schlief kaum noch. Ich schrie plotzlich
in der Nacht laut auf und fiithlte mich nur geborgen beim Religions-
unterricht in der Schule. — —

Dann kam die heilige Handlung.

Ich weiss nicht mehr, wie ich mich verhielt. Ich fiithlte eine
Oblate auf meiner Zunge und schluckte sie hinunter. Und riss die
Augen weit auf. :

Jetzt musste ich strahlen! Jetzt musste etwas in mir zu brennen
anfangen! —

Wir schritten in die Betstithle zuriick. Meine Glieder bewegten
sich genau wie vorher. Ich schwebte nicht. Ich sah alles genau so,
fiihite alles genau so, wie ich es immer gesehen und gefiihlt hatte. .

Es hatte sich nichts geiindert! Nichts, gar nichts!!

Der Pfarrer hatte gelogen! Gelogen!

Es gab keinen Gott in einer Hostie. Es gab iiberhaupt keinen.
Es war alles Liige! Liige! Liige! Liige!!

Es gab keinen Blitzschlag aus heiterem Himmel, keine Holle!

Meine Angst, mein Beten, mein Weinen — alles, alles war umsonst
gewesen! . ;

Es gab keinen Gott, keine Ruhe, kein Wunder, keine Verkli-
rung! Es gab gar nichts! — Gar nichtsl» — — —

~u

(Aus dem Buche von Oskar Maria Graf «Wir sind Gefangene».)




100 o a

DER FREIDENKER

Nr. 13

tiven Volksausgabe Religion nur dadurch, dass sie ihr <Ab-
solutes», ihr «Ewiges> und «Unergriindliches> nicht immer
direkt in einem robusten Gottesbegriff personifiziert, sondern
meist mit subtileren Konzeptionen operiert, nimlich mit «En-
telechien», mit dem «Urgrund alles Seins> und #hnlicheu,
ihren Vorstellungsinhalten nach jenseits aller Erfahrungsmég-
lichkeit liegenden und daher unkontrollierbaren Gedankenge-
bilden.

Allein, Philosophie und Religion sind seit langem in ein
zusehends sich verschirfendes Siechtum verfallen, dessen
Symptomatologie zu ernstesten Befiirchtungen fiir die Patien-
ten Anlass gibt. In seinem Buch hat nun Hartwig, in kriti-
scher Beleuchtung des Prager Philosophen-Kongresses, zu dem
alten marxistischen Bild vom «geistigen Ueberbau des okono-
mischen Fundaments» einen neuen wertvollen Beitrag gelie-
fert, indem er mit meisterhaftem Geschick die soziologische
Bedingtheit der ideologischen Gegenwartskrise sowie die zwi-
schen Politik und Wissenschaft im allgemeinen bestehenden
Zusammenhinge darstellt. i

Die «gottliche Autoritiat> der Religion und die gleicher-
weise nur mystisch konzipierbaren Attribute des «Absoluten»
in der Philosophie mdgen in vergangenen Prosperititsepochen
der kapitalistischen Wirtschaft vielleicht geeignete Massnah-
men gewesen sein, um die biirgerliche Klassenherrschaft mit
der O6konomischen Unterdriickung der Werktédtigen unter der
Schutzmarke der «goltgewollten Ordnungy ideologisch zu stiit-
zen, d. h. die Verantwortung fiir alle sozialen Schandtaten
auf «Gotty oder sonslige unergriindliche und eigengesetzliche
Wirkungsfaktoren abzuwélzen. Doch die mit der Hochent-
wicklung der Technik zusammenfallende Niedergangsepoche
des Kapitalismus zeitigt derartige Reibungsmomente im ge-
sellschaftlichen Produktions- und Giiterverteilungsmechanis-
mus, dass die Zauberpriester dieser, nicht auf Bedarf, sondern
auf Profit eingestellten Wirtschaftsordnung nicht mehr im-
stande sind, das ins Stocken geratene soziale Getriebe wieder
in Gang zu bringen. Mit Gebet und metaphysischer Spekula-
tion ist den katastrophalen Begleiterscheinungen der iiberra-
tionalisierten, -aber planlosen Wirtschaft nicht beizukommen,
also ergibt sich die Forderung nach Planung und Oekonomi-
sierung auch den Denkens, damit die Menschheit, nachdem
sie bereits zu einem hohen Grade der Naturbeherrschung fort-

geschritten ist, im Wége der Erkenntnis soziologischer Zusam-

menhénge nunmehr auch zur Beherrschung der wirtschaftli-
chen und geschichtlichen Geschehensabldufe gelangen kénne.
Und so gewinnt in der Philosophie lingst eine exakte Rich-
tung immer mehr an Auftrieb, die als weltzugewandter <logi-
stischer Neopositivismus» mit der alten, weltabgewandten

Schulphilosophie naturgemiss in Widerstreit geraten musste.
So kam es zur Krise der Philosophie, die soziologisch mehr
bedeutet, als lediglich den Ausdruck des wissenschaftliciier
Fortschrittsgeistes gegen das zéihe Festhalten an lingst erkann-
ten Irrtiimern. Mit den exakten Mitteln der erkenntnistheo-
relischen und der logischen Analyse hat die antimetaphysische
Tatsachenforschung das Begriffsgebdude der spekulativen Phi-
losophie als ein System von Scheinbegriffen, Scheinaussagen
und Scheinproblemen entlarvt. Merkwiirdigerweise jedo h
reagiert die Philosophie auf solche Feststellungen damit, die
Verteidigung und Befestigung ihres  als wissenschaftlich sinn-
los gebrandmarkten Vokabularismus mit um so grosserem Ei-
fer in Angriff zu nehmen und sogar zur Offensive gegen die
exakten Wissenschaften iiberzugehen, indem sie- deren Er-
kenninisse ideologisch zu entwerten sucht. Die Motive hie-
fir sind klassenpolitischer Natur, denn in Wahrheit geht es
nicht um einen philosophischen Richtungsstreit, sondern um
die Fundamente des menschlichen Denkens iiberhaupt, oder
eigentlich um dessen okonomische Basis, die, wie Hartwig
es prizisiert, vor die Frage gestellt ist: <Erhaltung oder Aen-
derung der bestehenden Wirtschaftsordnung 2>

Hartwig geht in seiner Untersuchung der ideolcgischen
Krise zum Zweck der Blosslegung ihrer historischen und &ko-
nomischen Wurzeln zunéchst an die Erbohrung gewisser tiber-
lieferter Fehlerquellen des menschlichen Denkens. Aehnlich
wie allmihlich zutage getretene Unstimmigkeiten in der Phy-
gik zur Ueberpriifung unserer Grundvorstellungen von Raum,
Zeit, Kausalitit, Stoff und Kraft und schliesslich in der Rela-
tivititstheorie, in der Quanten- und in der Wellenmechanik
zur volligen Revolutionierung der wissenschaftlichen Begriffs-
bildung ‘gefiihrt haben, so wurde es zusehends offenbar, dass
auch die bisher gehandhabte, von Aristoteles begriindete for -
male Logik als wissenschaftliche Methode zur denkmissi-
gen Erfassung des Natur- und vornehmlich des Gesellschafts-
geschehens den erhohien Anspriichen der heutigen Erkennt-
nistheorie voll gerecht zu werden, nicht mehr imstande ist.
Die Logik abstrahiert vom Zeitbegriff, sie bewegt sich in star-
ren Seinmomenten, indes die Wirklichkeit in stetigem Wandel
sich vollzieht. Um sich diesem gedanklich besser anschmie-
gen zu kdnnen, bedarf die Logik einer dialektischen
Vertiefung: unser bisheriges (statisches) Denken nach Zustin-
den muss erweitert werden zu einem (dynamischen) Denken
rach Prozessen, Verdinderungen.

Es wiére natiirlich weit iibers Ziel geschossen, wollte man
meinen, die Dialektik sei eine Unterdriickung der Logik, da
djese nun durch vollig neue Denkmethoden «ersetzt> werden
solle. Die Dialektik bedeutet, wie Hartwig iiberaus klar er-

In memoriam Magnus Hirschfeld.

Es war auf dem internationalen Kongress der «Weltliga fiic Se-
xualreform» in Wien (1930). Magnus Hirschfeld erdffnete mit schlich-
ten Worten, etwas miide. beinahe resigniert. Man konnte ihm nach-
fiithlen; hatte er doch bereits im Jahre 1897 jenes Komitee gegriin-
det, welches sich «Die wissenschaftliche Erforschung der Homosexua-
litdt und verwandter Naturerschzinungen» zur Aufgabe machte. Die-
ses Komitee hat durch mehr als 30 Jahre ohne Erfolg gegen den
§ 175 des deutschen .Strafgesetzbuches petitioniert. und immer wie-
der neue Unterschriften bedeutender Personlichkeiten gesammelt, um
der Eingabe Nachdruck zu verschaffen. Vergebens; wir leben auch
heute noch in bezug auf gewisse Fragen des Sexuallebens im tief-
sten Mittelalter: Krankheiten werden strafgesetzlich verfolgt. In
neuester Zeit ist sogar in der Sowjetunion die Homosexualitit wie-
der strafbar, d. h. gesetzlich «verboten».

Inwieweit die Homosexualitdt «konstitutionell» bedingt ist, in-
wieweit sie durch Umweltseiniliisse (Kasernierung etc.) geférdert

Haben Sie Vorsorge getrofien,

dass bei Ihrem Ableben die Bestattungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich geht?

Eine diesbeziigliche letztwillige Verfiigung
sichert dies.

IV W W S W W WY WY W WA WA VO WY U S U WA WY U WY VAU WA WY WA S S S W W W S

wird, das 1st nicht die entscheidende Frage. Wissenschaftlich sleht
heute schon fest, dass bei allen Volkern und zu allen Zeiten eine
kleine Minderheit vorhanden ist, die ausgesprochen der gleichge-
schlechtlichen Liebe zuneigt. Die Psychoanalyse nimmt sogar an,
dass alle Menschen, von Nalur bisexuell veranlagt, eine homosexu-
elle Epoche durchlaufen. Von moralischer Minderwertigkeit kann
dabei keine Rede sein; denken wir nur an Sokrates und Michelangelo.

Magnus Hirschfeld hat sein Buch «Homosexualitit des Mannes
und des Weibes» im Jahre 1914 erscheinen lassen. Es ist heute
noch so akluell wie damals; auf keinem Gebiete menschlicher Dumm-
heit sind die Vorurteile so schwer zu erschiittern, wie auf dem Ge-
biete des Sexuallebens. Das wusste Magnus Hirschfeld, und er be-
tonte immer wieder, dass die Voraussetzung jeder kiinftigen Sexual-
reform der Ausbau der Sexualwissenschaft sein miisse. Dazu hat
er selbst in hervorragendem Masse beigetragen; es seien an dieser
Stelle nur seine «Sexualpathologie» und die «Geschlechtskunde» ge-
nannt.

Nun ist auch er dahingegangen, ein Streiter fiir Menschlichkeit
auf Grundlage wissenschaftlicher Einsicht, ein Pionier auf vorgescho-
benem Posten wissenschaftlicher Aufklirung. Seine Bedeutung fiir
den kulturellen Fortschritt wird bekriftigt durch den Hass, mit dem
er von den Machthabern des heutigen Deutschland in die Emigra-
tion getrieben wurde. Die volle Anerk2nnung seines Wirkens ist
erst in einer Zeit zu erwarten, deren soziales Gefiige den Abbau
der heutigen Sexualpolilik gestattet. Er stand im Dienste einer kom-
menden Menschheitsepoche. "Hartwig.



	Feuilleton

