
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 13

Artikel: Erkenne dich selbst!

Autor: Staiger, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 1. Juli 1935. Nr. 13 - lS. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I STI G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern. Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

Die Weltanschauung feiger Menschen: Wegschauen. |
Alexan. |

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Mutationen bezügl. des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
Transitfach 541, Bern

INHALT : Erkenne dich selbst. — Das Opium der Gebildeten. — Mission. — Feuilleton: Enttäuschter Glaube, In memoriam Magnus
Hirschfeld. — Aus der Bewegung: Unerwartetes Echo. — Aktuelles in der Rubrik «Verschiedenes».

Erkenne dich selbst?
Von R. Staiger, Bern.

Erkenne dich selbst! Dieser Spruch eines griechischen
Weisen, der über dem Eingang des Apollotempels zu Delphi
stand, scheint heute veraltet und doch ist diese Mahnung selten

in einer Zeit nötiger gewesen als in der Gegenwart.
Gewiss, Selbsterkenntnis ist etwas Unbequemes. Sie verlangt
sehr viel von jedem einzelnen Menschen und von jeder
menschlichen Gesellschaft. Es ist viel einfacher, irgend einer
tatsächlichen oder eingebildeten Obrigkeit oder Autorität zu
folgen, als sich selbst über das eigene Handeln, Denken und
Fühlen Rechenschaft zu geben. Selbsterkenntnis scheint uicht
hineinzupassen in unsere schnellebige .Zeit, die keine stille
Beschaulichkeit mehr kennt.

Gewiss, zum Philosophieren ist unsere ereignisreiche
Gegenwart nicht geschaffen. Das tätige Leben fordert den ganzen

Menschen und lässt wenig Zeit zum Nachgrübeln über
«göttliche» und irdische Werte selbst bei denjenigen, die die
geistigen Fähigkeiten dazu hätten. Das wird erst wieder
ändern, wenn die Philosophie wieder wirklichkeitsnah und
lebenswarm sein wird und ihre eigentliche Aufgabe wieder
erkennt: Die Uebereinstimmung, von Denken und Sein zu
schaffen, richtungweisend zu sein im Leben des denkenden
Menschen. Das wird ihr. aber erst dann gelingen, wenn sie
alle Vornehmheit und Unnahbarkeit von sich fallen lässt und
es wagt, wissenschaftlich konzessionslos zu wirken als
aufrichtige Wahrheitssucherin, selbst auf die Gefahr hin, das
stolze, äusserlich so prunkhafte und doch so baufällig
konstruierte Ausstellungsgebäude der dogmatischen Religionen
von Grund auf zu zertrümmern.

Selbsterkenntnis und Dogma sind und bleiben Gegensätze
sowohl für deii Einzelmenschen, für die menschliche
Persönlichkeit, als auch für menschliche Gemeinschaften jeder Art.

Apollon, dem der Tempel zu Delphi geweiht war, über
dessen Eingang die grossen Worte «Erkenne dich selbst»
prangten, war für die alten Griechen der Schutzherr der Kultur.

Und auch heute möchten wir vor allem denjenigen
dieselben Worte zurufen, die willens sind, unsere wertvollsten
Kulturgüter zu schützen und auszubauen. Aber dieser
mahnende Zuruf soll kein neidvolles Zurückschielen in die
Zustände des alten Griechenland bedeuten, dessen gewaltige
Kulturleistung wir anerkennen, aber niemals in jeder Beziehung

als Vorbild nehmen dürfen, wenn wir nicht auf gewaltige

Errungenschaften, die sich die Menschheit seither oft mit
grossen Opfern erkämpft hat, verzichten wollen. Alles fliesst,
das Rad der Zeit steht nie still, und wenn es sich seit den

glorreichen Zeiten des klassischen Altertums auch oft
rückwärts gedreht hat, so ist doch der Begriff Kultur ein edlerer,
menschlicherer und vor allem gerechterer geworden. Wenn
sich die Zeiten ändern und wir Menschen mit und in ihnen
uns auch verändern, so ist dies weder ein Werk eines
einzigen oder mehrerer Götter oder derjenigen, die in deren
Namen die Menschen an die Ketten von fortschrittsfeindlichen

Dogmen schmieden wollen, sondern es ist das Werk der
Menschen, die sich denkend, nicht glaubend zur Erkenntnis
durchgerungen haben, dass wir Menschen unser Schicksal
selbst in der Hand haben. Dieser Einsicht verdanken wir das,
was erst wirkliche Kultur ausmacht, die soziale Gleichberechtigung.

Diese Errungenschaften einer sozialen Kultur, die
jeden Menschen als gleichberechtigten Bruder anerkennt und
jedem das Recht gibt, unserer Kulturgüter teilhaftig zu sein,
die kannten die alten Griechen nicht. Schöpfer und Geniesser

jener Kulturprodukte war eine kleine bevorzugte Minderheit.

Das war so bei allen alten sog. «grossen» Völkern, bei
den Aegyptern, Indern, Griechen und Römern. Ihre Kultur
drang nur in die Höhe, aber nicht in die Tiefe, sie glänzte
nach aussen und war dunkel im Innern, wie viele Prunk-
küchen. Es ist einer der ganz grossen Fehler, die unsere
Schulen bis hinauf zur Hochschule heute noch machen, sie
zeigen und lehren alles, was hoch und erhaben ist und zeigen
die Schattenseiten nicht. Diese Einseitigkeit der Erziehung
erschwert so jedes gerechte Urteil und verlängert den Weg,
der zur Selbsterkenntnis führt. Nicht durch oberflächliches
Kritisieren von allem, was der andere denkt und tut, nicht
durch die prinzipielle Betonung der Gegensätze werden wir
Menschen und mit uns die Menschheit dem Ziel einer
wirklichen Kultur näher kommen, sondern nur durch
Selbsterkenntnis. Wenn wir bei uns selbst den Hebel ansetzen und
uns unserer eigenen Aufgabe bewusst sind und dieser
Aufgabe auch nachleben, haben wir das Recht, ja mehr, die
Pflicht, andere zu kritisieren. Dies gilt erst recht für den
Freidenker, dessen Welt- und Lebensanschauung entwicklungsfähig,

frei zur Aufnahme und Verwertung neuer Erkenntnisse
in geistiger und sittlicher Beziehung ist oder, bescheidener
ausgedrückt, sein soll. Deshalb:

Erkenne dich selbst! vor allem Du, Gesinnungsfreund,
erkenne Deine Aufgabe im Rahmen der menschlichen Gemeinschaft,

in der Du lebst, erkenne diese Aufgabe als freidenkender

Mensch, und wenn Du sie erkennst, so lebe zuerst
selbst nach den Richtlinien, die Du als wahr, gerecht und



98 DER FREIDENKER Nr. 13

kulturfördernd erkannt hast- Erst dann darfst Du dies auch
von den andern verlangen und auch hier wieder zuerst von
denen, die Du als Gleichgesinnte kennst. Bevor Du die Menschheit

umkrempeln kannst, musst Du Dich selbst umformen,
und wenn eine Gemeinschaft sich über eine andere erheben
will, so muss sie zuerst bei sich verwirklichen, was sie von
der andern verlangt. Wer Toleranz predigt, muss sich selbst
gegenüber untolerant sein, und er darf diese Toleranz nicht
nur verlangen für seine eigene Ueberzeugung, sondern muss
sie auch ausüben jeder andern aufrichtigen und ehrlichen
Ueberzeugung gegenüber.

Gewiss, wir Freidenker sind Kämpfer oder sollten es
wenigstens sein. Deshalb, Gesinnungsfreunde, vergessen wir
nicht, dass die Sache, für die gekämpft wird, meistens beurteilt

wird nach den Methoden, mit denen gekämpft wird.
«Durch Heftigkeit ersetzt der Irrende, was ihm an Wahrheit
und an Kräften fehlt», sagt Goethe. Nicht die Heftigkeit des
Kampfes ist massgebend, sondern die Ehrlichkeit und
Aufrichtigkeit. Nicht der ist der wertvollste Kämpfer, der bei
günstiger Gelegenheit laut schreit und wenn er sich mit seiner
Ueberzeugung verlassen vorkommt, schweigt. Mut zur freien
Meinungsäusserung braucht es dann, wenn man sich nicht
unter Gleichgesinnten befindet. Ganz besonders nötig ist dieser

Mut aber, wenn das, was den Begriff Staat ausmacht,
das Wesentlichste und Wertvollste der selbst erkämpften Welt-
und Lebensanschauung mit seiner starken und geballten Faust
zu zerschlagen droht.'

Diese Gefahr besteht für den Freidenker immer in grös-
serm oder kleinerm Ausmass, sie besteht für jede Gemeinschaft,

die etwas Neues, Besseres schaffen will. Aber diese
Gefahr gilt es zu erkennen, und dann heisst es erst recht
tapfer, aber anständig zu dem zu stehen, was man als währ
erkannt hat. Wer wie der Vogel Strauss bei Gefahr den Kopf
in den Sand steckt, der wird eines schönen Tages unangenehme

Ueberraschungen erleben müssen. Das ist nicht Ueber-
zeugungstreue, die sich nur unter Gleichgesinnten zu äussern
wagt und «schüchtern» schweigt, wenn der Gegner stark ist.

Was für jeden Einzelnen von uns gilt, das gilt ebenso für
die ganze freigeistige Bewegung. Wir müssen gemeinsam
unsern Kampf für die geistige Befreiung so gestalten, dass wir
jederzeit freudig zu unserer Sache stehen dürfen. Als
denkende Menschen sind wir verpflichtet, den Ursachen nachzuspüren,

die so viele unserer Mitmenschen noch an kirchliche
Dogmen binden. Es gilt, die Zusammenhänge aufzudecken, die
den Kirchen, speziell der römischen, zu dieser Macht über die
Menschen verholfen haben, eine Macht, die übrigens alles
andere als eine geistige Macht ist. Mit der Blosstellung des

Feuilleton.

Enttäuschter Glaube.

Zehn Jahre war ich alt, als einer in mein Leben trat, erzogen
von Soldaten, Unteroffizieren und Offizieren und meine Erziehung
in die Hand nahm. Zehn Jahre, als einer zu befehlen begann, mich
anschrie, prügelte und noch mehr prügelte.

Zehn Jahre war ich all, als ich anfing zu wissen, was Zwang
ist und anfing, ihn zu hassen, sinnlos zu hassen.

Zehn Jahre war ich alt, und ging in die fünfte Klasse der
Volksschule, als wir nach bestandener erster Beichte für die
Kommunion vorbereitet wurden. Der Pfarrer, der uns unterrichtete,
erzählte uns von der ungeheuren Wandlung, die uns der Empfang
des Leibes Gottes bringen würde. Er beschrieb durch viele
Beispiele die Qualen der unwürdig Empfangenden, der «Gottesräuber».

Es gab da plötzlich Blitzschläge aus heiterem Himmel auf solche

Sünder, lebenslängliches Unglück, Kranksein, Ruhelosigkeit,
Lähmungen. Das nagende Gewissen trieb die Gottesräuber in die Welt
hinaus, liess sie Verbrechen begehen. Sie endeten nicht selten im
Zuchthaus, und nach dem Tode winkte die ewige Qual, die Hölle.

Und auf der Seile der Büssenden, der Reinen, war Ruhe, Glück,
*ären Wunder und Verklärungen.

Ich lauschte begierig. Ich lernte. Ich hütete mich vor jeder
Sünde, lebte in einer ständigen, gespannten Angst was erleben zu

Gläubigen ist es nicht getan und mit Beschimpfungen und
Beleidigungen dessen, was ihm «heilig» ist, noch viel weniger.
Auch bei den kirchlich Gesinnten gibt es viele ehrlich Ueber-
zeugte, die das beste für ihre Mitmenschen wollen. Selbst bei
den kirchlichen Funktionären, die direkte Stützen des Systems
sind, das unser irdisches Leben als nebensächlich erklärt {die
Seligpreisungen!) und es nur als Vorstufe zu einem ewigen
jenseitigen Leben hinstellt - von dem noch keine Wissenschaft

etwas entdeckt hat — gibt es gewiss ehrlich überzeugte
Menschen, die gerade, um es in der Ewigkeit recht schön
m haben, im Diesseits bei ihrem höchsten Richter Pluspunkte
zu erwerben suchen. Alle diejenigen, die sich Werken der
Charitas widmen, leisten für die diesseitige Menschheit oft
Wertvolles, wenn diese guten Taten schon meistens nicht
einem Altruismus, eiuer aufrichtigen Menschenliebe entspringen

(Liebe deinen Nächsten wie dich sebst!), sondern eher
egoistischen Motiven, für die nicht sie persönlich, sondern das
kirchliche Dogma mit seinem Lohn im Jenseits verantwortlich

ist.' Ein Bodelschwingh, ein Albert Schweitzer und
Hunderte und Tausende, die in der sog. innern Mission arbeiten,
leisten viel Gutes. Doch es ist nicht an mir, solche Leistungen
zu rühmen, das besorgen diejenigen Verteidiger kirchlicher
Dogmen, die selbst ein «Christentum der Tat» nur vom Hörensagen

kennen, schon selber. Ich habe diesen Punkt nur
erwähnt, weil es zum «Erkenne dich selbst» des Freidenkers
gehört, dass er den Gegner und damit auch seine eigene
Aufgabe richtig einschätzt. Es gilt nicht Untertanen oder
Vertreter (ausgenommen die verantwortlichen Generalvertreter)
eines Systems zu bekämpfen, sondern das System selbst. Wenn
wir dabei an die kirchlichen Dogmen denken, so kann es uns
z. B, ziemlich gleichgültig sein, ob der einzelne Gläubige in
der Hoffnung auf einen Lohn oder aus Furcht vor einer Strafe
in einem Jenseits Gutes tut und Böses lässt, sondern unsere
Pflicht als Freidenker ist es, darauf hinzuweisen, dass durch
das Dogma eines Jenseits, das im allgemein christlichen Dogma

der Trennnung von Leib und Seele fusst, die Menschen

von einer menschenwürdigen Gestaltung des Diesseits
abgehalten werden. Die Wissenschaft und der fortschrittliche und

gebildete Mensch kennt diesen Dualismus von Leib und Seele

nicht, und Tausende und Abertausende, die an Festtagen die
Kirchenbänke bevölkern und etwa einmal verschämt am Radio

eine Predigt anhören, glauben nicht an ihn, weil das
Leben ihnen täglich das Gegenteil zeigt. Aber für die
unbekannte X «Gott» einsetzen, damit die Gleichung aufgeht, das

ist doch einleuchtend und vor allem bequem. Und wenn der
Nichtphilosoph, der gewöhnliche Alltagsmensch «Gott» sagt
oder denkt, so meint er den kirchlichen Gott, den er im

Remüssen, wodurch meine Seele Schaden empfinge. Ich schlief oft bis
tief in die Nacht hinein nicht und lispelte in einem fort Gebete. Ich
redete einfältig mit Gott. Ich spülte nach jeder Mahlzeit meinen
Mund aus, putzte fanatisch meine Zähne. Nicht nur in eine reine
Seele sollte Gott Einzug halten, sondern auch in einen reinen Magen.

Ich vergass oft alles, bekam Prügel vom Lehrer und zu Hause.
Ich hatte Angst, Angst, Angst.! —

Wenn ich allein war, überfiel mich eine irre Verzückung, eine
besinnungslose Freude, wenn ich mir ausmalte, wie ich sei, wenn
der Herr in mich gekommen wäre.

Ich spürte keine Prügel, alles um mich war verloschen. Ich
hatte ein Gefühl, als sei alles schwebende Unwirklichkeit um mich.

Doch dann kam wieder die Angst, die furchtbare Angst, vor der
plötzlichen Versündigung und auf einmal — ein bohrendes
Misstrauen; ein Grauen vor allen Menschen. —

Meine Mutter war sehr fromm Sie hatte oft und oft Gott
empfangen und war unverändert geblieben. Meine Geschwister waren
leichtzüngig, hatten viele Male Gott empfangen, aber man sah ihnen
nichts an. Alle Dorfleute waren fromm oder sündhaft, aber alle,

III | I I I I I I I I I I I I I I I I TI
Ein Buch?

Die Literaturstelle der F. V. S. Gutenbergstrasse 13, Bern,
besorgt es Ihnen.

* ¦



Nr. 13 DER FREIDENKER 99

ligionsunterricht kennen gelernt hat und nicht einen deisti-
schen noch pantheistischen Gott, sondern den persönlichen
Gott, der, falls er wirklich existiert, belohnt oder straft, dieser

Gott, dessen leibhaftiger Sohn verkündet hat: «Arme habt
ihr jederzeit unter euch» und bei dem man Vorteile erzielt,
wenn man diesen Armen hilft. Damit man aber den Armen helfen

kann, darf man nicht mithelfen, den Ursprüngen der Armut
nachzugehen und sie auszurotten versuchen, sonst wäre der
Gläubige ja nicht mehr in der Lage, «gottwohlgefällige» Werke

zu verrichten. Dies sind nur einige Punkte, die. zum
«Erkenne dich selbst!» des Freidenkers gehören.

Wir Freidenker sind aber auch alle Glieder der grössern
Gemeinschaft des Volkes, und als solche haben wir auch zu
allen menschlichen Fragen Stellung zu nehmen. Wir müssen
als Menschen mit Menschen zusammenwirken, auch mit
denen, die unsere Welt- und Lebensanschauung nicht teilen.
Auf dem Boden der Toleranz ist dieses Zusammenwirken möglich,

je es ist bitter nötig, wenn wir im Sinne unserer
Bewegung am menschlichen Fortschritt arbeiten wollen. Als
Schweizer, als Europäer, als Menschen, die die Begriffe
Menschheit und Menschlichkeit einander möglichst nahe bringen

wollen, werden wir uns bemühen, Leid und Ungerechtigkeit
soviel als möglich in ihren Wurzeln auszurotten, damit

es nicht mehr Menschen gibt, die ohne eigenes Verdienst oben
sind und solche, die ohne eigene Schuld unten sind. Wir
müssen zu den Unterdrückten, zu den Stiefkindern des
Lebens halten, nicht nur durch Almosengeben, sondern indem
wir auch ihnen die 'Möglichkeit eines Aufstieges verschaffen,
damit «die da unten» aussterben, von denen Laotse schon
600 Jahre vor unserer Zeitrechnung schrieb: «Die da unten
hungern, weil die oben das ihre fressen; darum hungern die
unten. Die unten sind schwer zu leiten, weil die oben sie
immer ver-leiten; darum sind die unten so schwer zu leiten.
Die unten sterben so leicht, weil sie so schwer leben; darum
sterben sie leicht. Man soll ihnen das Leben billig geben, so
wird es ihnen teuer werden.»

Freidenkertum, erkenne deine Aufgabe gerade in der
heutigen schweren Zeit. Gerade jetzt gibt es kein Kriechen, keine
Toleranz gegen reaktionäre und dogmatische Untoleranz,
sondern jetzt gilt es auszuharren und mutig auf dem Posten zu
bleiben, um das Erreichte zu hallen und im Verein mit allen
fortschrittlichen Kräften — auch denjenigen, die ausserhalb
unserer Bewegung stehen — eine bessere und gerechtere Welt
aufzubauen. Auf denn, vom freien Denken und freien Wort
zur befreienden Tat!

alle hatten Gott geschluckt, oft und oft, und nichts an ihnen zeugte
von einer Wandlung.

Mein Vater fluchte, dass oft das ganze Haus bebte, trank, fuhr
jedes Jahr in einen berühmten Wallfahrtsort und empfing nach der
Beichte den Leib des Herrn — betrank sich hernach in irgendeinem

Bräu und fluchte am andern Tag genau so wie vorher, lästerte
Gott. Nichts hatte ihn geändert. Alle Menschen nahmen Gott und
wieder Gott in sich auf, und keinen erfasste die Verklärung, keiner
hatte sich verändert. Alle blieben gleich, vollkommen gleich! —

Ich wurde irr.
Was war das?

Das!! Das, dass alle gleich blieben nach dem Empfang der
Hostie, dass man keinem etwas ansah?

Das, dass Gott keine Spuren an den Empfangenden zeigte?
Ich sah meinen Vater an, meine Mutter, meine Geschwister, die

Dorlleute, alle, alle.

Und auf einmal packte mich das Entsetzen.

Alle waren Gottesräuber! Allen lauerte der Teufel auf. Alle
.waren der Hölle verschrieben. Alle müssten ewig, ewig, ewig brennen,

leiden, brennen, leiden!
Ich weinte oft tief in der Dunkelheit. Ich hatte Angstträume.

Ich versteckte mich im Heu, wenn mein Vater fluchte, und mein
Herz stand oft still, denn jeden Augenblick konnte, musste ein Blitz
aus heiterem Himmel niederstürzen. Konnte, musste mein Vater für
immer jäh verstummen oder tot umfallen! Konnte! Musste!! —

Das Opium dei* Gebildeten.1)
«Die Religion ist eine Art geistiger Fusel, in dem

die Sklaven des Kapitals ihr Menschenantlitz, ihre
Ansprüche auf eine halbwegs menschenwürdige Existenz
ersäufen.»

Dieser Lenm'sche Gedanke ist derselbe, der Karl Marx
veranlasst hatte, die Religion, da sie die Leiden dieser W7elt
nicht in der Wirklichkeit, sondern bloss in der Einbildung
behebt, als ein «Opium des Volkes» zu bezeichnen. Rauschgifte

werden aber dort in Anspruch genommen, wo die
Wirklichkeit in den Augen des sie Erlebenden der Illusionierung
bedarf, um ihm erträglich zu erscheinen. Rauschsucht ist
Flucht aus der Welt der unbestechlichen Tatsachen nach
einem Scheinenreich eingebildeter, von Wunschphantasien
gezeugter Formen. Ob zur Erreichung dieses Zieles teurer

Sekt oder billigster Branntwein, ob Opium, Heroin,
Haschisch oder Religion konsumiert werden, ist vielleicht vom
Geldbeutel oder von der geographischen Lage abhängig, er-
kenntnistheoretisch aber prinzipiell gleichgültig, wenngleich
die soziale Funktion und die Gefährlichkeit der mannigfaltigen

Rauschgifte verschieden hoch einzuschätzen sind. Anscheinend

am sichersten wirken indes kombinierte Betäubungsmethoden,

wie sie jeder brave und gottergebene Staatsbürger
praktiziert, indem er sich zur Befriedigung seines ewigen
Trostbedürfnisses Sonntags zuerst die seelische Umnebelung
in der Kirche und nachher den Alkoholdusel in der Kneipe
besorgt, weil dieser der geistigen Verdauung der in der Kirche

empfangenen Seelennahrung erfahrungsgemäss förderlich
ist: die Unlogik des Glaubens wird überwunden, indem man
die Logik der Vernunft ertränkt. — Während billiger Schnaps
und primitiver Volksglaube die Narkotika der anspruchslosen
und ungebildeten Gesellschaftsklasse darstellen, bedienen sich
die sogenannten «Gebildeten» zum Zwecke ihrer ideellen
Flucht aus der Realität schon vornehmerer Beförderungsmittel:
sie schlürfen teure Weine und salonfähige Liköre, ihren Geist
aber verschreiben sie der — Philosophie., Darum nönnt
Hartwig in seinem jüngst erschienenen neuen Buch2), in
Analogie zu der Jlfarx'schen Kennzeichnung, die Philosophie das
«Opium der Gebildeten» und versteht darunter die aus der
mittelalterlichen Scholastik hervorgegangene Schul- und noch
die heutige Universitätsphilosophie, die grundsätzlich
metaphysisch orientiert ist; sie unterscheidet sich von ihrer primi-

*) Vgl. die Buchbesprechung im «Freidenker» vom 1. Juni 1935,
Seite 82 ff.

2) Prof. Theodor Hartwig: «Die Krise der Philosophie,
kritische Bemerkungen zum VIII. internationalen Philoscphen-Kon-
gress in Prag, 2.-7. September 1934», Verlag M. Kacha, Prag.

Ich versteckte mich, liess rufen und rufen und gab nicht an.
Ich ass nichts mehr. Ich schlief kaum noch. Ich schrie plötzlich
in der Nacht laut auf und fühlte mich nur geborgen beim
Religionsunterricht in der Schule. — —

Dann kam die heilige Handlung.
Ich weiss nicht mehr, wie ich mich verhielt. Ich fühlte eine

Oblate auf meiner Zunge und schluckte sie hinunter. Und riss die
Augen weit auf.

Jetzt musste ich strahlen! Jetzt musste etwas in mir zu brennen
anfangen! —

Wir schritten in die Betstühle zurück. Meine Glieder bewegten
sich genau wie vorher. Ich schwebte nicht. Ich sah alles genau so,
fühlte alles genau so, wie ich es immer gesehen und gefühlt hatte.

Es hatte sich nichts geändert! Nichts, gar nichts!!
Der Pfarrer hatte gelogen! Gelogen!
Es gab keinen Gott in einer Hostie. Es gab überhaupt keinen.

Es war alles Lüge! Lüge! Lüge! Lüge!!
Es gab keinen Blitzschlag aus heiterem Himmel, keine Hölle!

Meine Angst, mein Beten, mein Weinen — alles, alles war umsonst
gewesen!

Es gab keinen Gott, keine Ruhe, kein Wunder, keine Verklärung!

Es gab gar nichts! — Gar nichts!»

(Aus dem Buche von Oskar Maria Graf «Wir sind Gefangene».)


	Erkenne dich selbst!

