
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 10

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


n
Nr. 10

die Nichtgläubigen rechtlichen Benachteiligungen unterworfen.
Durch eine Verordnung vom 4. Mai .1932 ist in Deutschland
das Verbot des Proletarischen Freidenkerverbandes verfügt
und somit die Bekenntnisfreiheit beschränkt worden. Im
zaristischen Russland wurde die «Nichtzugehörigkeit» zu einer
Religion, gar nicht zu sprechen von der «antireligiösen
Propaganda», auf das Schärfste verfolgt, wobei die Hinweise auf
religiöse Dissidenz in den amtlichen Ausweispapieren usw.
die Rolle eines polizeilichen Steckbriefes spielten. Aber auch
die Zugehörigkeit zu einer «beliebigen Religion», zu einer
anderen als der offiziellen Staatsreligion — der griechisch-
orthodoxen Kirche — wurde oft gesetzlich (und ungesetzlich)
verfolgt. Den Sektierern gegenüber wurde noch kurz vor der
Revolution die Prügelstrafe angewandt, und sie wurden nach
Sibirien oder anderen entlegenen Gebieten verbannt.

Die Sowjetgesetzgebung über Religion uid Kirche hat
jegliche gewaltsame Unterdrückung des Bekenntnisses beseitigt
und eine in der bisherigen Gesetzgebung umfassendste
Glaubens- und Gewissensfreiheit garantiert. Sie fusst dabei
philosophisch-politisch auf dem Programm der Kommunistischen
Partei der Sowjetunion und auf den Lehren der Begründer
und Führer der Partei.

Lenin schrieb, dass die Wurzeln der Religion
«hauptsächlich sSS^m' Natur» seien. Deshalb dürfe die antireligiöse

PrjyMÄ^a nicht auf Gewalt beruhen, sondern müsse
«mit der"konkreten, auf die Beseitigung der sozialen Wurzeln
der Religion gerichteten Praxis der Klassenbewegung»
gebracht werden. «Mitv rein geistigen — und nur geistigen —
Waffen, mit unserer Presse, mit unserem Wort», müsse die
antireligiöse Propaganda geführt werden, keineswegs aber mit
Gewalt, mit Verboten usw. Von dem gleichen demokratischen
Geiste ist auch die Bemerkung im Parteiprogramm diktiert,
wo es heisst, dass bei der antireligiösen Propaganda «jede
Verletzung der Gefühle der Gläubigen sorgfältig zu vermeiden

ist, da das nur zur Festigung des religiösen Fanatismus
führt».

Die Sowjelgesetzgebung schliesst also jegliche Gewaltanwendung

gegen Religion und Kirche aus, da diese das
Absterben des religiösen Glaubens nicht beschleunigen, sondern
hemmen würde. Dementsprechend sieht das Strafgesetzbuch
der UdSSR für Vertreter religiöser Organisationen (Geistliche
usw.), die das Dekret vom 23. Januar 1918 verletzen,
äusserst milde Strafen vor. Die Höchststrafe ist Zwangsarbeit
bis zu G Monaten oder 500 Rubel Geldstrafe. Dagegen sind

Gefängnishaft oder gar Todesstrafe vollkommen ausgeschlossen,

sofern die Vergehen oder Verbrechen nicht politischer
Natur sind und sich gegen den Bestand der Sowjetmacht rich-

Peuitl eton.
Der Klerus in Frankreich.

Eine wirkliche Begebenheit.
Es war in Nantes, an einem frischen Herbstmorgen, als ich mich

am obersten Zipfel des Loirequais befand, dort, wo die Flussdampfer
nach St. Nazaire abfahren. Hier war vor einigen Jahren der «Georges

Phillipar», — vom Gewerkschaftskartell Nantes gemietet, ebenfalls

abgefahren und mit nahezu 400 Menschen im Ozean verschwunden.

— 400 Leichen, der Gedanke machte mich frösteln. — «Was ist

aus dem «Georges Phillipar» geworden?» frug ich einen Heizer von
dem Dampfer, mit dem ich talwärts ein Stück fahren wollte. «Man

hat ihn gehoben, er macht seit 2 Jahren wieder denselben Dienst,»
antwortete er kurz. «Und die 400 Opfer?» hatte ich fragen wollen,
aber die Dampfsirene schnitt die Unterhaltung brutal ab. So glitten
wir dahin, auf der Nusschale, die bei jedem Kolbenschlag der
Maschine verdächtig vibrierte, zwischen Ozeankasten, knatternden Werften,

mit rotleuchtenden Schiffsbäuchen auf den Helligen, —
Kriegseinheiten natürlich, — dröhnenden Dampfhämmern. In den Lärm
mischten sich die schrillen Sirenen der Hafenboote, alles in allem,
das immer fesselnde Bild pulsierendster Arbeit, mit dem bitteren
Beigeschmack allerdings, dass hier die Rüstungsindustrie ihre
Domäne hat. So geht es abwärts auf den trägen, von der Flut gestauten

Wogen der Loire. Werk reiht sich an Werk, mächtige Kranen
säumen die Ufer, während vorne die plumpen Massen neu einkommender

Frachtkasten auftauchen. Ich' musste verflucht hoch hinauf

ten, also mit Religion und •Glaubensbekenntnis in gar keinem
Zusammenhang stehen.

Der vierte Punkt des Dekrets «Ueber die Trennung der
Kirche vom Staat und der Schule von der Kirche», das übrigens

von Lenin selbst verfasst wurde, bestimmt, dass «staatliche

und andere öffentlich-rechtliche Akte von keinerlei
religiösen Bräuchen oder Zeremonien begleitet sein dürfen». Dieser

Satz geht logisch aus den ersten drei Punkten des
Dekrets hervor. Wirkliche Glaubens- und Gewissensfreiheit
kann nur garantiert werden, wenn die Kirche an
öffentlichrechtlichen Akten, an denen auch Andersgläubige oder
Nichtgläubige teilnehmen, nicht beteiligt ist. Gerade im Hinblick
darauf sagt der 5. Punkt des Dekrets:

«Die freie Abhaltung religiöser Zeremonien ist nur insoweit
gestattet, als sie die öffentliche Ordnung nicht stören und
keinerlei Beeinträchtigung der Rechte von Sowjetbürgern mit
sich bringen. Die lokalen Behörden sind in solchen Fällen
befugt, alle nötigen Massnahmen für die Sicherung der öffentlichen

Ruhe und Ordnung zu treffen.»

Scheimann, einer der bedeutendsten Sachverständigen auf
dem Gebiete der Sowjetgesetzgebung über Religion und Kirche,

bemerkt dazu: «Das bedeutet, dass die Organe der Staatsmacht

nur dann in die kirchlichen Angelegenheiten eingreifen
dürfen, wenn Versuche gemacht werden, die Religion zu
konterrevolutionären politischen Zwecken auszunutzen». Von
solchen Fällen, die sich wiederholt ereignet haben, abgesehen,
wäre ein Eingreifen der Behörden auch dann gerechtfertigt,
«wenn z. B. in einem von einer Seuche heimgesuchten Gebiet
die kirchlichen Organisationen Massenumzüge und Massengottesdienste

organisieren wollen, die die Gefahr der Ausbreitung

der Epidemie heraufbeschwören würden. In diesen Fällen

werden die Behörden gezwungen sein, solche religiöse
Zeremonien zu verbieten. Man wird eine derartige Massnahme
aber kaum als Verletzung der religiösen Freiheit bezeichnen
können». Hierbei darf bemerkt werden, dass die russische
Geistlichkeit in kultureller Hinsicht ausserordentlich rückständig

ist und deswegen behördliche Massnahmen in den erwähnten

Fällen gelegentlich erforderlich machten.
Der 6. Punkt des Dekrets lautet:

«Niemand hat das Recht, unter Berufung auf seine religiösen

Ueberzeugungen sich der Erfüllung seiner Bürgerpflichten
¦ zu entziehen. Ausnahme von dieser Bestimmung ist in jedem

Einzelfalle nur zulässig auf Beschluss des Volksgerichts, unter
der Bedingung der Ersetzung der einen Bürgerpflicht durch
die andere.»

Demnach haben Gläubige, denen ihre religiöse Ueberzeugung

es nicht erlaubt, am Waffendienste teilzunehmen, das

Recht, sich an das Gericht mit der Bitte um ihre Befreiung

sehen an diesen Ungetümen, und unwillkürlich kam mir der Ver-
'

gleich. 400 Menschen auf einer armseligen Nusschale und diese

Eisenkasten, die den Tücken des Meeres oft auch nicht gewachsen sind.
Die Verantwortung der Gesellschaft, die einen solchen Transport zu-

liess, schien mir ein immenses Verbrechen, ein ungesühntes
allerdings, denn das Seeamt hatte festgestellt, dass «weder die Rheederei
noch der Schiffsleitung eine Schuld nachzuweisen sei!» Darum war
auch der «Georges Phillipar» wieder gehoben und in Dienst gestellt
worden, damit der ehrliche Profit, — Versicherungsentschädigung
plus Ersparnis eines Neubaus — der Rheederei nicht geschmälert
werde.

In dieser Stimmung kam ich in S. an, einem aus der Erde
geschossenen Fabriknest, wo ich einen Bekannten suchte. Ein grosses
Walzwerk war der Hauptteil des Fleckens, dessen Bevölkerungsziffer

in Rekordzeit von 400 auf 6000 Seelen gestiegen war. Mein Ziel
hatte ich in holprigen Strässchen und Winkeln bald gefunden, musste

aber bis Mittag warten. So beschloss ich einen Rundgang, eine
soziale Studie, die natürlich in der Kneipe neben dem Werktor
begann. In der durchräucherten Bude, stark frequentiert, trotz früher
Morgenstunde, wusste ich »schon nach fünf Minuten, dass eine
ultrachristliche Werksdirektion das slavische Element unter der
Arbeiterschaft bevorzugte, weil es sich williger ausbeuten lässt, seine
sozialen und hygienischen Forderungen in keinem Verhältnis zu

menschlich berechtigten Belangen stehen. Das alte Lied, fiel es mir
in den Sinn, die gegen die ausländischen Brotwegnehnier heulende

klerikale Presse und die aller Gerechtigkeit hohnspottende Gegenwart.

Bald verliess ich die Kneipe. Unschwer war im Vorbeigehen



Nr. 10 DER FREIDENKER 75

von der Militärdienstpflicht (mit der Waffe) zu wenden
Jedes Jahr befreien unsere Richter hunderte von Personen,

denen die religiöse Ueberzeugung tatsächlich verbietet,
die Waffe in die Hand zu nehmen, vom Militärdienst! Die
deutscheu Mennoniten in der Sowjetunion sind vom Dienste
iii der Roten Armee befreit, da ihnen ihr religiöses Gewissen
das Waffentragen verbietet. Jedoch melden sich in jedem
Jahr mehr Söhne von Mennoliten freiwillig zum Dienst in
der Roten Armee, den sie als Ehre und Auszeichnung
empfinden.

Die folgenden Punkte 7, 8 und 9 unterstreichen weiter den
weltlichen Charakter des Sowjetstaates und die Aufhebung
aller Unterscheidungen von Bürgern nach religiösen Gesichtspunkleu.

Wir geben sie kurz im Wortlaut wieder: «7. Der
religiöse Eid und die eidesstattliche Versicherung werden
abgeschafft. 8. In erforderlichen Fällen wird lediglich ein
feierliches Versprechen gegeben. 9. Die Akten des bürgerlichen
Standes werden ausschliesslich von den bürgerlichen Behörden,

d. h. von den Standesämtern geführt». Zum Verständnis
des letzteren sei erwähnt, dass sich bis zur Revolution die
Registrierung der Ehen, Geburten und Todesfälle in den Händen

der griechisch-orthodoxen Geistlichkeit befand. Nach dem
Sowjetgesetz sind religiöse Zeremonien bei Geburt oder
Eheschliessung nicht verboten, aber sie besitzen keinerlei
juristische Bedeutung. Sie sind ausserdem zu einer Seltenheit
geworden. (Fortsetzung folgt.)

Prof. Dp. Heinrich Schmidt gestorben.
Als uns letzte Woche die Trauerbotschaft erreichte, dass

Prof. Dr. Schmidt in Jena nach kurzer, schwerer Krankheit
am 2. Mai gestorben sei, konnten wir es kaum fassen,
obschon der unerwartete Tod grosser Menschen und Gelehrter
im heutigen Deutschland keine Seltenheit ist. Wenn Professor
Dr. Schmidt im engern Sinn des Wortes vielleicht kein
Freidenker war, so war er trotzdem allen, die ihn persönlich oder

aus seinen Werken kannten, ein Gesinnungsfreund, ja mehr,
ein geistiger Führer, ein Richtungsweiser in einer Zeit, die
eine eigene persönliche und selbständig erworbene Ueberzeugung

allzu oft gering schätzt und anstelle der geistigen
Selbständigkeit und Freiheit das Dogma, den geistigen Zwang,
den blinden Gehorsam gestellt hat. Erst in der letzten Nummer

des «Freidenker» haben wir die Neuausgabe von Prof.

Schmidts Philosophischem Wörterbuch besprochen, und heute

lebt der Verfasser dieses grundlegenden Werkes nicht mehr.

Ich betrachte es nicht als meine Aufgabe, heute auf die Werke,

die dieser grosse Gelehrte und Monist der Menschheit ge-

an den Häusern festzustellen, wo Franzosen und Polen wohnten.
Sauberkeit, Blumen, freundliche Fenster bei den ersteren und auf
der anderen Seite graues Gemäuer, verfaulende Fensterkreuze, mit
Papier ausgeschlagen, dies alles im unvermeidlichen Lärm einer
Legion von Kindern und einer hier und da auftauchenden Frauengestall

in unsagbar schmutzige Lumpen gehüllt. Dieses Bild war so

widerwärtig, dass ich den Baracken der Werksleitung, einstöckigen,
unförmigen Holzkisten, gerne fernblieb. Dagegen war das Zentrum
von S. direkt luxuriös zu nennen. Vom Gefallenendenkmal bis zur
Bürgermeisterei und einer hochmodernen Schule. Wenn sich auch
alle möglichen Baustile beisanunenfanden, so ergab sich doch im
Ganzen ein erträgliches Bild. Dann stand ich vor der Kirche. Ein
Ungetüm aus Sandsteinen, mit je einem Schuss Gothik, Renaissance,
Biederniaier und vielem Modernen. War schon äusserlich der Bau
ein Sannnelsorium architektonischer Verirrungen, eine Art letzter
Bauplan eines Wahnsinnigen, so entsetzte aber das Innere noch weit
mehr. Statt der üblichen kitschigen Pracht waren die Wände des
Baues einfach weiss getüncht. Eine Orgel fehlte. Die gotischen
Spitzbogenfenster ohne Ornamente. Nur der Altar zeigte den typischen
Ballast, erstanden in Warenhäusern. Schund. Flitter, nichts anderes.
Mein Blick fiel auf einen Kreuzweg, in grellen Farben hingeschlagene

kleine Bildchen der Leidensstationen. Plötzlich, ohne dass ich
es bemerkt hätte, stand hinler mir der «Cure», sich durch ein Räuspern

bemerkbar machend. Finden Sie den Calvaire gut?» trug er
mich unvermittelt. «Hm», war nieine Antwort, ich wollte ihn nicht
beleidigen. Dann habe ich den Mann erst einmal gemustert, in seiner
einen stattlichen Bauch verhüllenden, schmutzigen Soutane. Der

schenkt hat, näher einzutreten; dies wird von berufenerer
Feder in einer nächsten Nummer der Zeitung geschehen. Ich
möchte hier des Menschen gedenken, dessen Schaffen
ungezählte Tausende kennen und schätzen, denen der Verfasser
selbst wenig oder nicht bekannt ist. Wer während einger
Zeit das Philosophische Wörterbuch als Nachschlagewerk
benutzt hat, wer früher «Die Stimme der Vernunft» regelmässig

las oder seine «Harmonie» oder sein letztes Jahr erschienenes

Buch über «Ernst Häckel» kennt, der kennt auch den
Menschen Heinrich Schmidt, besser als er es selbst ahnt; denn
alles, was Prof. Heinrich Schmidt als Gelehrter und
Wissenschaftler geschaffen hat, es war nie Selbstzweck, sondern in
seinem ganzen Streben hat er sein selten umfassendes Wissen

als Dienerin und Helferin seinen Mitmenschen, der
Menschheit zur Verfügung gestellt. Es gibt wohl wenig
Gelehrte, deren Werke so stark den, Stempel eines persönlichen
Bekenntnisses tragen, wie die Arbeiten von Gesinnungsfreund
Prof. Dr. Schmidt.

Ich denke zurück an den Frühling 1933. Prof. Schmidt
verbrachte seine Ferieu, die er sich so selten gönnte, in
Lugano. Dort lernte ich ihn, den ich als Gelehrten und Monisten
schon kannte, 'als Menschen persönlich kennen. Diese zwei
kurzen Tage, die ich in Lugano in seiner Gesellschaft
verleben durfte, sind mir zum bleibenden Erlebnis geworden.
Meisterhaft verstand es der auch äusserlich so einfache

Gelehrte, die Fäden von Mensch zu Mensch zu spinnen, die erst

den rechten menschlichen Kontakt herstellen und alles scheinbar

Befremdende überspannen. In kurzer Zeit verband uns

eine Gesinnungsfreundschaft, die offener, enger und herzlicher

war als sie oft der jahrelange Kontakt mit Gleichgesinnten

schafft. Von der freigeistigen Bewegung führte unser
Gespräch naturgemäss bald zur Politik, denn kurz vorher hatte in
Deutschland die Machtergreifung durch Hitler stattgefunden.
Die eigentlichen Freidenkerorganisationen, die tatsächlich in
Deutschland mehr als anderswo, besonders im Gegensatz zu

unserer Freigeistigen Vereinigung, stark im Kielwasser der

Sozialistischen und Kommunistischen Partei schwammen, waren

verboten worden, der deutsche Monistenbund, dem

führende Intellektuelle des Landes angehörten, und dessen

Organ, «Die Stimme der Vernunft», von Prof. Dr. Schmidt

redigiert wurde, hatte sich freiwillig selbst aufgelöst. Aus allen

Gesprächen von damals konnte ich konstatieren, dass Prof.

Schmidt; der Mensch und der Monist, dasselbe war und bis zu

seinem Tode geblieben ist. Kämpfte er als Monist für eine

Uebereinstimmung des Denkens mit dem Sein, so war sein
Leben als Mensch das beste Beispiel für die Möglichkeit dieser

Uebereinstimmung. Es hat ihm weh getan, über das «neue»

Atem aus seinem von Schleimnerfalten umgebenen Mund war
übelriechend, wie nach einem grossen Gelage. Feiste Hände beschrieben

Gesten, während ein paar listige, halbgeschlossene Augen durch
dicke Kneifergläser blitzten. «Also, nach dem Kreuzweg fragen Sie

mich?» «Ich finde^ dass in dieser Jesusgestalt die zeitgenössische
Humanität dargestellt ist, die eine Wahnsinnsordnung demnächst
erneut an das Kreuz des Profites schlagen wird!»

«Sie glauben?»
«Ich bin überzeugt!
«Und ihr Urteil in künstlerischer Beziehung?»
«Habe schon Besseres gesehen. Aber sagen Sie mir einmal, M.

le Cure, warum ist ihre Kirche so merkwürdig kahl. Das Gebäude

verspricht von aussen etwas und im Innern ist man dann enttäuscht.»
«Ja, verstehen Sie, die Gemeinde ist noch jung. Aus den

Kollekten und sonstigen Spenden, Sie verstehen, lauter Arbeiter, kann
die würdige Ausstattung nur sehr langsam beschafft werden.»

«Aber das ist doch unmöglich, aus den Kreisen ihrer Pfarrkinder

diese Mittel zu beschaffen.»
«Es geht schon mit einigem Opferwillen, wenn auch schwer.»
«Leider, seit 1903, der Entstaatlichung der Kirche, muss jede

Gemeinde ihr Gotteshaus selbst ausstatten. Aber es ist zu hoffen,
dass mit den nächsten Wahlen hier eine Aenderung eintritt, die uns
zu alten, verbrieften Rechten zurückverhilft.»

«Wie kommen Sie nun zurecht im Jugendproblem? Ich habe
gemerkt, dass der Grossteil der Einwohner Polen sind.»

«Das ist' einfach und sehr kostspielig zugleich. Für unsere
Konfessionsschule (staatliche Schulen in Frankreich geben keinen Re-



7b DER FREIDENKER Nr. 10

Deutschland zu sprechen. Er hat nicht geschumpfen, aber er hat
wahrscheinlich viel mehr gelitten unter diesem System, das

Toleranz und Menschenwürde, die für ihn Grundlage jeder
Ethik, jeder «Harmonie» waren, in den Kot trat, als diejenigen,

die ihrem Hass laut Ausdruck verliehen. Er blieb trotzdem

sein Geist keine Landesgrenzen kannte, stets Deutscher
und als solcher empfand er über das damals frisch gestrichene

dritte Reich nicht nur Schmerz, sondern so etwas wie
Scham. Als bei unserm abendlichen Spaziergang am einzig
schönen Seequai in Lugano der grosse Gerhart Hauptmann
mit seinem Goethekopf an uns vorbeiging, da meinte Prof.
Schmidt bitter, aber doch voll zuversichtlichem Glauben an die
Macht von Kultur und Vernunft: «An uns Intellektuellen, an
den wirklichen geistigen Führern ist es, Deutschland von
innen heraus neu zu formen.»

Das nationalsozialistische Deutschland, er konnte es nicht
aus seinen Gedanken verbannen. Er brachte es aber auch
nicht über sich das Land zu verlassen, das er liebte, denn er
hätte damit das Werk seines geistigen Vaters, an dem er
in unbegrenzter Liebe und Verehrung hing, dem
Nationalsozialismus überlassen müssen. Ein innerer Drang trieb ihn
dazu, im Sinn und Geist Ernst Häckels 'zu wirken. Das
Ernst-Häckel-Archiv der Universität Jena, dessen Leiter er
war, war ihm ans Herz gewachsen. Es war für ihn stets eine
reiche Fundgrube, aus der er immer neu schöpfte, nicht nur
zu wissenschaftlicher Arbeit, sondern zur eigenen Stärkung
und zum Kampfe gegen den Ultramontanismus. Seine bereits
im dritten Jahrgang erscheinenden Monatshhefte «Natur und
Geist», mit deren Hilfe er die frühere Monistengemeinde zu-
s'i mimenzuhalten versuchte, legten imjmer wieder Zeugnis ab
für sein Aufgehen in der Aufgabe, die er sich selbst gestellt
hatte. Es mag sein, dass Prof. Schmidt vielleicht der Untole-
ranz gegenüber zu tolerant war. Sein versöhnlichher Charakter

war auf Aufbau, nicht auf Niederreissen eingestellt. Sein
Kampf für eine bessere Welt war beseelt von einem tiefen
Glauben an das Gute im Menschen. Dieser Glaube an die
Macht des Guten machte aus ihm einen fairen Kämpfer
vielleicht auch dort, wo alle Vernunftgründe am starken Wall
des schlichten Willens und der Untoleranz abprallen. Aber
die Redensart vom «gleichgeschalteten Herr Professor», wie
sie leider vereinzelt auch von deutscher Fieidenkerseite
gebraucht wurde, war und ist heute noch eine schamlose
Ungerechtigkeit gerade diesem Menschen und Wissenschaftler
gegenüber, der sich stets selbst treu geblieben ist. Seine Welt-
und Lebensanschauung war für Gesinnungsfreund Schmidt
stets der Ausgangspunkt seines Denkens und Handelns. Diese
seine wissenschaftliche Weltanschauung hinderte ihn auch am
Eintritt in eine politische Partei, die für ihn einen Zwang be¬

deutet hätte. Desto eher konnte er sein grosses Wissen und
seine Arbeitskraft allen fortschrittlichen Bewegungen zur
Verfügung stellen, die auf eine Veredlung des menschlichen
Daseins hinstrebten. Und in wie reichem Masse hat er es
getan! Der neuheidnischen Bewegung konnte sich dieser grosse
Mensch nicht anschliessen. Das, was er daran als wahr und
gut erachtete, hat er unterstützt, aber sobald es galt, das
kirchliche Dogma durch das unwissenschaftliche und
unmenschliche Rasse- und Blutdogma zu ersetzen, konnte er,
der Kämpfer' für geistige Freiheit und wahre Sittlichkeit nicht
mehr mitmachen. Immer wieder kommen mir die gehaltvollen

Worte in den Sinn, die er mir am 5. Mai 1933 als
Widmung in sein Buch «Harmonie» (Versuch einer monistischen
Ethik) schrieb, bevor ich an unserm ersten Zusammentreffen

in Lugano, das das letzte sein sollte, von ihm Abschied
nahim: «Es gibt für uns Menschen keinen Sinn des Daseins
ausser dem, den wir Menschen selbst ihm geben». Der Sinn,
den Heinrich Schmidt seinem Dasein gab, war vielleicht für
die reaktionäre und egoistische Gegenwart zu hoch, zu edel
und menschlich, als dass seine Arbeit hätte Früchte tragen
können. Eine Lungenentzündung hat diesem reichen Wirken
ein plötzliches Ende bereitet, nachdem der Sechzigjährige kurz
\orher in dem ihm liebgewordenen Lugano vergeblich Erholung

und Kraft gesucht hatte. Eines aber bleibt, sein Werk und
sein grosses menschliches Vorbild. Dieses Werk, es wird
Früchte tragen, wenn jeder, der sich .mit den edlen Zielen
dieses grossen Menschen und Gelehrten einig weiss, ein
Leben führt wie er es gelebt, so wie es in einem Gedicht «Auf
Häckels Tod» heisst:

„ \
Wie er's gelebt! Ein Vorbild allen Streitern
Wie den Geniessern höchster Erdenlust.
Im Kampfe unermüdlich, zu erweitern
Das Reich des Wissens, kühn und zielbewusst,
Schuf er, die Mussestunden zu erheitern,
Die Welt der Schönheit in der eignen Brust.
Traf er im Kampf auch wuchtig manchen Schädel,
Im Hass und Lieben war er gross und edel!

In diesem Sinn wollen wir imit unsern bescheidenen
geistigen Mitteln weiter wirken. Es soll uns eine freudige Pflicht
sein, das Werk dieses grossen Menschen fortsetzen zu helfen
und das unschätzbare, das er im Kampfe um die geistige
Befreiung der Menschheit geleistet hat, hinüberzuretten in eine
Zeit, die für diese reiche Saat einen bessern Boden bildet als
die Gegenwart. Damit allein können wir diesem bescheidenen,
edlen Mnschen und Gelehrten über das Grab hinaus den Dank
abstatten, den er zu seinen Lebzeiten nicht begehrte.

R. S t a i g e r.

ligionsunterrieht) müssen wir polnische, geeignete Lehrkräfte
heranziehen, deren Bezahlung uns Sorge macht, aber wir werden reichlich

entschädigt durch die Treue der Gemeinde.»
«Wie gleichen Sie denn ihre Rechnung aus?»
«Die Werksleitung trägt diese Unkosten.»
«Aber die Leute arbeiten doch unter Tarif. Ich habe den

Eindruck, dass es also konsequenterweise die Arbeiter selbst sind, die
die Unkosten decken.»

«Auf den ersten Blick gesehen, ja. Aber die sprichwörtliche
Genügsamkeit, der freudige Arbeitswillen macht den Arbeitern die
Differenz nicht fühlbar, ausserdem würden sie das Geld vertrinken.»

Angesichts dieser christlichen Logik gab ich mich scheinbar
geschlagen, denn ich wollte noch mehr wissen. Ich gab ihm daher
recht. Wir standen dann vor der Gefallenentafel : «Mort pour la
France» stand da und eine Reihe von Namen. Der Cure begann
spontan:

«Hier sind die Namen unserer Helden, die fürs Vaterland
fielen. 1Ö8 nur, für unsere Gemeinde. Ihr Andenken wird in hohen
Ehren gehalten.»

«Ich weiss, ich sah vorhin das Denkmal. Aber, Herr Cure, seien
Sie nicht böse. Tn meiner Heimat treibt man denselben Kult, genau
denselben. In der Kirche aber, in der ich die heilige Kommunion
empfing, holte man im Februar 1917 alle Glocken vom Turm, machte
Munition daraus. Wenn nun, — es könnte gut sein, — einer der 108
das Opfer ausgerechnet dieser Mordinstruinente geworden ist, können

Sie mir da verdenken, wenn ineine Andacht und Ehrfurcht
etwas sonderbarer Art ist?»

«Natürlich, ich verstehe das, aber im Laufe der Jahrtausende
hat die Menschheit des öfteren furchtbare Perioden ausstehen müssen.

Dieselben wiederholen sich, sind nach der Ansicht der heiligen
Kirche nichts als die Strafen und Gottesgerichte, die die sündende
Menschheit immer wieder verdient.»

«Gut, Sie glauben also an die natürliche Gesetzlichkeit des
Krieges. Demzufolge dürften Ihre Gläubigen keine Opfer werden.
Es steht aber fest, dass in erster Linie Ihre Gläubigen sich unter
den Märtyrern des Vaterlandes befinden, dass weiter die Werksleitung,

die den professionellen Unterricht bezahlt, das allergrösste
Interesse daran hat, einerseits gute Christen zu erziehen, um anderseits

das Rohmaterial für Mordwaffen zum höchstmöglichen Preise
zu verkaufen. Natürlich wird man Christen damit töten. Darum kann
ich nicht anders, ich finde, dass gegen den Irrsinn der im Leidensweg

trefflich illustrierten zeitgenössischen Humanität, hier 108 tote
Ankläger lebendig werden, Ankläger der byzantinischen Würdelosig-
keit einer sich heilig nennenden Kirche, die den Brudermord
propagiert.»

Ich hatte mich in Begeisterung geredet und an dem Entsetzen
des feisten Pfaffengesichles gemessen, muss sich meine Stimme
wohl etwas akzentuiert haben. Immer noch sehe ich die entsetzte
Fratze vor mir, deren letzte Worte nicht ganz zur klerikalen Würde
passte. «Cochon d'atheiste! hatte er mir an den Kopf geschleudert,
sich mit allen Beinen davonmachend, seinein Altar zu, wo er in die
Knie fiel. Ich habe ihm nicht geantwortet. * * *


	Feuilleton

