
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 18 (1935)

Heft: 7

Artikel: Masaryks Kampfstellung gegen Theologie und Kirche

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 DER FREIDENKER 51

E. Schürch, im Februar anlässlich der Jahrestagung der
schweizerischen freigesiimten protestantischen Theologen in
Bern hielt, dem wir folgende Stelle entnehmen:

«Die konfessionellen Artikel sind nicht einer totalitären Staats-
auffassung entsprungen, sondern haben den Zweck, den innern
Frieden zu schützen. Diesen Dienst haben sie dem Staat in den
letzten (iO .Jahren geleistet. Es wäre ein kaum zu verantwortendes
Wagnis, in der spannungsreichen Gegenwart durch ihre Abänderung

vermutlich neue konfessionelle Kämpfe herauszufordern.»

Noch vor einem Jahre wäre es nicht möglich gewesen, dass
im offiziellen schweizerischen Organ der Freisinnigen Partei
neben andern auch der Walliser .Nationalrat Crittin als
Nachfolger von Bundesrat Sclutlthess genannt und empfohlen wird,
falls die welschen Freisinnigen Anspruch auf den frei
werdenden Bundesratsitz erheben. Crittin war doch anlässlich
der von Nationalrat Dr. Müller im Nationalrat heraufbeschworenen

sog. «Gottlosendebatte» der einzige bürgerliche
Parlamentarier, der eindringlich davor warnte, auf das Postulat
einzugehen, das in Wirklichkeit eine Aufhebung der
Glaubens- und Gewissensfreiheit bedeute.

Auch andere kulturelle und politische Gruppen erkennen
immer deutlicher die katholisch-reaktionäre Gefahr und ihr
Ziel. Rene Sonderegger ist in seinen kulturpolitischen Schriften

ein ebenso geistreicher als mutiger Kämpfer gegen die
Verkirchlichung des States (siehe letzte Nummer des
«Freidenker»). Die Schweizerische Völkerbundsvereinigung hat
ebenfalls erkannt, dass die Glaubens- und Gewissensfreiheit
eine nneiiässliche Grundlage für den Völkerfrieden bildet und
hat nach längerer Diskussion über eine Eingabe der Sektion
Luzern betreffs Internationalen Schutz der Glaubens- und
Gewissensfreiheit folgende Resolution angenommen:

«In ihrer Jahresversammlung in Burgdorf hat sich die
Schweizerische Völkerbundsvereinigung eingehend mit einem Antrag der
Sektion Luzern beschäftigt, der den internationalen Schutz der
Glaubens- und Gewissensfreiheit fordert. Sie bekennt sich vorbehaltlos

zu den Grundsätzen der Glaubens- und Gewissensfreiheit, die
riue unerlässliche Grundlage für den dauernden Frieden bilden
und wird in ihrer nächsten Tagung zu den Möglichkeiten der
Verwirklichung des Vorschlages endgültig Stellung nehmen.»

In unserer Wirksamkeit für «die Förderung der
Bestrebungen für den Völkerfrieden» haben wir in .der EUROPAUNION

einen weitern Bundesgenossen gefunden, mit dem
eine Zusammenarbeit sehr wohl möglich ist. Seit die
schweizerische Bewegung für die Vereinigung und Verständigung
der Völker und Länder Fluropas, sich von der Pan-Europa-
Bewegung den Grafen Coudenhovö frei gemacht hat, ist sie
auf dem besten Wege, eine bedeutende Volksbewegung zu
werden. Jetzt, auf demokratischer Basis, bei volkstümlichen

mal gepredigt!), sagen vielleicht diese Worte: «Welchen Weg musste
nicht die Menschheit machen, bis sie dahin gelangte, auch gegen
Schuldige gelind, gegen Verbrecher schonend, gegen Unmenschliche
menschlich zu sein! Gewiss waren es Männer von göttlicher Natur,
die dies zuerst lehrten.» Und keine Nationalsozialisten, noch
überhau])! der «Vaterländeley» ergebene Deutsche, von denen Goethe
am 3. Mai 1827, vielleicht etwas unmutig, einmal sagte: «Es können
noch ein paar Jahrhunderte vergehen, ehe man von Deutschen
sagen kann, es sei lange her, dass sie Barbaren gewesen.» Diese
Rarbaren machten ihn schliesslich so unglücklich, dass er sich am
24. August 1823 gezwungen sah, an Zelter zu schreiben, die
«Vaterländeley der Deutschen» erzeuge, eine Atmosphäre, in der man
«täglich von der Auszehrung genagt an Unsicherheit kränkelt und,
um nur leben und fortzuwehen, sich aufs schmählichste selbst
belügen muss». Endlich macht er gar den fast phantastischen
Vorschlag, «die Deutschen wie die Juden in alle Welt zu verstreuen;
denn nur auswärts seien sie erträglich.» (Was bei den
Nationalsozialisten auch schon nicht mehr der Fall ist.)

Der Dichter des «Prometheus», dieses gewaltigen und trotzigen
Freiheitsrufes, der auch schrieb:

«Eedel sei der Mensch,
hilfreich und gut!
Denn dies allein
unterscheidet ihn
von allen Wesen,
die wir kennen.»

Mitgliederbeiträgen, verdient die Europa-Union auch unsere
Unterstützung, und ich darf aus eigener Erfahrung heraus
unsern Gesinnungsfreunden den Beitritt zu dieser Front des
Friedens und der wirtschaftlichen Verständigung nur empfehlen.

Wenn wir allen diesen Tatsachen Rechnung tragen, so
dürfen wir Freidenker der Freigeistigen Vereinigung mit
Genugtuung feststellen, dass unser Weg der richtige war. Seit
kaum 2 Jahren hat sich eine erfreuliche Einsicht in die
Zusammenhänge zwischen Kirche (vor allem der römischen) und
Politik Bahn geschafft, die für die Zukunft nicht nur für
unsere Bewegung, sondern was wichtiger ist, für das ganze Land
Gutes verspricht. Verschiedene unserer Zielpunkte sind das
erstrebenswerte Ziel anderer bedeutender Bewegungen geworden.

Helfen vor allem wir Freidenker überall dort freudig
mit, wo unser Gewissen vor uns selbst und vor den Mitmenschen

dies zulässt, d. h. da, wo der Toleranzgedanke uns diese
Mitarbeit ermöglicht! So kommen wir vielleicht in unserm
kleinen Lande wieder einmal dazu, dem grossen Europa Vorbild

zu sein und verhelfen dadurch den ungezählten Tausenden,

die Zwang und Nol geistig und körperlich verkümmern
lässt, wieder zu einem menschenwürdigen Dasein. Freiheit
und Gerechtigkeit in jeder Beziehung und für alle Menschen
Diesem grössten letzten Endziel dient ja auch unsere
Forderung der Trennung des Staates von der Kirche. Auch
damit wollen wir Freidenker keine Vorrechte, sondern gleiches
Recht für alle, statt ungleiches Recht und ungleiche Pflichten..

Masaryks Kampfstellung gegen Theo¬
logie und Kirche.

Die Bedeutung der Welt- und Lebensanschauung als
massgebender Richtungsweiser im privaten und öffentlichen Leben
ist selten so einwandfrei nachweisbar wie beim tschechoslowakischen

Staatspräsidenten Dr. Masaryk. Trotzdem haben selbst
führende schweizerische Zeitungen sich redlich • bemüht, die
Einstellung des Freidenkers Masaryk zu Kirche und Christentum

bewusst zu verschleiern. Aber gerade das, was Masaryk
als Mensch Grosses leistete und noch leistet, ist seiner
freigeistigen Welt- und Lebensanschauung entsprungen.
Dieser Tatsache sucht der folgende Artikel gerecht zu werden.
«Der Freidenker» betrachtet sich zu dieser notwendigen
Ergänzung des Bildes des tschechischen Staatsmannes um so
mehr berechtigt, als Präsident Masaryk anlässlich unserer
Gratulation zur selten eindeutigen Wiederwahl als Staatsoberhaupt
dein «Freidenker» auf offiziellem Wege seinen Dank übermitteln

liess.. Redaktion.

Anlässlich des 85. Geburtstages des Staatspräsidenten der
tschechoslowakischen Republik, Prof. T. G. Masaryk, sind zahl-

der in seinem «Ruf der Genien» bekannte: «Pfeiler, Säulen kann
man brechen, aber nicht ein freies Herz», Johann Wolgang Goethe
(von. «Als man mir das Adelsdiplom gab, glaubten viele, wie ich
mich möchte dadurch erhoben fühlen. Allein, unter uns, es war mir
nichts, gar nichts.»), Goethe also hatte (wie kaum anders denkbar)
äusserst klare und eindeutige Vorstellungen von der'sozialen Struktur

der Gesellschaft. Heisst es einmal bei ihm: «Republiken habe
ich gesehen, und das ist die beste, die dem regierenden Teil
Lasten, nicht Vorteil gewährt», so ist an anderer Stelle zu lesen:
« wir haben es soweit gebracht, dass oben immer in einem
Tage mehr verzehrt wird, als unten in einem beigebracht werden
kann», und «Lied der Holzhauer» («Faust», II. Teil) heisst es
schliesslich:

«Nur Platz! nur Blosse!
Wir brauchen Räume,
wir fällen Bäume,
die krachend schlagen:
und wenn wir tragen,
da gibt es Stösse.
Zu unserem Lobe
bringt dies ins Reine;
denn wirken Grobe
nicht auch im Lande,
wie kämen Feine
für sich zustande,
so sehr sie witzten?
Des seid belehret;



52 DER FRE IDENKER Nr. 7

reiche Reden gehalten worden, die ihn als Staatsmann und
Denker, Humanisten und Philosophen feiern. Dabei kam die
freidenkerische Seite etwas zu kurz, weil man gewisse
politische Kreise nicht verstimmen wollte. Und doch gehört es

nicht zu den geringsten Ruhmestaten Masaryks, was er einst
im alten Oesterreich gegen die Kirche im allgemeinen und
gegen die Theologie im besonderen vorgebracht hat. Man
erinnere sich an das Buch «Ein Katecheten-Spiegel», welches
1906 in Frankfurt a. M. erschienen war, an seine Schrift über
«Johannes Hus» und an seine antiklerikalen Aufsätze in
verschiedenen Zeitschriften. Man braucht nur eine Auswahl aus
Masaryks Werken zur Hand zu nehmen, etwa die im Jahre
1921 von Gustav Flusser in deutscher Sprache herausgegebene

Sammlung, um schon aus der Inhaltsangabe zu erkennen,

dass der Kampf gegen den Klerikalismus einen breiten
Raum im Schaffen Masaryks eingenommen hat. Die Art seines

Kampfes, die stets idealistisch orientiert blieb, muss man
aus den politischen Verhältnissen im alten Oesterreich und
aus dem -geistigen Werdegang Masaryks verstehen. Wesentlich

bleibt, dass er seiner Kampfstellung gegen Theologie und
Kirche treu geblieben ist, wenn er auch als Staatsoberhaupt
heute nicht mehr in der Lage ist, unmittelbar in die politischen

Kämpfe unserer Tage einzugreifen. Kürzlich erst hat
Masaryk in seinen Gesprächen mit Emil Ludwig, die dieser
in eiuem Büch «Geist und Tat» nunmehr veröffentlicht hat,
seiner uliveränderten Einstellung zu Religion und Theologie
Ausdruck verliehen: «Die Demokratie hat zur Grundlage die
Sittlichkeit, nicht Religion, theoretisch Wissenschaft und
Philosophie, nicht Theologie.»

Masaryk bekennt sich damit zu einer religionsfreien
Sittlichkeit; leider ist dieser Gedanke im Lehrgang der
«Staatsbürgerkunde und -Erziehung» (obligater Lehrgegenstand an
den Volks- und Bürgerschulen der Tschechoslowakei) nicht
genügend berücksichtigt worden. Und was die Theologie
betrifft, so hat diese ihren Platz — neben Wissenschaft, und
Philosophie — an der Universität noch immer inne und wird
diesen Platz zweifellos behaupten, bis das Bildungsmonopol
der herrschenden Klasse gebrochen sein wird. Immerhin ist
es an sich erfreulich, dass Masaryk auch heute noch an jenen
Grundsätzen festhält, die er vor vielen Jahren in seiner Schrift
«Im Kampfe um die Religion» (1904) vertreten hat. Dort
finden wir gleich im Einleitungskapitel folgende bemerkenswerte
Sätze:

«Der moderne Mensch lernte denken und kritisieren, und
er bringt daher jenen, die es lieute noch wagen, blinden Glauben

von ihm zu verlangen, Misstrauen entgegen. Das aber

denn ihr erfröret,
Wenn wir nicht schwitzten.»

Im gleichen Jahr, in dem Kant der Welt sein Bekenntnis zum
ewigen Frieden gab, 1795, dichtete Goethe sein «Märchen», dieses
wunderbare Bekenntnis — nicht zur Nation, aber zur ganzen Menschheit

und zur Menschenliebe. «Ein Einzelner hilft nicht, sondern
wer sich mit vielen zur rechten Stunde vereinigt», sagt der Heilige
mit der Lampe. Ein Wort, das wohl in diese Zeiten gehört, für die
Goethe, weil er «den Besten seiner Zeiten genug getan» (Franz
Mehring), nicht nur als Dichter, nein, auch als Politiker noch sehr
lebendig ist.

Ueberlegen wir mit ihm, dass der Mensch «nicht über seine
Zeit klagen» soll, «dabei kommt nichts heraus. Die Zeit ist
schlecht. Wohlan, er ist da, sie besser zu machen.» ünd vielleicht
sind wir nicht mehr sehr weit entfernt von dem Augenblick, von
dem Goethe sprach," als er zu Eckermann meinte: «Ich sehe die
Zeit kommen, wo Gott keine Freude mehr an ihr hat und abermals
alles zusammenschlagen muss zu einer verjüngten Schöpfung,» Oder
hat diese Zeit bereits 1914 oder auch 1917, wenn man will, begonnen?

Von überall her erklingt Kampf und Kampfesruf — manchmal

in Friedensworten. Am hellsten vielleicht aber aus «Epimeni-
des Erwachen». Es ist im grossen Chor, dass Goethe rufen lässt:

«Brüder, auf, die Welt zu befreien!
Kometen winken, die Stund ist gross.
Alle Gewebe der Tyranneien

wagt noch die dem Staate dienende Kirche, und es tut es auch
der die Kirche erhaltende Staat.»

«Statt Ehrenhaftigkeit, Charaktergrösse und Sittlichkeit
verbreitet und fördert die Kirche und die offizielle Religion
Unwahrheit, Lüge und Unsittlichkeit.»

«Das, was die Bibel und die Kirche wörtlich predigen und

was die Wissenschaft lehrt, lässt sich nicht vereinigen. Das

sind zwei grundverschiedene Welten.»

«Die Geistlichen irren sehr, wenn sie meinen, dass alle
diese weltlichen Würdenträger und Familienoberhäupter noch

glauben, weil sie am Sonntag in die Kirche gehen. Vor allem
schwindet der Glaube, jener lebendige und tatenfreudige
Glaube — in -der Geistlichkeit selbst.»

"Die Kirchen dienen der alten, absolutistischen
Gesellschaftsordnung; die Kirchen sind nicht nur durchwegs
monarchistisch, sondern auch aristokratisch und plutokratisch orientiert.

Dem Armen, Schwachen werfen sie hie und da ein

Stück philantropischen Knochens hin, bloss um den Mächtigen

und Reichen zu dienen.»
«Schon Hume und Rousseau hielten dem Christentum

entgegen, dass es nicht politisch erziehe und Marx sogar, dass

es eine Religion für Sklaven sei. Darin steckt viel Wahrheit.
Masaryk ist nicht religionsfeindlich. Im Gegenteil; er

erwartet «von der heutigen religiösen Krise eine weitere und
höhere Entwicklung der Religion», wie er in seinen «Studien

zur sozialen Frage bekennt. Für ihn bedeutet Religion

ein Sichverbuiidenfühlen mit dem All, und er macht
sich über die «Topographen des Himmels und der Hölle-
lustig, die das Monopol der Religion gepachtet zu haben glauben.

Es isl der alte Toleran/.gedanke der bürgerlichen
Freidenker, der in Verbindung mit dem Humanitätsideal in
Masaryk wieder lebendig geworden ist. Es ist das pantheistiscli
gefärbte Freidenkertum des aufstrebenden Bürgertums, das

den Kampf gegen das Bündnis von Adel und Klerus zu führen

hatte. Heute, da das Bürgertum seine eigenen Privilegien

gegen Sozialisierungspläne aller Art zu verteidigen hat,
ist auch die bürgerliche Wissenschaft und Philosophie geneigter,

der Theologie Konzessionen zu machen, wie man auf dem

letzten internationalen Philosophenkongress in Prag deutlich
bemerken konnte. Um so verdienstvoller ist es, dass Masaryk
seiner Ueberzeugung treu geblieben ist.

Bei dieser Gelegenheit soll in Erinnerung gebracht werden,

wie mannhaft einst Masaryk im Pobiaerprozess gegen
das Ritualmordmärchen aufgetreten ist. Auch dieser Grosstat

ist bei den Jubiiänmsreden nicht gedacht worden; sehr

begreiflich, denn diese Episode, so ehrenvoll für Masaryk,
stellt kein Ruhmesblatt in der Geschichte des tschechischen

haut entzwei, und reisst euch los!
Hinan! — Vorwärts — hinan!
Und das Werk, es werde getan!»

Denn (es ist schon der erblindete Faust, der es sagt): «Solch ein

Gewimmel möcht ich sehn, Auf freiem Grund mit freiem Volke
stehn.»

Der Harmonische — und doch hat er in Widersprüchen gelebt,
werden jetzt manche einwenden. Vielleicht hat er es hin und

wieder. Ja. selbst Konzessionen gemacht. Denn auch für ihn ist

Politik (und nicht nur während seines Ministerspiels) zum Schicksal

geworden. Wie für uns alle. Doch immer wieder hat er sich aus

den Niederbrüchen seiner Zeit erhoben. «Weit, hoch, herrlich der

Blick — Rings ins Leben hinein», und mit allem, was nur in ihm

war. einem Ideal gelebt, von dem er schliesslich verkünden sollte:

«Das ist der Weisheit letzter Schluss:
Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben,
Der täglich sie erobern muss.»

Was wird das Ausland sagen
wenn bei einer Verfassungsrevision die freiheitlichen

Rechte der Schweizer verloren gehen?
Wachet über Glaubens- u. Gewissensfreiheit! Die
Reaktion geht um!



Nr. 7 DER FREIDENKER 53

Volkes dar. Masaryk wurde damals von seinen eigenen Landsleuten

wütend angegriffen; die Studenten randalierten, so
dass er seine Vorlesungen nicht abhalten konnte. Masaryk
liess den Sturm der Entrüstung ruhig über sich ergehen;
einlochte sich damit trösten, dass einst auch Smetana, den man
jetzt ais «nationalsten» Musiker des tschechischen Volkes
feiert, bei seinen Lebzeiten als Wagnerianer denunziert, also

sozusagen des musikalischen Hochverrats beschuldigt wurde.
Bezeichnenderweise ist auch das vor Jahresfrist erschienene
Buch von Bruno Adler «Der Kampf um Polna», ein Tatsa-
chenroman, der diese Justizkomödie .eines Ritualmordprozesses

im alten Oesterreich behandelt, noch immer nicht ins
Tschechische übersetzt worden.

Wenn Masaryk gar nichts anderes geleistet hätte als sich
— wie einst Voltaire für Callas — mutig für einen unschuldig
Verurteilten einzusetzen, so wäre ihm der Dank und die
Anerkennung aller freidenkenden Menschen sicher, auch
derjenigen, die in anderer Hinsicht seine Einstellung nicht teilen.

Härtung.

Christi. Strenggläubigkeit vor Gericht
in Chelmsford, England, am 6. Februar 1935.

Unter dem Titel «Christianity on trial» führt Chapman
Cohen, der Präsident der Britischen Rationalistischen Gesellschaft

(gegr. von Charles Bradlaugh) im Londoner «Freethin-
ker» (v. 17. Februar) in seiner sarkastischen und so
logischen Schreibweise eine scharfe Kritik an der Anklage wie
am Urteil, an der englischen Staatsanwaltschaft wie am
Richteramt in einem Assisenfalle, der in Chelmsford in Essex,
England, wegen Todschlags eines Mädchens durch dessen Vater

und Muller am 6. Februar dieses Jahres zur Verhandlung
vor die Geschworenen gelangte.

Bei diesem «Verbrechen» handelte es sich nicht etwa um
Verhungern lassen, um Totprügeln oder Umbringen des Töch-
terleins in einem Zornausbruch, sondern um Herbeiführung
des Todes des mit Tonsillitis (Mandelentzündung) behafteten
Kindes durch unentwegtes Gottvertrauen. x)

Vater und Multer des getöteten Kindes waren beide im
strengsten Glauben an die Bibel auferzogen worden, deren
Eigenschaft als Gotteswort zu negieren noch vor kurzer Zeit
als Verbrechen galt. Doch lassen wir nun dem genannten
Autor das Wort, indem wir seine kostbaren Glossen hier
verdeutscht wiedergeben.

Diesen zwei Menschen war gesagt worden, dass ihre Seligkeit

in dieser Welt sowohl als auch diejenige in der «nächsten»

allein von ihrem Glauben an die volle Wahrheit der
Bibel abhänge, und in diesem Buche hatten sie gelesen:

«Ist jemand krank, der rufe zu sich die Aeltesten von der
Gemeinde, dass sie über ihm beten und ihn salben mit Oel
im Namen des Herrn. Und das Gebet des Glaubens wird dem
Kranken helfen, und der Herr ivird ihn aufrichten.»

(Dies ist dem Briefe des Jacobus, Kap. V. Vers 14 u. 15

entnommen, steht aber ähnlich auch an andern Stellen. — Der
Uebersetzer.)

Es ist wohl die klarste Wendung diesbezüglich im Neuen
Testament. Ausserdem ist sie tief in die ganze Geschichte
der Christenheit eingebettet. Dieselbe Stelle aus dem Neuen
Testament findet sich auch im anglikanischen Gebetbuch
wiedergegeben, und es gibt wohl keinen einzigen christlichen
Priester, welcher Konfession er immer sei, der es wagen
würde, zu behaupten, dass eine Heilung durch Gottes alleinigen

Beistand nicht möglich sei — das heisst: der diese
Möglichkeit mit Worten in Abrede stellen würde, die ein Missverständnis

ausschlössen. Trotzdem waren dieser Mann und diese

') Sämtliche Sperrungen sind vom Uebersetzer.

Frau mit Totschlag, begangen an ihrem Kinde, beschuldigt -)
Nicht etwa mit nachgewiesener Misshandlung des Kindes,
sondern mit Totschlag durch Anwendung der Lehren des Neuen
Testaments!

Redlichkeit gegen Humbug.
Der einzige, seine unglücklichen Erzeuger belastende

Tatbestand bestand darin, dass sie sich geweigert hatten, einen
Arzt zu rufen und es vorgezogen hatten, ihr ganzes Vertrauen
in das Versprechen Gottes zu legen, wie es im Neuen Testament

geschrieben steht.
«Es liegt hier nicht der geringste Zweifel darüber vor»,

sagte der Staatsanwalt, «dass die Angeklagten, Vater und Mutter,

dem Kinde zärtlich liebende Eltern waren,»
Aber sie hatten die Lehren des Neuen Testaments befolgt,

und darum wurden sie der Tötung ihres Kindes beschuldigt.
Sie hatten (wie ja die zitierten Worte des Evangeliums es

verlangen — d. Uebers.) den Kirchenältesten kommen lassen,
er hatte gebetet und hatte den Hals des Kindes mit Oel
gesalbt. Hiernach hatten sie die Heilung in die Hände Gottes
befohlen, wie die Schrift es vorschreibt, und die Tatsachen
hatten dann das Neue Testament Lügen gestraft. Der
Vorsitzende des Assisenhofes, Mister Hilbery, stellte dem Vater
die Frage: «Gehört es zu Ihrem Glaubensbekenntnis, dass Sie
an der Intervention des Allmächtigen Gottes in menschlichen
Angelegenheiten glauben?»

Die Antwort darauf war überflüssig, war es doch gerade
weil sie zu Gottes Vermittlung volles Vertrauen liegten — in
einem christlichen Lande — dass beide Eltern auf der
Anklagebank sassen.

Der Statsanwalt Mister Eastwood frug:
«Wenn Sie sich ein Bein brechen würden, würden Sie da

einen Arzt zu sich rufen?»
Eine sehr einfältige Frage, da im Falle eines Beinbruchs,

bei dem man doch weiss, was geschehen ist, Aerzte gewöhnlich

gerufen werden. Gott aber wird gerade dann angerufen,
wenn man die Art der Erkrankung nicht einwandfrei
feststellen kann und man daher im Ungewissen ist, welcher Weg
zur Heilung eingeschlagen werden muss.

Würde der Vater mit der Gegenfrage geantwortet haben:
«Sollen wir nicht an Gottes Fähigkeit glauben, Krankheiten

zu heilen?», so würde Mister Eastwood es wahrscheinlich

für angezeigt gehalten haben, eine andere Frage zu stellen

oder wieder abzusitzen.
Zu unsinnig für Worte ist, sich Richter und Advokaten zu

vergegenwärtigen, die die Aussagen zweier Leute entgegennehmen,

die auf die Bibel einen Eid abgelegt haben und unter

der Anklage stehen, die klare Lehre eben dieser Bibel
befolgt zu haben, wenn wir uns andererseits vergegenwärtigen,

wie, falls ein Mann vor denselben Gerichtshof gebracht
würde unter der Beschuldigung einer Gotteslästerung,
derselbe Richter ihn des «Verbrechens» der Gottlosigkeit für
schuldig erklären würde, so wird das Absurde geradezu zur
Groteske.

Gemäss dem Geset/.esparagraphert, der jene beiden unter
Anklage stellte, setzt sich jeder, der es unterlässt, einen Arzt
herbeizurufen, um ein Kind zu behandeln, wenn ärztlicher
Beistand vonnöten ist, der Beschuldigung eines Totschlags aus,
oder der Unterlassung der Anrufung ärztlicher Hilfe.

In dem hier behandelten Falle hat der Vorsitzende der
Assisen - nachdem er die Welt im allgemeinen dahin
verwarnt hatte, dass falls andere Leute (also nicht anglikanische
Strenggläubige — d. Uebers.) so handeln würden wie diese
Eltern, sie ins Gefängnis kämen — die Geschworenen ermahnt,
nicht auf Totschlag zu erkennen, hingegen den Fall auf den
Grund der Vernachlässigung in der Herbeirufung ärztlichen
Rates zu prüfen. Hiernach entschied Mister Hilbery, der wenig

Sinn für Logik sowrohl wie für Humor zu haben scheint,

Die anglikanische Kirche ist Staatskirche. Im Oberhaus des
britischen gesetzgebenden Körpers sitzen mehrere anglikanische
Bischöfe. — Der Uebers.


	Masaryks Kampfstellung gegen Theologie und Kirche

