Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 4

Artikel: Von der Toleranz

Autor: Traber, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 4 DER FREIDENKER 27

nist, der andere Atheist zu nennen beliebt. Nichts wire bei
der langsamen Entwicklung unserer Bewegung verfehlter,
als wenn wir in unseren eignen Reihen Spaltungen hervor-
rufen wiirden.

Ob es angebracht ist, die Bezeichnung «Gott> in unserm
Sinne in unsern Sprachschatz aufzunehmen, stelle ich der
Diskussion anheim. Ich gebe zu, dass dies heute, wo gewisse
Kreise gegen alles zu Felde ziehen, was mit der Vorsilbe
«frei» beginnt, als ein Zugestdndnis gegeniiber der Kirche
aufgefasst werden konnte. Ich fiir meine Person teile diese
Befiirchtung nicht. Das, was man unter einer Sache begreift,

. ist massgebend, nicht der Name, denn der ist nach Ansicht
eines ganz Grossen Schall und Rauch.

Von der Toleranz.

Man kann die Motion des Herrn Nat.-Rat Dr. Muller.
Grosshochstetten, von verschiedenen Gesichtspunkten aus be-
trachten. Ohme die Motion zu iiberschétzen oder zu unter-
schitzen, kann sie als ein Zeichen der Zeit, als dasjenige der
Unduldsamkeit betrachtet werden. .

Es gab eine Zeit vor dem Kriege, da wurde viel von Dul-
dung gesprochen. Mit hohen Worten pries man die Tugend
der Toleranz als schinste Errungenschaft der neuzeitlichen
Kultur. In so viele Parteien und Richtungen sich unser Volks-
leben spaltet, die sich alle in Worten und Taten heftig befeh-
deten, in einem Punkte stimmten sie alle iiberein: alle be-
baupteten namlich, fiir die Duldung einzustehen, nur vom
Gegner behaupteten sie, dass er keine Duldung iibe. Zu die-
sen Parteien und Richtungen rechnen wir natiirlich auch die
Kirchen und deren politische Vertretungen. Die katholischen
Toleranzantrige sind ja bekannt und verdichtig, denn gerade
iene, die am meisten nach Toleranz schrie, praktizierte sie
am allerwenigsten. Viele, die das Wort im Munde fiihren,
leiten das Wort von tolerari ab, der Passivform von tolerare,
zu deutsch also geduldet werden. Die Aktivform kennen sie
nur im megativen Sinne: non tolerare, d. h. nicht duldan.

Mit der Verscharfung der wirtschaftlichen Verhéltnisse
sind wir alle etwas unduldsamer geworden. Politisch, wirt-
schaftlich und .kirchlich. Namentlich aber die Kirchen und
deren Anhinger. Gegeniiber der zunehmenden Erkenntnis
des Nalurgeschehens und der wirtschaftlichen Gegensitze ver-
langen die Kirchen und mit ihnen die Anhidnger des Konser-
vatismus vor allem fiir ihren natiirlich «rechten» Glauben die
weitgehenste Duldung, ja die Bevorzugung, wie z. B. die ka-
tholische Kirche, und die Duldung, beziehungsweise die Ein-
schriankung jeder Propagandatatigkeit fiir eine andere Den-
kungsart oder Weltanschauung. Wer erst gar «nichts glaubt»

und nur auf die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung
sich stiitzt, soll verfolgt werden. Der laute Schrei nach To-
leranz war nichts anderes als versteckte Intoleranz. Heute
sind diese Toleranzapostel frecher geworden; die reaktio-
nidren Kreise wittern Morgenluft. Gewiss ist nicht alles Gold
was glénzt; nicht jede neue wissenschafliche Entdeckung oder
Erfindung hat zum Wohle der Menschheit ausgeschlagen. Das
liegt natiirlich nicht am vermeintlichen oder wahren Fort-
schritt, sondern sehr wahrscheinlich auch wiederum an den
Menschen. Aber der Weg der freien Forschung darf nie und
unter keinen Umstinden eingeschrinkt werden, auch wenn
das eine wirtschaftlich starke Minderheit fiir ein Unheil er-
achtet. Man kann nicht Liebe predigen und praktisch intole-
rant sein. Die uralte Frage: «Was ist Wahrheit?»> muss jedem
Menschen zu beantworten freigestellt werden. Solange wir
aber nicht soweit sind, haben es gar nicht nétig, im Voll-
gefiihl des Besitzes unserer Kultur und Religion auf die «Hei-
den> unserer Tage nd fritherer Zeiten herabzusehen, stolz
auf unsere Toleranz und voll Verachtung iiber ihre Intoleranz.
Wenn im Altertum sich bei vielen Religionen Unduldsamkeit
gezeigt hat, so ist sie heute micht seltener, und die Toleranz
ist heute ein ebenso seltenes Kriutlein wie ehemals. Denn
fiir alle Zeiten gilt der Satz, dass die Duldung mit der «Streng-
gliubigkeit> im allgemeinen wenig oder gar nichts gemein
hat. Sie wandelt abseits von der grossen Heerstrasse auf ein-
samem Pfade, der nur sehr schiecht sichtbar ist und nur von
Wenigen begangen wird. Die katholische Kirche unterschei-
det heute noch in ihren Lehrbiichern zwischen religiéser und
biirgerlicher Toleranz; sie anerkennt letztere mir da, wo sie
die Macht nicht besitzt, religiés und biirgerlich «gleichzuschal-
ten». Religionsfreiheit ist in ihren Augen nur ein minderes
Gut, mit dem man sich unter Umstidnden begniigen rauss, um
grosseres Uebel fernzuhalten. (Lehrbuch der Philosophie von
Dr. Stéckl, 3. Abteilung, 1892, pag. 509.) Wo sie von Einfluss
ist, da gewihrt sie hochstens die relative Paritét; wo sie aber
nicht von massgebendem Einfluss ist, da verlangt sie fiir alle
Religionsgesellschaften die absolute Paritdt. Haben andere
Religionsgesellschaften oOffentlichen Charakter, dann verlangt
sie ihn auch fiir sich, hat sie aber allein o6ffentlichen Cha-
rakter, dann verwehrt sie diesen andern Religionsgesellschaf-
ten. So sieht die rémische Toleranz aus.

Im allgemeinen stehen Duldung und Wissenschaft in euge-
rem Zusammenhange. Da aber «Strenggldubigkeit> zu jeder
Zeit als Tugend und Empfehlung gegolten hat, die Wissen-
schaft aber, soweit sie als «freie» diesen Namen verdient,
stets als etwas Gefiéhrliches angesehen wurde, auch da, wo
auch «Wissenschafty gepflegt wird, die man aber lieber nicht
gar zu «frei» hat, so kann man von hier aus leicht Schliisse

verfallen sein. Es wehrt sich nur die zur Zeit noch vitalste Schicht,
der Mittelstand, dessen Empfindungen allen Herrschenden im Kampfe
gegen den Sozialismus besonders heilig sind. Ebenso richtet sich
die Praxis des Antisemitismus gleichméssig gegen alle Juden. In
der kapitalistischen Wirklichkeit werden jedenfalls nur die mittleren
und armen Juden getroffen, die zum wirtschaftlichen Anachronis-
~mus gewordenen Zwischenschichten der kleinen Héndler, sowie die
aus der Wirtschaft herausgeschleuderten und daher in ihrem Kampfe
um die Existenz nicht immer sehr wéhlerischen Vermittler, vor
allem aber die Intellektuellen, in denen man ein «Element der Zer-
setzung» erblickt. Selbst in Deutschland waren an den beriihmten
Boykottsonnabend, dem 1. April 1933, gerade diejenigen Institute von
der Bewachung ausgenommien, in denen sich die Reste der sogenann-
ten jiidischen Hochfinanz erhalten haben, die Banken; wie tiiberall
im kapitalistischen Systeme sind die Opfer immer nur die kleinen
Leute.

Was lehren nun diese Tatsachen? Ist es hier erlaubt, von
Schuld zu sprechen? Damit werden wir um keinen Schritt weiter
kommen. Wir miissen vielmehr versuchen, die. gegenwartige Lage
der Juden aus der historischen Entwicklung zu begreifen. Dann
werden wir erkennen, dass es sich auch hier um ein Symptom des
Zerfalles der herrschenden Gesellschaft handelt, das allerdings bei
den Juden besonders katastrophale Ziige trigt, weil die «Diaspora>,
der Zerstreuung iiber die ganze Erde, ihre geschichtliche Situation
von jeher ungewdhnlich kompliziert hat.

Historischer Ueberblick.

_ In den frithesten Zeiten waren die Juden in Paldstina Klein-
bauern und Handwerker. Der Handel lag zuerst noch in den Hin-
den der kanaanitischen Urbevélkerung, aber je mehr sich die jiidi-
schen Eroberer zivilisierten, umso grosseren Anteil nahmen auch
sie am Handel des Landes, der vor allem den Durchgangsverkehr
von Aegypten nach dem Norden und nach dem Osten zu besorgen
hatte. Nach der Hellenisierung des Ostens entstand auch in .Jeru-
salem eine breite Schicht reicher Kaufleute, deren Nachkommen
dann in allen Grosstidten des Romeérreiches sassen, als Hindler,
Aerzte undPhilosophen. Giiltig blieb das Priestergesetz des Gottes
Jahwe, das kleinbauerlichen Besitzverhiltnissen entsprach, und da-
her auch so oft von den Hindlerschichten verletzt wurde. Im Jahre
72 nach der Zerstorung des Tempels, auf den die Priester in Jeru-
salem das Monopol besassen, ging ein grosser Teil der wohlhaben-
den und an romisch-hellenistischer Grosstadtkultur geschulten Ju-
den in die Weltstadte und Militirkolonien des romischen Reiches,
insbesondere in die Provinzstidte des Rhonetales und des Rheintals.
Dort lebten sie als Kaufleute und Aerzte, aber auch als Péichter und
Bauern der Umgebung. Ihre iiberlegene grossbiirgerliche Kultur
machte sie dort zusammen mit den Romern gleichen Bildungsgrades
inmitten der auf etwas tieferer zivilisatorischer Stufe stehenden Kel-
ten und Germanen zu Kulturtrigern. Diese Funktion behielten sie
auch bei in den Stiirmen der Voélkerwanderung und der darauf-
folgenden Feudalreiche; die Juden stellten die Verbindung mit dem
Orient her; sie wurden zu geistigen und materiellen Mittlern. Diese



28 : DER FREIDENKER Nr. 4

auf damit zusammenhingende Duldung ziehen, deren sie sich
jo langer je mehr erfreut. Die liberal oder gar marxistisch
orientierten Lehrer wissen etwas davon zu erzihlen. Wenn
es sich natiirlich -um Geld handelt, dann kann man die kras-
sesten Widerspriiche erleben. Im Streitfall einer Aktiengesell-
schaft wird der Genosse einer A.-G.als Richter abgelehnt,
weil ihm die Unbefangenheit abgesprochen werden mauss, also
die Mutmassung, dass das minimale Geldinteresse die Rich-
terpflicht vergessen machen konnte, wenn es sich aber um die
Kultussteuerfrage handelt, dann ist die Reflexwirkung gleich
null, so dass nicht einmal die allerempfindlichste daher auch
die am meisten Schutz verlangende religiose Ueberzeugung
in Mitleidenschaft gerat. Auch wer keine Religion haben
kann, zahlt dennoch Steuer und wird zur Simultanverehrung
der Gottheiten erzogen. Da ist man sehr tolerant.

‘Zwar ist auch Herr Dr. Miiller, Grosshéchstetten, ein akade-
misch gebildeter Mann; er ist wohl auch ein Freund der Wissen-
schaft, aber vermutlich mur jener Wissenschaft, die sich an die
Tugend der Strengglaubigkeit anlehnt, also nicht ganz frei ist,
jener Wissenschaft, die da sagt, man miisse dem Plebs die
Religion erhalten. Wenn doch nur die Religiosen uns sagen
konnten, was sie unter Religion verstehen. Da sie uns das
nicht sagen konnen, werden sie nervés und unduldsam. So-
lange wir Freidenker mit unserer «Religion» bezwecken, die
Grundsitze der Sittlichkeit dem Gewissen einzudriicken, sollte
man uns dulden und nicht verfolgen wollen. Es dist immer
schlimm, wenn, die Religion der Gldubigen zur Staatsreligion
wird. Das scheint aber der Fall zu sein, wo der Staat an-
fangt, die Religion zu schiitzen, wo doch eher das Umgekehrte
der Fall sein sollte. Eugen Traber, Basel.

Atheismus und Freidenkertum.

Im allgemeinen Sinne des Wortes gelten Atheismus und
Freidenkertum als identisch. In beiden Fiallen Verneinung
der moglichen Existenz einer personifizierten Gottheit. Wer
sich als Freidenker ausgibt, gill ohne weiteres auch als Atheist.
Und doch besteht eine prinzipielle Wesensverschiedenheit.

Atheismus bedeutet private weltanschauliche Einstellung.
Es gibt Staatsménner und Gelehrte, sowie Angehorige anderer
«Fakultiaten», die Treue zu Volksreligion und Gottesglauben
vortauschen, ohne in Wirklichkeit selbst glaubig zu sein. Das
neuecle Beispiel haben wir in Mussolini. Auch bei vielen
Kirchenfiirsten und geistig hochstehenden Theologen ist der
vorgeschiitzte Gottesglaube nmr von professioneller Wesen-
heit. .
Wihrend Atheismus vornehmilich Sache des einzelnen Indi-
viduums ist, fundiert das moderne Freidenkertum weitgehend

auf sozialethischen Prinzipien. Die Freidenkerorganisationen
treten fiir Glaubens- und Gewissensfreiheit ein, bekimpfen
kirchliche Machtbestrebungen und suchen weitgehenden Ein-
fluss auf das Volksbildungswesen zu gewinnen.

Fir private Atheisten, namentlich politische Grossen. be-
deutet Religion «Staatssache», dagegen bemiihen sich dic Frei-
denker, Religion zur Privatsache zu machen, eine Trennung
von Staat und Kirche, sowie von Schule und Kirche herbei-
zufithren. Ethisches Freidenkertum kimpft fiir geistige Kul-
tur und vernumftgemisse Gesellschaftsordnung; wendet sich
gegen jeden metaphysischen Dogmatismus, trete er auch in
philosophischem oder wissenschaftlichem Gewande auf.

Vielen grossen Philosophen wird Pantheismus zum Vor-
wurf gemacht. Der Streit dreht sich um die Frage, ob diese
Denker mehr éinem atheistischen Standpunkt zuneigen. oder
einem gewissen platonischen Gottidealismus ergeben sind.
Es kommt hier der sogenannte <Spinozismus», welcher Natur
und Gottheit identifiziert, in Betracht. Diese Art Pantheismus
ergibt in den letzten Konsequenzen: Naiur gleich Gott, folg-
lich ist jeder Mensch, als ein Teil der Natur, selbst «Gott:;
wirklich schon ein unhéflicher Atheismus.

Was die Anhénger des Marxismus anbetrifft, kénnen diese
im universellen Sinne des Wortes nicht als Freidenker gelten.
Marx und Engels waren frei-forschende Geister, ihre Epi-
gonen» sind es nur in den seltensten Fiallen. Somit hat man
es bei den Proletarischen Freidenkern mit marxistisch ein-
gestellten Atheisten zu tun. Wer immer sich auf eine be-

stimmte Richtung oder Autoritit festlegt — und wenn es sich

selbst um Nietzsche handelt, —, kann nicht als objekiiv urtei-
lender Freidenker gelten.

Trotz allem sind nur atheistische Freidenker moglich.
Jeder, der in selbstindigem Denken oder weltanschaulichen
Ueberlegungen macht, kommt unverweigerlich vom Gottes-
glauben ab, verbleiben kann héchstens noch ein «naturalisti-
scher> Pantheismus. Nicht jeder Zweifler vermag gleicher-
weise die letzten Konsequenzen zu ziehen; viele wollen oft,
trotz besserer Einsicht, nicht von liebgewordenen «metaphy-
sischen Idealweltens> lassen. Ch. Lengacher.

e e R T T
Haben Sie Vorsorge getroffen,

" dass bei Ihrem Ableben die Bestattungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich geht?
Eine diesbeziigliche letztwillige Verfiigung
sichert dies.

OO0t

gesellschaftliche Aufgabe hielt sie zusammen und gab ihnen immer
" von neuem kollektive Lebenskraft. Krisen aller Art unterbrachen
oft diese Titigkeit; das erste Mal nach dem Siege des Christentums,
als es darauf ankam, das allgemeine kulturelle Niveau der vom
Biirgerlichen ins Feudale zuriicksinkenden Wirtschaft anzupassen.
JIn den Juden wollten die christlichen Funktiondre die Vertreter
dieser alten Kultur treffen, und sich zugleich an ihnen richen fiir
ihre spottische Kritik der logischen Widerspriiche des Christentums.
Die iiberall zerstreut lebenden Juden waren leichte Beute, ihr Ver-
mogen lockte, und so verbot man ihnen die Ausiibung vieler Berufe
und unterwarf sie einer Fiille beschrankender Bestimmungen. Es
ist alles schon einmal dagewesen!

Dieses Schicksal wurde den Juden von nun an im Verlaufe der
Geschichte immer wieder bereitet. Solange die Wirtschaft im Auf-
stieg war, und die Juden ihren Wirtsvolkern noch irgendwelche
kulturellen Werte bringen konnten, liess man sie in Ruhe. Trat aber
eine entscheidende Gkonomische Krise ein, so entdeckte man plotz-
lich die religiose, moralische oder neuerdings, die rassische Minder-
. wertigkeit der Juden, deren Austreibung mit einem Zauberschlage
die Erlésung bringen soll.

Dann war das Judentum jedesmal vom Untergange bedroht,
aber im Gegensatz zur Gegenwart hatte es noch Auswege. Die Ver-
biirgerlichung Europas oder die Umwandlung des einfachen Waren-
handels in die kapitalistische Produktion ging nicht in allen Liin-
dern gleichmissig vor sich; daher gab es noch immer Gebiete, denen
'die grosse Erfahrung der jiidischen Kaufleute der jiidischen Intelli-
genz und die internationalen Beziehungen Nutzen bringen konnten.

Trotz allen Klassengegensdtzen, die es auch innerhalb der jiidischen
Gemeinden gab, bildeten die Juden so eine feste geschlossene Ge-
meinschaft. Die wirtschaftlich-gesellschaftliche Sonderfunktion hatte
ihnen erlaubt, das alte Gesetz Jahwes in Giiltigkeit zu lassen; ‘dean
im Feudalzeitalter gab es keinen zentralistischen Staat mit einer
allgemeinen Gesetzgebung, und im iibrigen betrachtete man uater
dem Einfluss der Kirche das mosaische Gesetz als heilig. Dieses Ge-
setz, aus dem im Grunde die ganze sogenannte jiidische Religion
besteht, hielt die Juden -auch noch dann zusammen, wenn die all-
gemeinen gesellschaftlichen Bedingungen fiir seine Fortexistenz
schon héchst ungiinstig geworden waren. Es ist ein schwerer, gerade
in der Vergangenheit allzu oft von uns begangener Fehler gewesen,
das Beharrungsvermogen von Ideologien unterschétzt zu haben. Ideo-
logien kénnen noch fortleben, wenn die Umwelt schon véllig ver-
anderte Aufgaben stellt. Auf sich selbst angewiesen, von den mit-
telalterlichen Stéinden abgelehnt, machte das Gesetz auf diese Weise
dié Juden quer durch alle Vélker hindurch zu einer in sich geschlos-
senen Gemeinschaft, zu einem Volke chne Sand, das wie Heinrich
Heine es genannt hat, in der «Thora», seinen ¢portativen Staat’ mit
sich herumtrug.

Die Literatnrstelle der F. V. S. Gutenbergstrasse 13, Bern, be-
sorgt es Ihnen.




	Von der Toleranz

