
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 4

Artikel: Ueber den Begriff des Freidenkertums

Autor: Lippert, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Februar 1934. Mr. 4-17. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig; am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

||iiiiiiiiiiiiiiiiiniiiiij|

Sollen wir die Vernunft abschaffen, weil es Unvernünftige
gibt? Heinsen.

1

niiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

1

Abonnementspreis..jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: '/ss 4.50, Visß-,
Vs 14.-, 'A 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Deber den Begriff des Freidenkertums.
Von Jules Lipperl, Basel.

Wir stellen in unsern Versammlungen des Öi'tern mit
Bedauern fest, dass unsere freigeistige Vereinigung nur einen
verschwindend kleinen Bruchteil all derer umfasst, die sich
bereits im Innern von der Kirche losgesagt haben. Wir wissen

auch die Gründe. Es sind da eine Menge Menschen, die
im Interesse ihrer wirtschaftlichen Stellung den letzten
trennenden Strich nach aussen hin nicht ziehen können. So zahlen

sie denn, obwohl sie nichts mehr mit der Kirche verbindet,
weiter ihre Kirchensteuer, nur um in den Kreisen, von denen
sie abhängig sind, nicht unangenehm aufzufallen. Neben diesen

Mitbürgern gibt es dann noch die grosse Zahl der
Indolentem, Indifferenten, die, obwohl wirtschaftlich unabhängig,
die geistige Energie nicht aufbringen, sich einer derartigen
Vereinigung anzusehiiessen. Dann sind noch die, welche sich
im Interesse ilirer Kinder zurückhalten, die diesen letzteren
keine Ausnahmestellung schaffen wollen, solange sie die
Schule besuchen, es ihnen überlassend, sich später ihre eigene
Weltanschauung zu formen.

Ich muss nun aber noch eine weitere Klasse von Menschen
anführen, auf die es ganz 'besonders ankommt. Es sind die,
welche von innern 'Zweifeln befasst sind, die an dem lieben
Gott, aus der Kinderstube im Laufe ihrer Erfahrungen
verschiedenes auszusetzen gelernt haberi, die aber doch noeh
das Bedürfnis fühlen, sich an etwas Höheres anzuklammern.

Und mit diesem Empfinden müssen wir rechnen. Wir wis-
sien; wie die verschiedenen Religionen seit dem Urbeginn der
Menschheitsgeschichte entstanden sind, wir wissen auch, dass

einige Jahrzehnte oder selbst Jahrhunderte nicht genügen,
einen Irrwahn auszurotten, der seit aber Jahrtausenden von
der Menschheit Besitz ergriffen hat und von einem schlauen
Priestertum und andern Machthabern der Erde, die kein Interesse

an der Erleuchtung der Allgemeinheit haben, eifrig ge-
näjirt wird. Und keine Zeit ist weniger dazu geeignet, in
den Menschen höhere geistige Erkenntnis zu wecken, als die
heutige. Wo nimmt der arme Teufel, der sein ganzes Dichten

imd Trachten darauf lenken müss, für sich und seine Fa-
'niiliie sein kärgliches Brot zu beschaffen, insofern er
überhaupt dazu Gelegenheit hat, wo nimmt der abgehetzte Kaufmann

und Industrielle, der sein Lebensschifflein mit Not und
'Mühen durch Inflationen und Deflationen, durch schwankende
Wechselkurse und noch mehr schwankende Kaufkraft des
nur.
Geldes, an turmhohen Zollmauern und andern lieblichen
Erscheinungen, vorbeisteuern muss, wo nehmen all die
Menschen Zeit und Müsse, und vor allem .die nötige geistige
Konzentration her, sich mit Dingen zu befassen, die ausserhalb
des meist grauen und monotonen Alltags liegen. Selbst die

Frau wird ja heute mit in diesen Strudel gerissen. Und doch
sind unsere öffentlichen Vortragsabende meist nicht schlecht
besucht. Es kommen da viele von denen, die ich eingangs
erwähnte, die von religiösen Zweifeln hin- und hergerissen,
glauben eine neue Botschaft vernehmen zu können, die aber
am Ende enttäuscht den Saal verlassen.

Es ist dies keine vage Behauptung meinerseits, sondern
eine auf Tatsachen beruhende persönliche Wahrnehmung. Wie
manches Mal habe ich an Bekannte, die ich zum Besuch
solcher Vorträge ermuntert habe, oder an solche, die ich zufällig
dort traf, nachher die Frage gestellt, wie sie sich jetzt zu der
sogenannten Religion stellen. Meist wurde mir dann, und
vorwiegend von Frauen, die bekanntlich weniger mit der Logik
agieren, dafür aber weit mehr im Gefühl leben, die Antwort:
«Genau wie vorher, der Herr hat ja glänzend geredet, und es

muss ein grundgescheifcer Mann sein, aber er hat nur immer
davon geredet, was nicht ist, und ich war doch hierhergekommen,

um zu hören, was ist.
Diesen wunden Punkt, und ein solcher ist es, wenn wir

ganz ehrlich sein wollen, möchte ich hier ein wenig unter die
Lupe nehmen.

Bs ist eine nicht abzuleugnende Tatsache, dass wir in
unsern Vorträgen sowohl als auch in unserm Organ «Der
Freidenker», viel zu, sehr das «Nein» betonen, ohne das unerläss-
liche «Aber» hintennaoh anzuführen. Wir sollten je und je
darauf hinweisen, dass wir Freidenker nur gegen die Kirche
und ihre Auswüchse ankämpfen, dass wir aber durchaus nicht
die allem Seiende zu Grunde liegende Urkraft leugnen, welche
den Grashalm wachsen lässt und im unendlichen All Welten
werden und vergehen lässt. Jene Kraft, die im Laufe der sich
durch Jahnmillionen hinziehenden Entwicklung auch die
Fähigkeit in das menschliche Gehirn gepflanzt hat, uns zu den
hohen geistigen Errungenschaften zu führen, die sicli in
Wissenschaft, Kunst und Technik offenbaren. Hier wirft sich
eine Frage auf. Warum nennen wir diese nicht abzuleugnende

und wohl auch nie zu erforschende Urkraft nicht auch
Gott, wie dies der grosse Spinoza getan hat, dem wir letzten
Endes die monistische Weltanschauung zu verdanken haben?
Haben wir nicht mindestens das gleiche Recht hierzu, wie
die sogenannten «Frommen», die mit dieser Bezeichnung oft
einen höchst unwürdigen Begriff verbinden? Was ist «Gott»
schliesslich anders als ein Name, der in so und so viele
Sprachen übersetzt, jedesmal anders lautet. • ••

iWenn wir in unsern Vorträgen, in unsenin Blatt, den Spi'ess
umkehren und der Welt begreiflich machen würden, dass
sich die Menschen, die heute noch an ein persönliches, über-

\



26 DER FREIDENKER Nr. 4

indisches und ausserhalb des Universums fronendes Wesen
glauben, ein Wesen, das man zum Kiuderschreck gemacht
hat, dass solche Menschen sioh in Nichts von den Primitiven
der Urzeit unterscheiden, die sich die elementaren Ereignisse
nicht deuten konnten und durch Gebete und Opfer glaubten
das Unheil von sich abwenden zu können, wenn wir diesen
Menschen weiter klarmachen, dass es eigentlich die grösste
Blasphemie ist, wenn sie diesen unerforscMiohen Weltgeist
zu ihresgleichen machen, von dem man sogar Parteinahme
erhofft, wenn man seinem Nachbar und Mitbruder den Schädel
einschlagen will, während das, was wir «Gott» nennen, einen
unendlich höheren und reineren Begriff darstellt, dann würde
es uns eher gelingen, den einen oder andern von Zweifeln
hin und her Geworfenen zur Vernunft zu bekehren. Mir ist
dies wenigstens schon in etlichen Fällen gelungen.

Wenn wir aber immer nur das Negative betonen, dann dürfen

wir uns nicht wundern, wenn unsere Bewegung so
langsame Fortschritte macht.

Anstatt immer nur den Beweis erbringen zu wollen, dass

es keinen «Gott» gibt, sollten wir der Welt begreiflich machen,
dass unsere Anschauung, die auf der Plilosophie der reinen
Vernunft aufgebaut ist, die weitaus schönere und erhabenere
ist. Und wenn wir dabei diese Bezeichnung «Gott» als den

Begriff für das, was dem ganzen Kosmos innewohnt und was
mit unsern Sinnen nicht begriffen werden kann, auch für uns
in Anspruch nehmen, dann haben wir unsern Gegner zum
grössten Teil den Wind aus den Segeln genommen.

Die Kirche wird uns allerdings nach wie vor bekämpfen,
aber es wird ihr weniger leicht fallen, ihren Schäfchen das

Gruseln vor uns beizubringen, wenn die an und für sieh

ganz nichtssagende Bezeichnung, «Gottlos» für uns Freidenker

wegfällt.
Dass in unsern Reihen in bezug auf Freidenkertum vielfach

noch nicht klar lunrissene Ansiebten herrsehen, geht
übrigens auch daraus hervor, dass etliche unserer Gesinnungsfreunde

glauben, einen Unterschied zwischen Atheisten,
Pantheisten und Monisten machen zu müssen. Diese Einstellung
ist falsch und verträgt sioh schlecht mit dem Begriff des
«freien Denkens». Die Bezeichnung Freidenker finden wir
zuerst in England im 17. Jahrhundert. Es waren die Verkünder

des «Deismus», die sich diesen Titel befcnassen.
Der Deismus anerkennt einen Gott ausserhalb der Welt,

bestreitet aber, dass dieser Gott sieh um die durch seine Macht
entstandenen Geschöpfe, also auch um die Menschen, weiter
kümmere. Diese deistisohe Weltanschauung wurde
hervorgerufen zum Protest gegen die extreme Richtung der •

anglikanischen Kirche und richtete sieh hauptsächlich gegen
dieselbe und in Folge gegen die christliehen Thesen überhaupt,

indem sie alle in 4er Bibel enthaltene» sogenannten Wunder
und Offenbarungen für Menschen, bzw. Priesterwerk erklärt.
Der Deismus steht also im Gegensatz zum «Pantheismus»,
dessen Vater, der grosse Philosoph Spinoza, Gott und die
Welt, also die Natur, für eins erklärt und Gott als «die
Substanz» bezeichnet, die eine zweite höhere, ausserhalb des
Weltalls sieh befindlichende Macht notwendigerweise aus-
schliesst. Wir haben also hier schon den reinen Monismus,
wie ihn Ernst Haeckel, auf Spinoza, Darwin und Goethe
zurückgreifend, philosophisch näher erläutert. Wie man sieht,
gehört also schon eine besondere Liebe zu spitzfindigen,
metaphysischen Spekulationen dazu, zwischen diesen -ismen und
dem Atheismus einne Unterschied zu machen. Atheismus ist,
wie schon aus dem Wort hervorgeht, weiter nichts als das
Gegenteil vom Theismus, dem Glauben an den von der Kirche

verfochtenen persönlichen Gott. Diesen letzteren lehnt
aber doch der Pantheismus sowohl wie der Monismus ebenfalls

ab, also — pourquoi tant de bruit pour une omelette?
Unser Gegner, die Kirche, macht keinen Unterschied
zwischen diesen drei Bezeichnungen, warum sollen also .wir
ausgerechnet päpstlicher als der Papst sein, Den Nagel auf den
Kopf getroffen haben jene Gelehrten, unter denen auch
Schopenhauer war, welche Pantheismus als eine höflichere Form
für Atheismus bezeichnen.

Zugegeben, dass hier und da etliche Pantheisten glauben.
mit ihrer Weltanschauung einen gewissen Kult treiben zu
müssen.

Es ist aber noch keinem von ihnen eingefallen, deswegen
einen Tempel bauen zu wollen nach Art der christlichen Sekten.

Ihr Tempel ist die Natur und die Betrachtung der Natur
löst eben doch bei vielen «freien und denkenden Menschen
ein Gefühl der Bewunderung aus, das man ganz gut als
Andacht bezeichnen kann, sintemalen Andacht von Denken
abgeleitet ist.

Mögen wir den Mikrokosmos oder den Makrokosmos
betrachten, der denkende Menseh wird hier allerhand
Staunenerregendes erblicken, das uns zur Bewunderung herausfordert.
Und das, nicht obwohl wir Gegner der Kirche, sondern weil
wir Gegner der Kirche sind. Und deshalb betrachte ich es
als eine verhängnisvoll wirkende Vergeudung der Energie,
wenn wir dn unsern Vorträgen und selbst in unserm Organ
die Scholastik so weit treiben und in den Fehler verfallen,
Pantheismus und Monismus als mit dem wirklichen Freidenkertum

nieht vereinbar abzulehnen. Ueber diesen Punkt sollten

wir einmal einig werden, und wenn wir klug sind,
unterlassen wir alle diese «Wortklaubereien», denn etwas anderes
sind sie nicht, und suchen alle «freien Denker» um uns zu
scharen, einerlei, ob sich der eine lieber Pantheist oder Mo-

Peuilleton.
Was ist und wird mit den Juden?

Von Michael Hacker.
Vor einiger Zeit wurde an dieser Stelle in einer

kurzen Diskussion die Judenfrage berührt; dabei
kam es auf beiden Seiten zu Missverständnissen. Es •

scheint uns daher wichtig, heute zu diesem, so ak-.
tuell gewordenen Problem Stellung zu nehmen.

Der Antisemitismus.
¦ t :

Zunächst die Tatsachen : der Antisemitismus ist überall im
Wachsen. Der Hitlerfaschismus organisiert im Innern den kalten
Pogrom und im Auslande die antisemitische Propaganda. Mit
Erfolg. Der verärgerte, verschüchterte und verängstigte Mittelstand
ist allerwärts zufrieden, nach gut altorientalischer Sitte einen
Sündenbock in die Wüste schicken zu können. Mögen auch manche
Regierungen die Juden gegen die schlimmsten Exzesse in Schutz
nehmen, teils um die Deutschen zu ärgern, teils um sich mit
selbstgerechter Geste als die besseren aufspielen zu können, teils aus
traditioneller Toleranz, die allgemeine Verstimmung gegen die Juden
ist überall im Wachsen, insbesondere aber in den Ländern der
Emigration. - Selbst in Frankreich, dem "klassischen Asyl' aller Flücht- '

linge und der Heimat des Egalitätsgedankens, werden in manchen
Industrien sogar nicht einmal mehr einheimische Juden eingestellt,
und das Unbehagen über die in ihren Sitten und Vorstellungen so

typisch deutsche Emigration erleichtert allerlei trüben Elementen
eine wirksame antisemitische Propaganda. Hätte es in U, S. A. - nicht
immer einen heftigen gesellschaftlichen Antisemitismus gegeben,
der den Juden den Zutritt zu einer grossen Reihe von Berufen
ebenso verbietet wie den Negern, die Krise und vor allem das
verunglückte Experiment des judenfreundlichen Präsidenten Roosevelt
würden schon genügt haben, um einen starken Antisemitismus zu
entfesseln. Und England, das sich bei jeder Gelegenheit [als .Treu¬
händler und Anwalt der Juden aufspielt, ja sogar in scheinbarer
Vorurteilslosigkeit Juden in die höchsten Regierungsstellen setzt?
Dieses England ist mit seiner Politik des kontinentalen Gleichgewichts

leidenschaftlicher Befürworter der politischen und militärischen

Stärkung Hitlerdeutschlands und denkt im übrigen gar nicht
daran, den aus Deutschland flüchtigen Juden — ein paar Promir
nente ausgenommen — Einreiseerlaubnis zu geben, weder nach
Grossbritannien noch nach den Dominions, noch ins Land der «Väter»,

nach Palästina. Wer nach Palästina will, muss nicht weniger
als 1000 englische Pfund Bürgschaft hinterlegen, oder aber
nachweisen, dass er mindestens ein Jahr lang als Landarbeiter oder
Handwerker ausgebildet worden sei, eine Verfügung, durch die
praktisch der Generation über Driessig jede Möglichkeit genommen

ist, mit ihren Familien in Palästina eine Zuflucht zu finden.

Ein wahrhaft grauenhaftes Schicksal! Aber, so wird man sagen,
wenn alle Völker sich derart gegen 'die" Juden wehren, muss" da
nicht die Schuld doch irgendwie an ihnen selber liegen? Zunächst
einmal, es wehren sich ja nicht «die» Völker. «Die> Völker gibt ee

nicht; diese Terminologie annehmen, heisst schon dem Faschismus



Nr. 4

nist, der andere Atheist zu nennen beliebt. Nichts wäre bei
der langsamen Entwicklung unserer Bewegung verfehlter,
als wenn wir in unseren eignen Reihen Spaltungen hervorrufen

würden.
Ob es angebracht ist, die Bezeichnung «Gott» in unserm

Sinne in unsern Sprachschatz aufzunehmen, stelle ich der
Diskussion anheim. Ich gebe zu, dass dies heute, wo gewisse
Kreise gegen alles zu Felde ziehen, was mit der Vorsilbe
«frei» beginnt, als ein Zugeständnis gegenüber der Kirche
aufgefasst werden könnte. Ich für meine Person teile diese

Befürchtung nicht. Das, was man unter einer Sache begreift,
ist massgebend, nicht der Name, denn der ist nach Ansicht
eines ganz Grossen Schall und Rauch.

Von der Toleranz.
Man kann die Motion des Herrn Nat.-Rat Dr. Müller.

Grosshöchstetten, von verschiedenen Gesichtspunkten aus
betrachten. Ohne die Motion zu überschätzen oder zu
unterschätzen, kann sie als ein Zeichen der Zeit, als dasjenige der
Unduldsamkeit betrachtet werden.

Es gab eine Zeit vor dem Kriege, da wurde viel von
Duldung gesprochen. Mit hohen Worten pries man die Tugend
der Toleranz als schönste Errungenschaft der neuzeitlichen
Kultur. In so viele Parteien und Richtungen sich unser Volksleben

spaltet, die sich alle in Worten und Taten heftig befehdeten,

in einem Punkte stimmten sie alle überein: alle
behaupteten nämlich, für die Duldung einzustehen, nur vom
Gegner behaupteten sie, dass er keine Duldung übe. Zu diesen

Parteien und Richtungen rechnen wir natürlich auch die
Kirchen und deren politische Vertretungen. Die katholischen
Toleranzanträge sind ja bekannt und verdächtig, denn gerade
jene, die am meisten nach Toleranz schrie, praktizierte sie

am allerwenigsten. Viele, die das Wort im Munde führen,
leiten das Wort von tolerari ab, der Passivform von tolerare,
zu deutsch also geduldet werden. Die Aktivform kennen sie

nur im negativen Sinne: non tolerare, d. h. nicht dulden.
Mit der Verschärfung der wirtschaftlichen Verhältnisse

sind wir alle etwas unduldsamer geworden. Politisch,
wirtschaftlich imd .kirchlich. Namentlich aber die Kirchen und
deren Anhänger. Gegenüber der zunehmenden Erkenntnis
des Nalurgeschehens und der wirtschaftlichen Gegensätze
verlangen die Kirchen imd mit ihnen die Anhänger des
Konservatismus vor allem für ihren natürlich «rechten» Glauben die
weitgehenste Duldung, ja die Bevorzugung, wie z. B. die
katholische Kirche, und die Duldung, beziehungsweise die
Einschränkung jeder Propagandatätigkeit für eine andere
Denkungsart oder Weltanschauung. Wer erst gar «nichts glaubt»

verfallen sein. Es wehrt sich nur die zur Zeit noch vitalste Schicht,
der Mittelstand, dessen Empfindungen allen Herrsehenden im Kampfe
gegen den Sozialismus besonders heilig sind. Ebenso richtet sich
die Praxis des Antisemitismus gleichmässig gegen alle Juden. In
der kapitalistischen Wirklichkeit werden jedenfalls nur die mittleren
und armen Juden getroffen, die zum wirtschaftlichen Anachronismus

gewordenen Zwischenschichten der kleinen Händler, sowie die
aus der Wirtschaft herausgeschleuderten und daher in ihrem Kampfe
um die Existenz nicht immer sehr wählerischen Vermittler, vor
allem aber die Intellektuellen, in denen man ein «Element der
Zersetzung» erblickt. Selbst in Deutschland waren an den berühmten
Boykottsonnabend, dem 1. April 1933, gerade diejenigen Institute von
der Bewachung ausgenommen, in denen sich die Reste der sogenannten

jüdischen Hochfinanz erhalten haben, die Banken; wie überall
•im kapitalistischen Systeme sind die Opfer immer nur die kleinen
Leute.

Was lehren nun diese Tatsachen? Ist es hier erlaubt, von
Schuld zu sprechen? Damit werden wir um keinen Schritt weiter
kommen. Wir müssen vielmehr versuchen, die gegenwärtige Lage
der Juden aus der historischen Entwicklung zu begreifen. Dann
werden wir erkennen, dass es sich auch hier um ein Symptom des
Zerfalles der herrschenden Gesellschaft handelt, das allerdings bei
den Juden besonders katastrophale Züge trägt, weil die «Diaspora»,
der Zerstreuung über die ganze Erde, ihre geschichtliche Situation
von jeher ungewöhnlich kompliziert hat.

27

und nur auf die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung
sich stützt, soll verfolgt werden. Der laute Schrei nach
Toleranz war nichts anderes als versteckte Intoleranz. Heute
sind diese Toleranzapostel frecher geworden; die reaktionären

Kreise wittern Morgenluft. Gewiss ist nicht alles Gold
was glänzt; nicht jede neue wissenschafliche Entdeckung oder
Erfindung hat zum Wohle der Menschheit ausgeschlagen. Das
liegt natürlich nicht am vermeintlichen oder wahren
Fortschritt, sondern sehr wahrscheinlich auch wiederum an den
Menschen. Aber der Weg der freien Forschung darf nie und
unter keinen Umständen eingeschränkt werden, auch wenn
das eine wirtschaftlich starke Minderheit für ein Unheil
erachtet. Man kann nicht Liebe predigen und praktisch intolerant

sein. Die uralte Frage: «Was ist Wahrheit?» muss jedem
Menschen zu beantworten freigestellt werden. Solange wir
aber nicht soweit sind, haben es gar nicht nötig, im
Vollgefühl des Besitzes unserer Kultur und Religion auf die «Heiden»

unserer Tage And früherer Zeiten herabzusehen, stolz
auf unsere Toleranz und voll Verachtung über ihre Intoleranz.
Wenn im Altertum sich bei vielen Religionen Unduldsamkeit
gezeigt hat, so ist sie heute nicht seltener, und die Toleranz
ist heute ein ebenso seltenes Kräutlein wie ehemals. Denn
für alle Zeiten gilt der Satz, dass die Duldung mit der
«Strenggläubigkeit» im allgemeinen wenig oder gar nichts gemein
hat. Sie wandelt abseits von der grossen Heerstrasse auf
einsamem Pfade, der nur sehr schlecht sichtbar ist und nur von
Wenigen begangen wird. Die katholische Kirche unterscheidet

heute noch in ihren Lehrbüchern zwischen religiöser und
bürgerlicher Toleranz; sie anerkennt letztere mir da, wo sie
die Macht nicht besitzt, religiös und bürgerlich «gleichzuschalten».

Religionsfreiheit ist in ihren Augen nur ein minderes
Gut, mit dem man sich unter Umständen begnügen muss, um
grösseres Uebel fernzuhalten. (Lehrbuch der Philosophie von
Dr. Stöckl, 3. Abteilung, 1892, pag. 509.) Wo sie von Einfluss
ist, da gewährt sie höchstens die relative Parität; wo sie aber
nicht von massgebendem Einfluss ist, da verlangt sie für alle
Religionsgesellschaften die absolute Parität. Haben andere
Religionsgesellschaften öffentlichen Charakter, dann verlangt
sie ihn auch für sich, hat sie aber allein öffentlichen
Charakter, dann verwehrt sie diesen andern Religionsgesellschaften.

So sieht die römische Toleranz aus.

Im allgemeinen stehen Duldung und Wissenschaft in engerem

Zusammenhange. Da aber «Strenggläubigkeit» zu jeder
Zeit als Tugend und Empfehlung gegolten hat, die Wissenschaft

aber, soweit sie als «freie» diesen Namen verdient,
stets als etwas Gefährliches angesehen wurde, auch da, wo
auch «Wissenschaft» gepflegt wird, die man aber lieber nicht
gar zu «frei» hat, so kann man von hier aus leicht Schlüsse

Historischer Ueberblick.

In den frühesten Zeiten waren die Juden in Palästina
Kleinbauern und Handwerker. Der Handel lag zuerst noch in den Händen

der kanaanitischen Urbevölkerung, aber je mehr sich die
jüdischen Eroberer zivilisierten, umso grösseren Anteil nahmen auch
sie am Handel des Landes, der vor allem den Durchgangsverkehr
von Aegypten nach dem Norden und nach dem Osten zu besorgen
hatte. Nach der Hellenisierung des Ostens entstand auch in
Jerusalem eine breite Schicht reicher Kaufleute, deren Nachkommen
dann in allen Grosstädten des Römerreiches sassen, als Händler,
Aerzte undPhilosophen. Gültig blieb das Priestergesetz des Gottes
Jahwe, das kleinbauerlichen Besitzverhältnissen entsprach, und
daher auch so oft von den Händlerschichten verletzt wurde. Im Jahre
72 nach der Zerstörung des Tempels, auf den die Priester in
Jerusalem das Monopol besassen, ging ein grosser Teil der wohlhabenden

und an römisch-hellenistischer Grosstadtkultur geschulten
Juden in die Weltstädte und Militärkolonien des römischen Reiches,
insbesondere in die Provinzstädte des Rhonetales und des Rheintals.
Dort lebten sie als Kaufleute und Aerzte, aber auch als Pächier und
Bauern der Umgebung. Ihre überlegene grossbürgerliche Kultur
machte sie dort zusammen mit den Römern gleichen Bildungsgrades
inmitten der auf etwas tieferer zivilisatorischer Stufe stehenden Kelten

und Germanen zu Kulturträgern. Diese Funktion behielten sie
auch bei in den Stürmen der Völkerwanderung und der
darauffolgenden Feudalreiche; die Juden stellten die Verbindung mit dem
Orient her; sie wurden zu geistigen und materiellen Mittlern. Diese

DER FREIDENKER


	Ueber den Begriff des Freidenkertums

