
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 18

Artikel: Religion und Philosophie

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. September 1934. DER Mr. 18 - 17. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

IIiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiII

Mache dich frei im Erkennen des natürlichen Geschehens;
denn ein anderes gibt es nicht. A. Dodel.

||iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii||

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Mutationen bezügl.des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
an die Qeschäftsstelle der F. V. S. Bern,
Wachtelweg 19. — Postcheck III 9508.

Religion und Philosophie.
Von Prof. Th. Hartwig, Prag.

Dieses Thema wurde auf dem VIII. Internationalen Phi-
losophen-Kongress behandelt, der in Prag vom 2. bis 7.
September 1. J. tagte. Die beamtete Philosophie — Schopenhauer
nannte sie zu seiner Zeit: Universitätsphilosophie — war
immer sehr nachsichtig gegen die Religion, denn diese wurde
von dem «Kollegen» an der theologischen Fakultät vertreten.
Auch hat die Philosophie in gewissem Sinne eine ähnliche
politische Funktion wie die Religion zu erfüllen: sie ist das
Opium für die Gebildeten. Offiziell gibt sich die Philosophie
allerdings genau so «unpolitisch» wie die Religion.

Dazu kommt noch, dass in den gegenwärtigen politischen
Wirren die Religion sozusagen «Schonzeit» hat. Der Faschismus,

der — weder in Italien noch in Deutschland — seinen
Totalitätsanspruch gegen die kirchlichen Organisationen
durchzusetzen versuchte, musste sich damit begnügen, durch
Konkordate wenigstens die wohlwollende Neutralität der Kirche
zu sichern. Auch in Deutschland wird neuerdings — mit Rücksicht

auf die bevorstehende Abstimmung im Saargebiet —
der Rückzug vor der katholischen Kirche angetreten.

So ist es denn den Vertretern der Religion gelungen, eine
Art Schlüsselstellung zwischen den Fronten zu beziehen. Diese
politische Tatsache kam auch auf dem Kongress deutlich zum
Ausdruck. Die Gegensätze prallten auf ganz andern Gebieten
heftig aufeinander. Vor allem in der Diskussion über das
Thema: «Die Krise der Demokratie». Da kam es zu geradezu
dramatischen Szenen zwischen den Delegierten aus Frankreich

und Italien. (Die Vertreter aus Deutschland haben sich
wohlweislich an dieser Debatte überhaupt nicht beteiligt.)
Weitere Gegensätze wurden in der Debatte über das Thema
«Die Grenzen der Naturwissenschaften» offenbar. Da waren
es die Vertreter der empirischen Philosophie, welche sich in
aller Schärfe gegen die blutleeren Abstraktionen einer
überalterten spekulativen Philosophie wandten. Dieser letztere
Gegensatz kam auch wiederholt bei der Behandlung des Themas

«Die Mission der Philosophie» zum Vorschein.
Schon in den Referaten zu den genannten Themen — in

den Plenarsitzungen standen sieh immer zwei Referenten als
Redner pro und contra gegenüber — wurden die erwähnten
Gegensätze sichtbar. Nur in der Gruppe «Religion und
Philosophie» waren die Referenten geradezu auf einander
abgestimmt. Da stand einem Jesuitenpater (Przywara aus
München) nicht etwa ein Freidenker gegenüber, sondern ein
friedliebender Rationalist (Brunschvicg aus Paris), der den
religiösen Bedürfnissen der Menschen volles Verständnis
entgegenbrachte. Um die beiden Referate auf eine kurze Formel
zu bringen: Der Jesuitenpater grenzte scharf das Reich der
Philosophie von jenem der Religion ab, der Vertreter welt¬

licher Toleranz predigte eine Art friedlicher Zusammenarbeit
auf beiden Gebieten.

Przywara machte sich die Sachte insofern leicht, dass er
nicht von irgendeiner Philosophie sprach, sondern von einer
ganz bestimmten Richtung der Philosophie, nämlich von der
Metaphysik, die sieh bekanntlieh bemüht, das « Absolute »

hinter allen Erscheinungen zu ergründen, sozusagen das
«Wesen» der Welt. Es ist jene Philosophie, die man als
transformierte Theologie bezeichnen kann. Da gibt es dann freilich
keinen Gegensatz zwischen Religion und Philosophie, ob man
den «Urgrund» der Welt als «objektiven Weltgeist» (Hegel)
bezeichnet oder als Gott, das ist ziemlieh gleich. So konnte
Przywara zu einer «reinlichen» Scheidung gelangen: Die
Religion befasst sieh mit Gott selbst, während die Philosophie
nur die Welt als «Ausfluss Gottes» zu begreifen sucht.

In der Diskussion, in der jedem Redner nur 5 Minuten
Redezeit zugemessen waren, kam das Freidenkertum
naturgemäss zu kurz. Ueber 20 Redner hatten sich zu Worte
gemeldet, aber nur 3 derselben sprachen vom Standpunkt des
Atheismus: Neurath (ehemals in Wien, jetzt in Haag), Skrben-
sky (Aussig) ünd ich selbst. Der für die üruppensitzung
vorgesehene Referent Jakovenko (Prag), der über «Die Verteidigung

des Atheismus» sprechen sollte, gelaugte nicht zu Wort,
weil er nicht die Bedingung erfüllt hatte, sein Referat schriftlich

vorzulegen.
Neurath stellte auf Grund der beiden Hauptreferate mit

Recht fest, dass der Gegensatz nicht «Philosophie oder
Religion» laute, sondern «Wissenschaft oder Religion». Dadurch
fühlte sich Polak (Groningen) gekränkt, der daran erinnerte,
dass es nicht nur eine methaphysische Richtung in der
Philosophie gebe, sondern auch eine «kritische Philosophie». Jedoch
vermied er es, der Religion selbst «kritisch» entgegenzutreten.

Das ehemalige Mitglied des Deutschen Monistenbundes,
Verweyen (Bonn), der in der späteren Gruppensitzung über
«Die Selbständigkeit der Religion» sprach, konstatierte mit
Befriedigung die grosse Anzahl der Diskussionsredner, die
beweise, dass es sich hier um «Ewigkeitswerte» handle. Dem
gegenüber betonte ich, dass unser Interesse an der Religion
nur darauf zurückzuführen sei, dass diese eine Massenbasis

besitze, was bei der Philosophie nicht der Fall ist. Geistige
Stratosphärenflüge würden uns Freidenker kalt lassen, wenn
sie nicht ihre praktischen Auswirkungen hätten. So wie die
Erforschung der Stratosphäre nicht nur theoretische Bedeutung

hat, sondern sehr praktischen Zwecken dient, wie wir
im nächsten Krieg erfahren werden, so sind auch die
philosophischen Verstiegenheiten nicht so weltfern, wie harmlose



142 DER FREIDENKER Nr. 18

Gemüter anzunehmen pflegen. Die gedankliche Flucht aus der
Wirklichkeit hat eine eminent praktische, nämlich politische
Bedeutung.

Bezugnehmend auf die wohlwollende Neutralität der
Philosophie gegenüber der Religion wies ich auf die Tatsache hin,
dass dieselbe gönnerhafte Philosophie in ihrer Polemik gegen
die Naturwissenschaft sehr scharfe Töne anzuschlagen beliebt.
(Allerdings geht es hier um die Existenz der Philosophie
selbst, wie aus meinen noch folgenden Berichten hervorgehen
wird.) Wenn in der modernen Physik versucht wird, das starre
Kausalgesetz durch Wahrscheinlichkeitsbetrachtungen zu
ersetzen, dann jubelt eine gewisse philosophische Richtung über
das «Wanken der Fundamente der exakten Wissenschaften»,
während die dogmatischen Hypothesen der Religion geradezu
als Selbstverständlichkeit hingenommen werden. Wir
Freidenker verlangen, dass die Philosophie der Religion zumindest

ebenso kritisch gegenüberstehen möge wie der
Naturwissenschaft, die doch im Gegensatz zur Religion alle ihre
Behauptungen durch Erfahrungstatsachen belegen kann.

In der Nachmittagssitzung diskutierte Skrbensky. indem er
die inneren Widersprüche der Religion aufzeigte. Unter
anderem wies er auf die Sinnlosigkeit des sogenannten Bittgebets

hin. Wenn Gott alles vorbestimmt habe, dann ist das

Bittgebet zwecklos, da es doch den unerforschlichen Ratschluss
Gottes nicht ändern könne. Würde sich Gott aber umstimmen
lassen, dann ist die Vorherbestimmung hinfällig. (Natürlich
wird dadurch nicht die Frage berührt, inwieweit ein Gebet
zur seelischen Beruhigung des religiösen Patienten beizutragen
vermag; das ist eine Frage der Psychologie.)

Auf den genannten Einwand entgegnete Verweyen mit
einem Argument, das wegen seiner grotesken Verstiegenheit
festgehalten zu werden verdient: «Auch das Bittgebet ist in
Gottes Vorherbestimmung mit eingeschlossen». Darnach muss
man wohl den Eindruck erhalten, dass Gott — vergleichsweise
gesprochen — mit sich selber Schach spielt. Von einer
«Willensfreiheit» des Menschen kann aber dann wohl keine Rede

sein, und daher gibt es eigentlich auch keine Sünde. Wie sich
da die Bestrafung vorhergesehener Sünden mit der Allgüte
Gottes vereinbaren lassen, das mögen die Gläubigen mit sich
selber ausmachen. Jedenfalls hat sich Verweyen in seinem
Schlusswort nicht entblödet, dem Freidenkertum vorzuwerfen,
dass es Gefahr laufe, als «Frei vom Denken» bezeichnet zu
werden. Ein derartigens «Argument» entspricht wohl kaum
der Würde eines Philosophenkongresses, sondern ist dem
Vokabular der übelsten klerikalen Hetzpropaganda gegen das

Freidenkertum entlehnt. (Psychologisch ist es allerding
begreiflich, dass der ehemalige Freidenker Verweyen seine

Schuldgefühle in Hassausbrüchen abzureagieren sucht.)

Feuilleton.
Die Besteuerung der Liebe.

(Aus alten Dokumenten.)
Von W. H. Sollberger, Bern.

Bis vor rund hundert Jahren war in den verschiedenen
deutschen Ländern fast die ganze Landbevölkerung zinspflichtig, hörig,
leibeigen, erbuntertänig dem Adel und der Kirche. Drei bis fünf
Tage in der Woche .musste der Bauer mit Weib und Bind umsonst,
oder fast umsonst arbeiten auf den Gütarn der weltlichen und
geistlichen Grundherren, bis zur Hälfte musste der Ertrag seiner eigenen
Schalle vom Bauer an Zinsen, Gülten L) Beden 2) und sonstigen
Lasten abgeliefert werden.

Die Aufzählung aller bäuerlichen Lasten bis zu ihrer Ablösung
1807—1849 ergäbe ein kleines Wörterbuch. Eine Zusaimmenstellung
des Gesichicbtsforschars Ritter von Lange (gest. 1835) zählt
achthundert verschiedene Leistungen und Lasten auf, die dem Bauer
im Laufe der Jahrhunderte von Adel und Kirchen aufgepackt worden

waren. Jede denkbare Gelegenheit wurde benutzt, immer neue
Abgaben zu erpressen.

Heiratete zum Beispiel der Bauer, so musste, ausser der
Abgabe für die Heiratserlaubnis, der sogenannte Jungfernzins ent-

J) Jährlicher Gutsertrag (Red.).
-) Die Bede ist die älteste Steuer des MiitteMters (Red.).

Im ganzen genommen muss die Auseinandersetzung
zwischen Philosophie und Religion auf dem Kongress als höchst
unbefriedigend bezeichnet werden. Wenn die Philosophie als
«Königin der Wissenschaften» es ablehnt, sich ernsthaft
kritisch mit der Religion zu befassen, dann ist sie auch heute noch
das, was sie einst im Mittelalter war, nämlich: «Die Magd der
Theologie».

Zur Werbung unter Katholiken.
Von Dr Leo-Heinrich Skrbensky, Aussig.

Wer die katholische Kirche lediglich mit soziologischen
Argumenten bekämpft, d. h. etwa mittels marxistischer Analyse

ihrer Klassenfunktion, kämpft auf zu schmaler Basis.
Denn erstens kann er mit diesem Verfahren nur bei solchen
Erfolg haben, deren Klassenlage sie zu einer Frontstellung
gegen die Kirche als gegen eine in Lehre und Praxis
kapitalistische — wenn auch modifiziert kapitalistische — Institution
an sich schon geneigt macht. Zweitens lässt sich der zur Werbung

gegen die Kirche verwendete Salz, die Kirche diene der
Ausbeutung, sich nur insoweit halten, als man berechtigt ist,
von (kapitalistischer) Ausbeutung überhaupt zu reden; und
dies wiederum ist man nur dann, wenn die Lehre vom Mehrwert

stimmt. Diese aber ist bekanntlich umstritten und zählt
zu ihren Gegnern namhafte Volkswirtschaftslehrer. Die
Ursache einer Ablehnung z. B. der Mehrwertlehre aber einfach
zu suchen in der klassenmässigen Bindung ihrer Kritiker, in
deren Abhängigkeit vom kapitalistischen System und von der
herrschenden Klasse, wäre ebenso bequem und jesuitisch,
wie es bequem und jesuitisch ist, wenn umgekehrt die Kirche
die Tatsache, dass viele Menschen sich ihrer Autorität nicht
beugen wollen, mit Eigentümlichkeit oder dem Wunsch nach
moralischer Unabhängigkeit erklären will.

Aber auch innerhalb des Proletariats wird der Appell an
das Klassenbewusstsein nur dort geeignet sein, zur Befreiung
aus kirchlichem Einfluss mitzuwirken, wo die zufälligen
Vertreter der Kirche aus der Zeitlage noch wenig oder nichts
gelernt haben. Hingegen ist bekannt, dass etwa die «roten»
katholischen Industriekapläne Ost- und Westdeutschlands kraft
ihres sozialen Radikalismus die Massen fest in der Ha'id
haben. (Oswald Spengler hat deshalb hier von «schwarzem
Bolschewismus» gesprochen.) Und es ist ferner bekannt, dass
im vorhitlerischen Deutschland sozialdemokratische
Funktionäre im katholischen Rhein- und Ruhrgebiet alljährlich auf
der Fronleichnamsprozession den Baldachin mittrugen.

richtet werden als Ablöse für das frühere «Jus primae noctis», das
heisst mit Recht, die erste Nacht mit der jungen Bäuerin zu
verbringen, das sioh die Grundherren für sieh und ihre Stellvertreter,
die Meier, einst .angeimasst hatten. Diese Tatsache wird entweder
bestritten oder in den «vaterländischen» Lehrbüchern totgeschwiegen.
Zahlreich sind indessen dafür die urkundlichen Beweise. So heisst
es im Jakob GrSmims « Weistüaner » (Rechtsaltentiümer) 1, § 43 :

«... unb so die hochzit vergat, so sol der brütgam den meyer bis
sim wib lassen ligen die erste nacht, oder er soll sie lösen jiiit
5 Schilling 4 pfennig». Bis ins achtzehnte Jahrhundert list der Jung-
lernzins in den verschiedenen Gegenden Deutschlands von den
Qrundherren eingefordert worden.

Diese Besteuerung des ersten ehelichen Geschlechtsiverkehrs
aber brachte dien Herren zu wenig ein, sie gingen weiter und
belegten den kiiirchlich nicht sanktionierten Verkehr der Geschlechter,
die «sündige Liebe», mit hohen Steuern in der Form von Strafen.
Nach noch erhaltenen Strafbüchern hatten im achtzehnten Jahrhundert

die Grundherrschaften von Fniedstein, Wolkenstein und Ober-
staimach in Steiermark und eine ganze Reihe von österreichischen
und bayerischen Klöstern, i-pezielle Männer angestellt, die der
«sündigen Liebe» der Untertanen nachzuspüren hatten.

iDiese und jeder sonstige Angeber bekam ein Viertel des Straf-
ansatzes als Prämie. Natürlich .fanden sich Denunzianten genug, die
auf diese Weise Geld verdienen wollten, dann die Strafen waren,
gemessen am damaligen Geldwerte, entsetzlich hohe. Es betrug der
Jahreslohn für einen Knecht oder eine Magd nur einen rheinischen


	Religion und Philosophie

