
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 18

Artikel: [s.n.]

Autor: Dodel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. September 1934. DER Mr. 18 - 17. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

IIiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiII

Mache dich frei im Erkennen des natürlichen Geschehens;
denn ein anderes gibt es nicht. A. Dodel.

||iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii||

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Mutationen bezügl.des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
an die Qeschäftsstelle der F. V. S. Bern,
Wachtelweg 19. — Postcheck III 9508.

Religion und Philosophie.
Von Prof. Th. Hartwig, Prag.

Dieses Thema wurde auf dem VIII. Internationalen Phi-
losophen-Kongress behandelt, der in Prag vom 2. bis 7.
September 1. J. tagte. Die beamtete Philosophie — Schopenhauer
nannte sie zu seiner Zeit: Universitätsphilosophie — war
immer sehr nachsichtig gegen die Religion, denn diese wurde
von dem «Kollegen» an der theologischen Fakultät vertreten.
Auch hat die Philosophie in gewissem Sinne eine ähnliche
politische Funktion wie die Religion zu erfüllen: sie ist das
Opium für die Gebildeten. Offiziell gibt sich die Philosophie
allerdings genau so «unpolitisch» wie die Religion.

Dazu kommt noch, dass in den gegenwärtigen politischen
Wirren die Religion sozusagen «Schonzeit» hat. Der Faschismus,

der — weder in Italien noch in Deutschland — seinen
Totalitätsanspruch gegen die kirchlichen Organisationen
durchzusetzen versuchte, musste sich damit begnügen, durch
Konkordate wenigstens die wohlwollende Neutralität der Kirche
zu sichern. Auch in Deutschland wird neuerdings — mit Rücksicht

auf die bevorstehende Abstimmung im Saargebiet —
der Rückzug vor der katholischen Kirche angetreten.

So ist es denn den Vertretern der Religion gelungen, eine
Art Schlüsselstellung zwischen den Fronten zu beziehen. Diese
politische Tatsache kam auch auf dem Kongress deutlich zum
Ausdruck. Die Gegensätze prallten auf ganz andern Gebieten
heftig aufeinander. Vor allem in der Diskussion über das
Thema: «Die Krise der Demokratie». Da kam es zu geradezu
dramatischen Szenen zwischen den Delegierten aus Frankreich

und Italien. (Die Vertreter aus Deutschland haben sich
wohlweislich an dieser Debatte überhaupt nicht beteiligt.)
Weitere Gegensätze wurden in der Debatte über das Thema
«Die Grenzen der Naturwissenschaften» offenbar. Da waren
es die Vertreter der empirischen Philosophie, welche sich in
aller Schärfe gegen die blutleeren Abstraktionen einer
überalterten spekulativen Philosophie wandten. Dieser letztere
Gegensatz kam auch wiederholt bei der Behandlung des Themas

«Die Mission der Philosophie» zum Vorschein.
Schon in den Referaten zu den genannten Themen — in

den Plenarsitzungen standen sieh immer zwei Referenten als
Redner pro und contra gegenüber — wurden die erwähnten
Gegensätze sichtbar. Nur in der Gruppe «Religion und
Philosophie» waren die Referenten geradezu auf einander
abgestimmt. Da stand einem Jesuitenpater (Przywara aus
München) nicht etwa ein Freidenker gegenüber, sondern ein
friedliebender Rationalist (Brunschvicg aus Paris), der den
religiösen Bedürfnissen der Menschen volles Verständnis
entgegenbrachte. Um die beiden Referate auf eine kurze Formel
zu bringen: Der Jesuitenpater grenzte scharf das Reich der
Philosophie von jenem der Religion ab, der Vertreter welt¬

licher Toleranz predigte eine Art friedlicher Zusammenarbeit
auf beiden Gebieten.

Przywara machte sich die Sachte insofern leicht, dass er
nicht von irgendeiner Philosophie sprach, sondern von einer
ganz bestimmten Richtung der Philosophie, nämlich von der
Metaphysik, die sieh bekanntlieh bemüht, das « Absolute »

hinter allen Erscheinungen zu ergründen, sozusagen das
«Wesen» der Welt. Es ist jene Philosophie, die man als
transformierte Theologie bezeichnen kann. Da gibt es dann freilich
keinen Gegensatz zwischen Religion und Philosophie, ob man
den «Urgrund» der Welt als «objektiven Weltgeist» (Hegel)
bezeichnet oder als Gott, das ist ziemlieh gleich. So konnte
Przywara zu einer «reinlichen» Scheidung gelangen: Die
Religion befasst sieh mit Gott selbst, während die Philosophie
nur die Welt als «Ausfluss Gottes» zu begreifen sucht.

In der Diskussion, in der jedem Redner nur 5 Minuten
Redezeit zugemessen waren, kam das Freidenkertum
naturgemäss zu kurz. Ueber 20 Redner hatten sich zu Worte
gemeldet, aber nur 3 derselben sprachen vom Standpunkt des
Atheismus: Neurath (ehemals in Wien, jetzt in Haag), Skrben-
sky (Aussig) ünd ich selbst. Der für die üruppensitzung
vorgesehene Referent Jakovenko (Prag), der über «Die Verteidigung

des Atheismus» sprechen sollte, gelaugte nicht zu Wort,
weil er nicht die Bedingung erfüllt hatte, sein Referat schriftlich

vorzulegen.
Neurath stellte auf Grund der beiden Hauptreferate mit

Recht fest, dass der Gegensatz nicht «Philosophie oder
Religion» laute, sondern «Wissenschaft oder Religion». Dadurch
fühlte sich Polak (Groningen) gekränkt, der daran erinnerte,
dass es nicht nur eine methaphysische Richtung in der
Philosophie gebe, sondern auch eine «kritische Philosophie». Jedoch
vermied er es, der Religion selbst «kritisch» entgegenzutreten.

Das ehemalige Mitglied des Deutschen Monistenbundes,
Verweyen (Bonn), der in der späteren Gruppensitzung über
«Die Selbständigkeit der Religion» sprach, konstatierte mit
Befriedigung die grosse Anzahl der Diskussionsredner, die
beweise, dass es sich hier um «Ewigkeitswerte» handle. Dem
gegenüber betonte ich, dass unser Interesse an der Religion
nur darauf zurückzuführen sei, dass diese eine Massenbasis

besitze, was bei der Philosophie nicht der Fall ist. Geistige
Stratosphärenflüge würden uns Freidenker kalt lassen, wenn
sie nicht ihre praktischen Auswirkungen hätten. So wie die
Erforschung der Stratosphäre nicht nur theoretische Bedeutung

hat, sondern sehr praktischen Zwecken dient, wie wir
im nächsten Krieg erfahren werden, so sind auch die
philosophischen Verstiegenheiten nicht so weltfern, wie harmlose


	[s.n.]

