
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 17

Artikel: Agnostizismus oder Atheismus?

Autor: K.E.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 17 DER FREIDENKER 135

jenigen, die Widerstand leisteten, wurden aufgespiesst. Die
Gefangenen wurden in Ketten gelegt und an die Küste
geschleppt, wo sie den europäischen Ausbeutern verkauft wurden.

An Bord des Schiffes wurden sie in Lager gepfercht,
deren Grösse mit sechs auf einundeinhalb Fuss bemessen
war und für einen Menschen genügen musste. Die Sterblichkeit

war gross und nur fünfzig Prozent der eingeschifften
Sklaven kamen lebend auf den Plantagen an. Aber auch dort
muss der Tod unter den Negern schreckliche Ernte gehalten
haben. Im Jahre 1690 gab es auf Jamaica 40,000 Sklaven und
bis zum Jahre 1820 wurden 800,000 Neger importiert; trotzdem

zählte man im letztgenannten Jahre nur 340,000 Sklaven
auf der Insel. i (Forts, folgt.)

Agnostizismus oder Atheismus?
Von Chapman Cohen.

Redaktor des Londoner «Freethinter» und Präsident
der Britischen National Secular Society.

Unter obigem Titel ist in der Nummer 16 (vom 22. April
1934) deg 54. Jahrgangs des Londoner «Freethinker» unter der
ständigen Rubrik «Aussichten und Ansichten» ein Artikel
Chapman Cohens erschienen, der mit dessen bekannter Klarheit

und Logik die Frage aufwirft, ob der sog. Agnostiker
überhaupt als Atheist angesehen werden könne resp. zu
bewerten sei.

Die tiefgründige Behandlung dieser für uns Freidenker
wichtigen Frage durch einen von einem so grossen Volke
bereits geachteten Denker und sehr erfolgreichen Redner und
Autor wie Mr. Chapman Cohen, der den Mut zeigt, der Kirche
in einem Lande die Stirne zu bieten, wo sie seit Jahrhunderten

Staatskirche ist und als solche im gesetzgebenden Körper
einen integrierenden Bestandteil ausmacht (mehrere
anglikanische Bischöfe sitzen im Oberhaus) imd durch «tithes»
(Zehnten auf Grundbesitz etc.) Volk, Adel und Staat sich
tributpflichtig gemacht, also hochgradig am Landesreichtum
beteiligt ist, macht es zwar wünschenswert, den Artikel
mitsamt einem ähnliche Fragen aufwerfenden und auch klar
beantworteten ihm vorangegangenen in seiner ganzen Ausdehnung

in unserm Organ wiederzugeben, jedoch gestattet der
mir zur Verfügung gestellte Raum dies nicht und so begnüge
ich mich mit der deutschen Wiedergabe der drei Absätze des
letzterschienenen da in eben diesen der massgebende Philosoph

seine Schlussfolgerungen zieht. K. E. P.

I. Können wir unser Urteil aufschieben?
Zur Verteidigung des Agnostizismus gibt es eine Darlegung,

die eine gewisse Beachtung verdient. Von einigen wirci

der Oberfläche der ideologischen Gegensätze haften: «Auf der einen
Seite stand die Ansicht, dass der Mensch unfrei ist, da.ss «t aus
sich selbst keine guten Werke zu üben vermag, .;ass eei.i Tun durch
seine Naturanlage und durch Gottes Gnade völlig determiniert sei.
Das war die Ansicht Luthers, die sich heute mit unwesentlichen
Aenderungen, in der Grundhaltung der Rassentheorie findet,
allerdings noch verschärft, weil hier der mildernde göttliche Gnadenfaktor

keine Rolle mehr spielt. Auf der anderen Seite vertrat der
Katholizismus das Prinzip der gemässigten Freiheit des Menschen,
es wurde der menschlichen Vernunft, seinem guten Willen, also
rationalen Faktoren, eine gewisse Kraft zugeschrieben. Also vereinfacht:

Luther war durch und durch irrational, die Kirche hatte
zumindest einen rationalen Einschlag».

In Wahrheit ist es die wirtschaftliche Entwicklung, die sich in
den Wandlungen der religiösen Ideologie wiederspiegelt. Das lässt
sich sogar für die Anfänge des Christentums nachweisen, wie in
dem Buche von Erich Fromm «Die Entwicklung des Christus-Dogmas»

nachzulesen wäre. Im Mittelalter war es vor allem der
Aufschwung des Handwerks in den aufstrebenden Städten, der die
Kirche zu ideologischen Konzessionen veranlasstee. Der despotische
Herrgott von Augustinus Gnaden beginnt sich bürgerlich einzustellen:

Thomas von Aquino mildert die Gnadenwahl und die
franziskanische Philosophie des 13. und 14. Jahrhunderts lässt die
Erfahrungswelt wieder zu ihren Rechten gelangen.

Die an der Oberfläche des historischen Geschehens jener Zeit
sichtbar werdenden Wellen religiöser Fanatismen spiegeln nur wieder,

was in der Tiefe des sozialen Geschehens vor sich geht. Die

nämlich versichert, dass der Agnostiker höher zu bewerten
sei als der Atheist, da er für einen Aufschub der Urteilsfällung

einstehe. Wir erteilen unserem Urteil jeweilen dann
einen Aufschub, wenn uns die Mittel zur Erreichung
offenkundiger Gewissheit fehlen, um zu einem Entschluss nach der
einen oder der andern Seite hin zu gelangen. Aber hiezu muss
das Subjekt, bezüglich dessen unser Urteil aufgehoben werden

soll, uns bekannt sein. In diesem Falle beruht die ganze
Sache für 'den Agnostiker *) auf der Unverständlichkeit des
sonderbaren Begriffs — Gott.

Du kannst dein Urteil über die Behauptung aufschieben
(resp. beiseitelegen — der Uebers.), dass auf dem Mars
Leben vorhanden oder über jene, dass die Welt fortbesteht auch
ohne dass ich mir dessen bewusst bin (wie z. B. im Schlaf, in
der Ohnmacht, im Tod — der Uebers.), weil eben hier
«Leben» der Summe von gewissen bekannten Phänomenen
gleichkommt und «Welt» eben Farbe, Form, Masse, Gewicht etc.

entspricht und es sich darum handelt, den Schluss zu ziehen,
ob diese Dinge unter gewissen gegebenen Umständen vorhanden

sein können, resp. vorhanden bleiben oder nicht.

Aber der Agnostiker sagt nicht: ich gebe das Vorhandensein

Gottes zu, hingegen bin ich insofern Agnostiker, als es
sich darum handelt, mir ein genaues Bild von ihm machen

zu können. In diesem letztern Falle würde er Theist sein. Er
aber sagt: ich bin Agnostiker in bezug auf das Vorhandensein

desjenigen Dings, worüber ihr sprecht,, weil das WTort

«Gott» mir nichts von den absonderlichen Göttern, an die
gewisse Religionen glauben, wesentlich Verschiedenes bedeutet.

Die nötigen Bedingungen für einen Urteilsaufschub sind
hier nicht vorhanden. Ein Aufschub des Urteils kann nur
dann vorgenommen werden, wenn eine gewisse Kenntnis von
der Existenz des in Frage stehenden Dings vorliegt. Wir können

nicht ein Urteil betreffs einer uns unbegreiflichen
Behauptung aufschieben. Es ist klare Erwiesenheit einer
intellektuellen Flüchtigkeit, zu einem Beschluss zu gelangen, ohne

entsprechende Evidenz. Weise ist es, die Regel zu befolgen:
«In Sachen des Intellekts behaupte nicht, dass Folgerungen
feststehen, die weder bewiesen, noch überhaupt beweisbar
sind», aber es kommt geradezu einem intellektuellen Selbstmorde

gleich, zu sagen: «Ich schiebe mein Urteil über ein

Ding auf, für dessen Bedeutung ich nicht das geringste
Verständnis besitze». Dies hiesse, 'das tollste, das unsinnigste der
Unsinnsphrasengedresche für ein Lehrbuch der Mathematik

augeben zu wollen.

*) Jemand, der die Frage über den Uranfang aller Dinge als
eine unbekannte und unerforschbare Sache beiseite lässt. Diese
Benennung gebrauchte zuerst der englische Prof. Huxley mit Bezug
auf Kap. 17, Vers 23 der Apostelgeschichte. Der Uebers.

beginnende Geldwirtschaft hat zu einer unerhörten Ausbeutung der
Bauernschaft geführt, deren Empörung gegen die weltlichen und
geistlichen Grundherren sich zunächst in religiösen Formen Luft
macht. Dies der Sinn der Sektenbewegungen jener Zeit. Der
Protestantismus hat diese geistige Revolte geschickt eingefangen, ähnlich

wie es in unseren Tagen dem Nationalsozialismus gelungen ist,
die antikapitalistischen Tendenzen der proletarisierten
Kleinbürgerschichten sich dienstbar zu machen. An die Stelle religiöser
Schlachtrufe ist der Nationalgedanke getreten, in dessen Namen die
konkurrierenden imperialistischen Mächte ihre Wirtschaftskämpfe
ausfechten.

So wenig heute eine Ueberbrückung der ökonomischen Gegensätze

durch ein Bekenntnis zu irgend einer illusionären «kapitalistischen

Planwirtschaft» (Roosevelt) möglich ist, so wenig konnte Erasmus

zu seiner Zeit vermittelnd eingreifen, selbt wenn er eine
aktivere Natur gewesen wär. Aber man versteht, warum ein empfindsamer

Dichter wie Stefan Zweig aus der brutalen Gegenwart in
die Gedankenwelt einer fernen Zeit flüchtet, ohne sehen zu wollen,
dass jene Zeit an hemmungsloser Grausamkeit nieht hinter unseren
Tagen zurücksteht. Man lese die Schilderungen aus dem dreissig-
jährigen Krieg in Grimmelshausens «Simplicissimus» (1668).

Die «Tragik des Erasmus» ist in Wahrheit die Tragik des
geistigen Menschen der Gegenwart, der aus allen Hmimeln einer
aufstrebenden kapitalistischen Epoche, die sich noch den Luxus einer
bürgerlichen Kultur gestatten konnte, gestürzt ist und sich vergebens

bemüht, aus dem Hexenkessel der Gegenwart in jene
ideologischen Gefilde zu emigrieren, in denen er sich beheimatet fühlt.



136 DER FREIDENKER Nr. 17

II. Eine grossartige Illusion.

Es muss nun eine Endbetrachtung hier vorgebracht werden.
Sie ist eine, mit der ich oft zu tun gehabt habe, durch die
ich jedoch bis dato weder Agnostiker noch Theist so

überzeugt habe, dass etwa eine Antwort gewagt worden wäre.
Diese Schlussfolgerung ist das wissenschaftliche Einverständnis

aller wissenschaftliehen Prüfer, dass der Gottesglaube eine
psychologische Irreführung darstellt. Sie ist die von einem

primitiven Menschenverstände angegebene Erklärung für
natürliche Phänomene und tritt uns nach Durchlaufen mehrfacher

Abänderungen und Umwandlungen in den verschieden
zurechtgelegten Religionen der Welt entgegen. Der Glaube
an Gölter und Gespenster, das Uebernatürliche allgemein
genommen, stellt die primitive Auslegung des Weltalls als im
Widerspruche zur modernen wissenschaftliehen Klarlegung
hin.

Nun mögen wir es geselligkeitshalber für möglich erachten,
mit dem Hasen davonzulaufen und dennoch mit der Meute
Schritt halten zu können. Es mag ja möglich sein, nach aussen

hin der Religion einen tiefen Respekt zu erweisen, dieweil
sie allzeit in uns als belanglos gilt. Aber verstandesgemäss
kann man dieses Verhalten nicht aufrecht erhalten. Du kannst
nicht sagen: «Ich weiss, dass die für die Welt ausgegebene
Auslegung des Wilden falsch ist, glaube aber trotzdem, dass

sie wahr sein könnte.» Dies zu behaupten würde selbst denen
zu viel sein, die wünschen, Schwänze zu besitzen, die zu
denjenigen anderer Füchse passen oder jenen, welche darum
bemüht sind, die Wohlanständigkeit der Kontroverse (des
Glaubensstreits) zu bewahren. Logischerweise muss man die
Schlüsse, worauf die Religion fusst, entweder annehmen oder
zurückweisen, in welch letzterem Falle der Abfall erfolgt2).

Wenn aber die Geschichte von der anthropologischen
Wissenschaft wahr ist, dann ist für Agnostizismus bezüglich
des Glaubens an Götter überhaupt kein Raum vorhanden.
Die Götter sind ja alle aus demselben Holz gemacht mitsamt
ihren Hexen und Feen, Engeln und Teufeln, ihre Herkunft
ist dieselbe für alle, und keiner kann sich bezüglich seines
Vorhandenseins besser ausweisen als der andere. Andernfalls

müsste der Agnostiker seine Regel revidieren und sagen:
«In Sachen des Intellekts sollst Du nieht behaupten, dass
Schlüsse, die nicht bewiesen oder beweisbar sind, auf Gewissheit

beruhen — ausser in Dingen der Religion, bei denen die
Aussage gerechtfertigt ist, dass selbst, obwohl wir ihre
Schlüsse als aus falschen Voraussetzungen gezogen wissen,
wir dennoch von ihnen nicht sagen dürfen, sie seien falsch.»

8) Und erst dann ist der Agnostiker Atheist geworden.

Die geruhsamen Zeiten weltfremder Geistigkeit sind vorbei. Heute
heisst es, Stellung nehmen zum sozialen Geschehen: Hie Reaktion,
hie Revolution! Wer einen «Mut zur Mitte» propagiert, wer
«vermittelnd» eingreifen will, etwa wie die päpstliche Enzyklika «Qua-
dragesimo anno», der stärkt in Wahrheit die Reaktion. Gewisse
«neutrale» Berichterstatter wollen aber noch immer nicht sehen,
was sich mit geradezu historischer Präzision im sozialen Leben der
Gegenwart abspielt. Hartwig.

«Für Wahrheit und Gerechtigkeit
gegen jede Art des Aberglaubens zu kämpfen, ist die einzig würdige

Lebensaufgabe des Wissenden». Dieses Motto setzt der
bestens bekannte Wiener Schriftsteller Dr. E. Blum an die Spitze seines

hervorragenden Werkes «Lebt Gott noch?». Dieses Buch, das
vom österreichischen schwarzen Terror verboten wurde und in
ausführlicher, wissenschaftlicher und doch gemeinverständlicher Weise
alle religiösen Fragen behandelt, sollte jeder besitzen, der es mit
seinem Freidenkertum ernst nimmt. Aus dem Inhalt des Werkes
seien nur folgende Abschnitte erwähnt: Offenbarung (jüdische und
christliche), Koran, Reformation, Gottesbegriff, Gottesbeweise, Seele,
Tod, Unsterblichkeit, Jenseits etc. etc Die Literaturstelle
der F. V. S., Gutenbergstr. 13, Bern, liefert dieses 550 Seiten
umfassende Werk, das früher broschiert Fr. 12.50 kostete, in prächtigem

Leineneinband jetzt wieder für Fr. 4.80 plus Porto.
Ueberhaupt jedes belehrende und unterhaltende Buch kann bei

unserer Literaturstelle bezogen werden. Auch zur Auskunftserteilung,

besonders über freigeistige Literatur, sind wir jederzeit gerne
bereit. t R. St.

III. Wer ist enttäuscht?

Alles in allem genommen denke ich nicht, dass Sir L.
Stephen und andere Agnostiker als Vertreter des Agnostizismus

irgendwie besser fahren als Prof. Huxley. In ihnen allen
ist der Wunsch, zu verhüten, dass mit der Religion gebrochen

werde, peinlicherweise erwiesen. Sie alle würden gut
tun, sich bei Rev. Prof. Flint (Theologe — der Uebers.) die
Mitteilung zu holen: «Das Wort Atheismus ist ein grundehrlicher,

unzweideutiger Ausdruck. Er bedeutet, dass einer
nicht an Gott glaubt, und er bedeutet weder mehr noch
weniger.»

Befremdend ist's, dass unsereiner gewisse Ungläubige zu
einem christlichen Kleriker zu senden hat für eine Lektion
in intellektueller Geradheit. Nicht etwa, dass 'der
Durchschnittschrist so leicht zu narren wäre, wie der Agnostiker zu
glauben scheint : der Christ weiss, dass Agnostizismus schliesslich

(also früher oder später — der Uebers.) Atheismus
bedeutet, aber er gefällt sich darin, den Agnostiker gegen den
Atheisten auszuspielen und die augenscheinliehe Wahrheit zu
ignorieren, dass der Agnostiker, wie George Foote 3) ihn
dereinst hinstellte, weiter nichts ist als ein Atheist mit einer
Angströhre (Zylinderhut) 4). Der Christ ist imstande, den

Agnostiker zum guten Jungen aus der nichtreligiösen Familie
zu erheben, aber wäre einmal der Atheist aus dem Wege
geschafft, so würde sich eine ganz andere Einstellung zeigen.
Der Agnostiker Würde ohne Atheist sein, hinter dem er
gegenwärtig Deckung findet, und die Handschellen würden ihm
angelegt, die jetzt der Atheist trägt. Und für solche Leute, die
ewiglich mach einem Namen Umschau halten, der — anders
als Atheist klingend — den Christen angenehmer wäre und
nicht so viel Schmähung von seiten der letzteren bewirken
würde, empfehle ich die Worte Charles Bradlaugh's:

«Ich kehre mich nicht darum, welchen Sinn religiöse Leute
um das Wort Atheist herumlegen mögen, ich würde kämpfen,
bis Menschen ihn hochachten.»

Was immer die Frage der Barmherzigkeit sein mag, so
bleibt es in alle Ewigkeit und in der ganzen Welt wahr, dass
intellektuelle Selbstachtung daheim 5) beginnen muss und ebenfalls,

dass die Achtung, die wir von seiten anderer gewinnen
möchten, voll und ganz dem Mass desjenigen Respekts
entspricht, den wir uns selbst zu zollen berechtigt sind.

3) Chapman Cohen 1915 verstorbener Vorgänger.
4) Foote charakterisiert damit die Vorsicht, Rücksicht und

Aengstlichkeit des Agnostikers gegenüber seinen christlichen
Gegnern, auch seine Wohlanständigkeit und Höflichkeit gegenüber
diesen. • K. E. P.

5) Also in uns selbst und nicht bei den Christen. K. E. P.

Gotteslästerung.

Der gläubige Christ mit dem zarten Gefühl,
der zieht in den Krieg und fragt nicht erst viel.
Er verschiesst sein Pulver, verschiesst sein Blei;
er denkt sich gar nichts weiter dabei.
Und das fünfte Gebot
heisst: Schlagt fleissig tot!
Und dann liegt er im Dreck.
Und dann heisst es: Verreck!
Und die Kirche murmelt das AMEN. —
Der gläubige Christ mit dem frommen Gesicht,
der zieht in den Frieden und ändert sich nicht.
Er sieht ein Bild, das ihm Anstoss erregt,
weil dort Christus am Kreuz eine Gasmaske trägt. *)
Er schreit: Das hetzt!
Er schreit: Das verletzt!
Er schreit: Das heisse Gott lästern!
Das sei zuviel
für sein zartes Gefühl

Und der Krieg, der war doch erst gestern
«Simplicissimus».

*) Siehe unter Der Gegner an der Arbeit «Die
empfindliche katholische Kirche». (Red.)



Nr. 17 DER FRE IDENKER 137

Man gestatte mir hier nun noch ein Nachwort: Das Wort
Agnostizismus ist vom griechischen agnostos abgeleitet, das
«unbekannt» bedeutet, eventuell aueh mit «unerforschlich»
übersetzt werden dürfte. Die englischen Wörter a g n o s t i -
c i s m und agnostic (deutsch : «Agnostiker») wurden vom
englischen Philosophen Prof. Huxley geprägt. Den bekannten
Philosophen Spencer zählt man zu den Agnostikern.

Die Haltbarkeit der agnostischen Einstellung hängt von
der Nachweismöglichkeit für die Richtigkeit der dualistischen
Annahme ab, dass Wirklichkeit unabhängig vom Verstände ist.

Der Agnostiker steht auf dem Standpunkt, dass die
Erkenntnis das Ergebnis eines verstandesmässigen Vorgangs sei,
unter der Voraussetzung einer ausserhalb von unserem
Selbstvorhandenen Wirklichkeit; dass dieser Voraussetzung
entsprochen sei, könne jedoch von uns nur nach einem Vergleich
unserer Vorstellung von der Wirklichkeit (also des geistigen
«Bildes») erkannt werden. Da aber im Falle «Gott» (z. B.)
das Original kein Erkenntnisobjekt ist, so sei für den Wisser
kein Vergleich möglich, und die Erkenntnis der Wirklichkeit
bleibe demnach eine unbeweisbare Annahme.

Solange jemand hin und her pendelt zwischen Theismus
und Atheismus und sich vom «Gollesbegriff» (mas immer dieser

auch umschreiben mag) nicht frei machen kann, bleibt er
eben Agnostiker. Erst wenn «ihm der grosse Wurf
gelungen», sich radikal und total von «Gott» loszumachen, ist er
als Atheist, also als Nichttheist, oder wie die Christen

uns so gerne nennen, als «gottlos» anzusprechen, resp.
zu ehren. K. E. P.

Der marxistische Kampf gegen die
Religion in Sowjetrussland.

Diesen Titel führte die zweite Abteilung der Gottlosen-Aus-
stelung in der Schweiz, über welche der «Freidenker» (Bern)
vom 15. April d. J. ausführlich berichtet hat. Die Ausstellung

verschweigt — nach dem Bericht zu schliessen — das
Wichtigste, was auf dem Gebiete des antireligiösen Kampfes
in der Sowjetunion geleistet wird, das ist nämlich .die
Beeinflussung der Massenmentalität durch einen ganz neuen
Lebensstil. Es sei gestattet, dies näher auszuführen, nicht nur
um die Gottlosen-Ausstellung zu «ergänzen», sondern auch

um allen Freidenkern zum Bewusstsein zu bringen, dtss
unsere Arbeit in den anderen Ländern notwendig Stückwerk
bleiben muss, solange nicht auch bei uns die Voraussetzungen
für einen neuen Lebensstil geschaffen sind.

Gewiss wird in Russland freigeistige Propaganda mittelst
Schule, Kino, Radio, antireligiöse Museen, Theater, Vorträge,
Umzüge, aufklärende Kurse und Schriften etc. geleistet, aber
das alles würde nicht ausreichen, wenn die sozialen Wurzeln
der Religion unberührt blieben. Und diese liegen in den
Lebensverhältnissen der Menschen. Antireligös wirken sich für
die Menschen in Russland aus: Die freie Betätigung im
Berufsleben, die Sicherung der Existenz, die Ausschaltung
ökonomischer Vergewaltigung, die Befreiung der Frau von der
Vorherrschaft des Mannes, die Fürsorge für Mutter und
Kind usw.

Alles was in der Sowjetunion in sozialistischem Sinne
aufgebaut wird, das muss sich zwangsläufig religionsfeindlich
auswirken. Mit Gewalt lässt sich weder die Religion noch die
Geistesfreiheit ausrotten. Schon Friedrich Engels hat betont,
dass man durch Verfolgungen religiöse Ueberzeugungen nur
befestigen könne. In diesem Sinne wurde auch in der Sowjetunion

die Religion zur Privatsache erklärt. Allerdings wurden
alle religiösen Momente aus der gesamten Schultätigkeit
entfernt. Insbesondere aber war man darauf bedacht, die
wirtschaftliche Macht der orthodoxen Kirche zu brechen. Daher
wurde das aus der zaristischen Zeit stammende ungeheure
Kircheneigentum zum Staatseigentum erklärt. Die Gebetstät¬

ten und deren Einrichtungen werden den Gläubigen —
sozusagen leihweise — zur freien Benützung überlassen.

Doch auch diese Massnahmen würden nicht ausreichen, um
die Geistesfreiheit zu gewährleisten. Vielmehr sind es die
sozialen Umlagerungen, die den antireligiösen Kampf
sieherstellen. Zunächst die Ausschaltung jener über den Massen
herrschenden feudalen oder bürgerlichen wirtschaftspolitischen

Mächte, die in anderen Ländern — selbst dort, wo
angeblich eine «Trennung von Staat und Kirche» besteht — den
Abbau der Religion verhindern. Denn Gott ist letzten Endes

nur das himmlische Spiegelbild irdischer Herrschergewalt.
Abschaffung sozialer Abhängigkeiten bedeutet den Abbau Gottes.
Dies ist auch der Sinn der sogenannten «Liquidierung des

Kulakentums».

Wohl bleibt noch die Abhängigkeit des Menschen von der
Natur. Für den Bauer ist Gott ein Produktionsfaktor, denn
Gott lässt das Getreide wachsen und gedeihen. Hier sind die
wirksamsten Freidenkeragitatoren: der künstliche Dünger, der
die Ertragfähigkeit des Bodens steigert, und der Traktor, der
es gestattet, tiefer zu pflügen. Und vor vereinzelten
Schicksalsschlägen (Feuer, Blitzschlag, Missernte etc.) schützt der
Zusammenschluss in Bauernkollektive (Artel und Kolchose).

Ein weiteres Hilfsmittel für den Abbau der Religion bietet
die Sexualform, von deren Bedeutung die meisten Freidenker

bei uns keine Ahnung haben. Die Kirche aber weiss sehr

genau, warum sie die Sexualität verpönt und die Empfängnisverhütung

als sündhaft erklärt. Die katholische Kirche
proklamiert sogar die Unlöslichkeit der Ehe. Es sollen Schuldgefühle

geschaffen werden, um die Mensehen seelisch an jene
Institution zu binden, die angeblich von Gott dazu eingesetzt
wurde, um Sünden zu vergeben*). In der Sowjetunion ist der
Ehezwang aufgehoben. Die Frau ist auch nicht mehr ökonomisch

abhängig vom Mann; durch Schwangeren- und
Kinderfürsorge wird ihre «biologische Tragödie» gemildert. Alles,
was mit Sexualität zusammenhängt, ist aus der Sphäre der
Heimlichkeit herausgehoben. Es ist nur selbstverständlich,
dass zur sexuellen Aufklärung auch die Bekanntmachung
empfängnisverhütender Mittel gehört. Wenn trotzdem eine
unerwünschte Befruchtung eintritt, so gibt es keine Aengstlichkeit,
und die Frauen haben es nicht notwendig, die Hilfe von
Kurpfuschern in Anspruch zu nehmen. Wo medizinische, eugenische

oder soziale Bedenken vorliegen, ist die Abtreibung
gestattet und wird in hygienisch einwandfreier Weise von
geschulten Fachärzten durchgeführt.

So sehen in Wirklichkeit die «Religionsverfolgungen» in
der Sowjetunion aus. Gewiss werden auch drastische Mittel
zur Volksaufklärung angewendet. So wurde beispielsweise in
Wahlfahrtsorten den Gläubigen gezeigt,, mit welchen Mitteln
die «Diener Gottes» gearbeitet haben. In einem Kloster in
der Nähe von Moskau befand sich z. B. eine wundertätige
Quelle. Es wurde festgestellt, dass diese «Quelle» durch ein
Pumpwerk gespeist wurde. Bei der Untersuchung sogenannter
Reliquien konnte nachgewiesen werden, dass manche Ueberreste

von «Heiligen» nicht einmal menschlicher Abkunft waren

usw. Das war natürlieh sehr «pietätslos», erwies sich
aber bei der für Humor sehr empfänglichen russischen
Bevölkerung als sehr wirksam-

So muss man denn auch die antireligiöse Plakatkunst der
Russen richtig einschätzen. Für unsere westeuropäischen
Begriffe mag da manches geschmacklos erscheinen, aber für
gewisse primitive Schichten in der Sowjetunion ist dieses
Anschauungsmaterial sicherlich pädagogisch richtig angebracht.
Umgekehrt mögen in Russland unsere allzu rationalistischen
Argumente als recht matt beurteilt werden.
Nach dem Bericht zu schliessen, geht die Gottlosen-Ausstellung
in der Schweiz den eigentlichen Problemen aus dem Wege.

*) Vgl. «Schuldgefühl und Religion» im «Freidenker» vom
1. Juni 1932.


	Agnostizismus oder Atheismus?

