
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 17

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


134 DER FREIDENKER Nr. 17

zern von Leibeigenen zu finden. Die Apologisten prunken
mit dem grossprecherischen Brief von Papst Gregor dem
Grossen, in dem er von der Freilassung von zwei Leibeigenen
schreibt; aber der Papst hatte hunderte von Leibeigenen, die
er nicht freigab und die päpstlichen Güter wurden von
weiteren Tausenden bebaut. Die Hohlheit der kirchlichen
Ansprüche, die Sklaverei abgeschafft zu haben, ist in dem
lehrreichen Werk von Dr. G. G. Coulton «The medieval village»
treffend idargetan. Der Laie mochte Hunderte von Leibeigenen
freigeben für das Wohl seiner Seele, nie aber die Kirche,
denn immer war die Freilassung bei näherem Betrachten
eine Handelstransaktion, wie Dr. Coulton sagt, eine volle
Bezahlung -für jedes Entgegenkommen. So wird die Legende,
dass «die Kirche die Sklaverei unterdrückte» — die selbst
Lecky2) zu täuschen vermochte — als unhistorisch befunden
und die päpstlichen Versicherungen über diesen Gegenstand,
wie die Enzyclica von Papst Leo XII. vom Mai 1888, sind
ebensowenig vertrauenswürdig wie andere Darstellungen aus
der gleichen Quelle.

Wir haben damit die Stellung der christlichen Kirche zur
Sklaverei von ihren ersten Anfängen bis in die mittelalterlichen

Zeiten skizziert und haben gezeigt, dass sie durch die
langen Jahrhunderte hindurch die Sklaverei nicht nur
anerkannte und verteidigte, sondern particeps criminis selbst eine
gewaltige Anzahl von Sklaven hielt und dass sie gelegentlich
all' ihre Autorität gegen die Freilassung der Sklaven geltend
machte, sobald sie Eigentum der Kirche waren. Wir kommen
damit zu dem Augenblick, wo im 15. Jahrhundert der moderne
Sklavenhandel seinen Anfang nahm. Im Jahre 1452 ermächtigte

Papst Nikolaus V. den König von Portugal, alle Heiden,
wo immer er sie finden möge, aufzugreifen, ihre Güter zu

beschlagnahmen «und ihre Person in ewige Sklaverei zu
führen». Der Ausspruch dieses eminenten Christen gab
Anlass zu den portugiesischen Expeditionen an die Küste von
Afrika und legte somit den Grundstein zum afrikanischen
Sklavenhandel. Die Ermächtigung Nikolaus' wurde im Jahre
1454 wiederholt und bestätigt von den Päpsten Calistus III.
und Sixtus IV. Als Columbus die neue Welt entdeckte, gab
Alexander VI., berühmten und berüchtigten Angedenkens,
dem König von Spanien praktisch das gleiche Recht. Somit
haben die Päpste Roms, gelinde gesprochen, den Anfängen
der modernen Sklaverei Pate gestanden.

Es dauerte nicht lange, bis die päpstliche Aufforderung,
die Bewohner jener Länder, .die noch nieht mit dem
Christentum beglückt waren, in Sklaverei zu führen, praktisch
ausgeführt wurde. Im Jahre 1517 überreichte der König von

2) Siehe Lecky: History of Rationalisni in Europe, Band 2,
Seite 234 ff;

Feuilleton.
Denis Diderot.

Zum 150. Todestag.
Am 30. Juli 1784 starb der Herausgeber der berühmten

«Enzyklopädie», an der seine berühmtesten Zeitgenossen,' darunter
d'Alembert, Voltaire, Holbach mitarbeiteten, die man daher
zusammenfassend als Enzyklopädisten bezeichnet. Die Enzyklopädie war
ein gross angelegtes Nachschlagewerk, eine Sammlung des Gesamtwissens

jener Zeit. Der erste Band erschien 1751; weitere 27 Bände
folgten bis 1772. Später noch 5 Ergänzungsbände und 2 Bände einer
analytisch-kritischen Uebersicht. Nach den ersten 2 Bänden urteilte
die königliche Ratskammer über die Tendenz des Werkes, dass
dasselbe «dem Geist der Unabhängigkeit und Auflehnung Bahn zu
brechen», sowie «Gottlosigkeit und Unglauben zu verbreiten» suche.
1759 schleuderte Papst Clemens VIII. den Bannstrahl gegen die
Enzyklopädie. Grund genug, dass wir Freidenker uns jenes Mannes

erinnern, der sich kraft seines Geistes vom Offenbarungsglauben bis
zum konsequenten Materialismus durchgearbeitet hatte und die
Seele des aufklärerischen Unternehmens wurde.

Schon 1749 machte er die Bekanntschaft mit dem Kerker und

wenn er nicht hohe Gönner gefunden hätte, wie die Marquise von

Pompadour und die russische Kaiserin Katharina IL, so wäre es

ihm später noch weit schlimmer ergangen. Goethe nannte ihn den

deutschesten unter den französischen Schriftstellern. In Wahrheit
war er nur seiner Zeit geistig vorausgeeilt, indem er — der Sohn

Spanien einem seiner Günstlinge ein Patent für den Export
von jährlich viertausend Negern nach Haiti, Cuba und Porto
Novo. Das Patent wurde den Genuesern übertragen, während

die Sklaven von den Portugiesen geliefert wurden.
Den römisch-katholischen Ländern war es aber nicht lange
vergönnt, sich dieses einträglichen Monopols zu freuen und
es ungestört auszuüben. Die Engländer, die damals in die
ersten Reihen der seefahrenden und handeltreibenden
Nationen vorrückten, griffen bald in den Sklavenhandel ein
und sie fanden daran um so mehr Geschmack, als er bisher
ein päpstliches Vorrecht war. Sie John Hawkins war der
erste englische Sklavenhändler und sein Schiff trug den
Namen Jesws. Während des 17. Jahrhunderts war der Handel
meistens in den Händen von privilegierten Gesellschaften,
aber durch eine Urkunde aus dem ersten Regierungsjähre
von William und Mary wurde er freigegeben und stand
allen Untertanen der englischen Krone offen. Als der Bedarf
an Sklaven in Westindien und den amerikanischen Kolonien
immer grösser wurde, nahm der Handel ebenfalls immer
grössere und grössere Proportionen an. London und Bristol
waren zuerst die hauptsächlichsten Handelshäfen, aber im
18. Jahrhundert kam Liverpool obenauf und nahm die erste
Stelle ein.

Es ist von gewissem Interesse, hier einen Augenblick
anzuhalten und zu untersuchen, warum eine so grauenhafte
Einrichtung wie der afrikanische Sklavenhandel im westlichen
Europa so lange toleriert werden konnte. Es kann nicht
bezweifelt werden, dass, so paradox es auch klingen mag, dies
zum grossen Teil dem Einfluss des Christentums zuzuschreiben

ist. Es bestand nach Ansicht der guten Christen ein
solcher, beinahe Gattungsunterschied zwischen Christen und
«Heiden», dass es auch nicht einem davon träumte, den
letzteren gegenüber die gleichen Grundsätze anzuwenden, die
unter ihnen selbst als gut bewertet wurden. Ueberdies wurde
der Sklavenhandel als ein Mittel angesehen, das erlaubte, die
christlichen Wahrheiten unter den Sklaven zu verbreiten, da
sie in ihrer heimatlichen Dschungel ohne dieses unschätzbare
Geschenk leben müssten. Nur diejenigen, die wissen, wie weit
die Torheit eines frommen Gehirns gedeihen kann, können
den Einfluss, den diese Argumente ausübten, ermessen.

Was die Greuel des Sklavenhandels betrifft, ist es unmöglich,

in die Einzelheiten einzugehen. Die Sklaven wurden oft
an Bord eines Schiffes gelockt und dann entführt. Es wurde
bei nächtlichen Streifzügen, meistens unter der Führung von
eingeborenen Häuptlingen, das Dorf eines anderen Stammes
umzingelt und Feuer in die Häuser gelegt. Wienn die
Einwohner versuchten, zu entkommen, wurden sie gefasst; die-

eines Messerschmieds — mit der Fackel der Vernunft dem
ideologischen Befreiungskampf des aufstrebenden Bürgertums gegen
Feudalismus und Pfaffentum voranleuchtete. Diderot war ein bürgerlicher

Freidenker in der besten Bedeutung des Wortes. Er gehörte
zu jenen französischen Materialisten, von denen Friedrich Engels
anerkennend sagte, dass sie durch ihre witzige und talentvolle Art
der antiklerikalen Kritik mehr zum Abbau der religiösen Ideologie
beigetragen haben als jene allzu mechanistisch verfahrenden
späteren Aufklärer, die durch langweilige Wiederholung derselben
Schlagworte nicht einmal auf Glaubenslose überzeugend zu wirken
vermochten. Darum forderte auch Lenin mit Recht die Wiederbelebung

jener Aufklärungsliteratur, zumindest für gewisse Gebiete,
die noch nicht reif für eine soziologische Religionskritik sind.

Hartwi g.

Erasmus von Rotterdam redivivus.

Im Verlage Herbert Reichner (Wien) ist ein neues Buch von
Stefan Zweig erschienen : «Triumph und Tragik des Erasmus von
Rotterdam». Dazu bemerkt das «Prager Tagblatt» vom L August
in einem mit M. B. gezeichneten Leitartikel, dass der -..Humanist
und Aufklärer» Erasmus, der zwischen den Kampffronten —
Luther und katholische Kirche — stand, nicht den nötigen «Mut zur
Mitte» aufgebracht habe. M. B. behauptet geradezu, oass Erasmus,
der zu den entscheidenden Reichstagen in Worms und Augsburg
eingeladen war, aber nicht erschien, die «Gegensätze versöhnen, die

blutigen Kriege verhindern hätte können, die er entsetzt voraussah».

M. B. verkennt die sozialen Kämpfe jener Zeit und bleibt an



Nr. 17 DER FREIDENKER 135

jenigen, die Widerstand leisteten, wurden aufgespiesst. Die
Gefangenen wurden in Ketten gelegt und an die Küste
geschleppt, wo sie den europäischen Ausbeutern verkauft wurden.

An Bord des Schiffes wurden sie in Lager gepfercht,
deren Grösse mit sechs auf einundeinhalb Fuss bemessen
war und für einen Menschen genügen musste. Die Sterblichkeit

war gross und nur fünfzig Prozent der eingeschifften
Sklaven kamen lebend auf den Plantagen an. Aber auch dort
muss der Tod unter den Negern schreckliche Ernte gehalten
haben. Im Jahre 1690 gab es auf Jamaica 40,000 Sklaven und
bis zum Jahre 1820 wurden 800,000 Neger importiert; trotzdem

zählte man im letztgenannten Jahre nur 340,000 Sklaven
auf der Insel. i (Forts, folgt.)

Agnostizismus oder Atheismus?
Von Chapman Cohen.

Redaktor des Londoner «Freethinter» und Präsident
der Britischen National Secular Society.

Unter obigem Titel ist in der Nummer 16 (vom 22. April
1934) deg 54. Jahrgangs des Londoner «Freethinker» unter der
ständigen Rubrik «Aussichten und Ansichten» ein Artikel
Chapman Cohens erschienen, der mit dessen bekannter Klarheit

und Logik die Frage aufwirft, ob der sog. Agnostiker
überhaupt als Atheist angesehen werden könne resp. zu
bewerten sei.

Die tiefgründige Behandlung dieser für uns Freidenker
wichtigen Frage durch einen von einem so grossen Volke
bereits geachteten Denker und sehr erfolgreichen Redner und
Autor wie Mr. Chapman Cohen, der den Mut zeigt, der Kirche
in einem Lande die Stirne zu bieten, wo sie seit Jahrhunderten

Staatskirche ist und als solche im gesetzgebenden Körper
einen integrierenden Bestandteil ausmacht (mehrere
anglikanische Bischöfe sitzen im Oberhaus) imd durch «tithes»
(Zehnten auf Grundbesitz etc.) Volk, Adel und Staat sich
tributpflichtig gemacht, also hochgradig am Landesreichtum
beteiligt ist, macht es zwar wünschenswert, den Artikel
mitsamt einem ähnliche Fragen aufwerfenden und auch klar
beantworteten ihm vorangegangenen in seiner ganzen Ausdehnung

in unserm Organ wiederzugeben, jedoch gestattet der
mir zur Verfügung gestellte Raum dies nicht und so begnüge
ich mich mit der deutschen Wiedergabe der drei Absätze des
letzterschienenen da in eben diesen der massgebende Philosoph

seine Schlussfolgerungen zieht. K. E. P.

I. Können wir unser Urteil aufschieben?
Zur Verteidigung des Agnostizismus gibt es eine Darlegung,

die eine gewisse Beachtung verdient. Von einigen wirci

der Oberfläche der ideologischen Gegensätze haften: «Auf der einen
Seite stand die Ansicht, dass der Mensch unfrei ist, da.ss «t aus
sich selbst keine guten Werke zu üben vermag, .;ass eei.i Tun durch
seine Naturanlage und durch Gottes Gnade völlig determiniert sei.
Das war die Ansicht Luthers, die sich heute mit unwesentlichen
Aenderungen, in der Grundhaltung der Rassentheorie findet,
allerdings noch verschärft, weil hier der mildernde göttliche Gnadenfaktor

keine Rolle mehr spielt. Auf der anderen Seite vertrat der
Katholizismus das Prinzip der gemässigten Freiheit des Menschen,
es wurde der menschlichen Vernunft, seinem guten Willen, also
rationalen Faktoren, eine gewisse Kraft zugeschrieben. Also vereinfacht:

Luther war durch und durch irrational, die Kirche hatte
zumindest einen rationalen Einschlag».

In Wahrheit ist es die wirtschaftliche Entwicklung, die sich in
den Wandlungen der religiösen Ideologie wiederspiegelt. Das lässt
sich sogar für die Anfänge des Christentums nachweisen, wie in
dem Buche von Erich Fromm «Die Entwicklung des Christus-Dogmas»

nachzulesen wäre. Im Mittelalter war es vor allem der
Aufschwung des Handwerks in den aufstrebenden Städten, der die
Kirche zu ideologischen Konzessionen veranlasstee. Der despotische
Herrgott von Augustinus Gnaden beginnt sich bürgerlich einzustellen:

Thomas von Aquino mildert die Gnadenwahl und die
franziskanische Philosophie des 13. und 14. Jahrhunderts lässt die
Erfahrungswelt wieder zu ihren Rechten gelangen.

Die an der Oberfläche des historischen Geschehens jener Zeit
sichtbar werdenden Wellen religiöser Fanatismen spiegeln nur wieder,

was in der Tiefe des sozialen Geschehens vor sich geht. Die

nämlich versichert, dass der Agnostiker höher zu bewerten
sei als der Atheist, da er für einen Aufschub der Urteilsfällung

einstehe. Wir erteilen unserem Urteil jeweilen dann
einen Aufschub, wenn uns die Mittel zur Erreichung
offenkundiger Gewissheit fehlen, um zu einem Entschluss nach der
einen oder der andern Seite hin zu gelangen. Aber hiezu muss
das Subjekt, bezüglich dessen unser Urteil aufgehoben werden

soll, uns bekannt sein. In diesem Falle beruht die ganze
Sache für 'den Agnostiker *) auf der Unverständlichkeit des
sonderbaren Begriffs — Gott.

Du kannst dein Urteil über die Behauptung aufschieben
(resp. beiseitelegen — der Uebers.), dass auf dem Mars
Leben vorhanden oder über jene, dass die Welt fortbesteht auch
ohne dass ich mir dessen bewusst bin (wie z. B. im Schlaf, in
der Ohnmacht, im Tod — der Uebers.), weil eben hier
«Leben» der Summe von gewissen bekannten Phänomenen
gleichkommt und «Welt» eben Farbe, Form, Masse, Gewicht etc.

entspricht und es sich darum handelt, den Schluss zu ziehen,
ob diese Dinge unter gewissen gegebenen Umständen vorhanden

sein können, resp. vorhanden bleiben oder nicht.

Aber der Agnostiker sagt nicht: ich gebe das Vorhandensein

Gottes zu, hingegen bin ich insofern Agnostiker, als es
sich darum handelt, mir ein genaues Bild von ihm machen

zu können. In diesem letztern Falle würde er Theist sein. Er
aber sagt: ich bin Agnostiker in bezug auf das Vorhandensein

desjenigen Dings, worüber ihr sprecht,, weil das WTort

«Gott» mir nichts von den absonderlichen Göttern, an die
gewisse Religionen glauben, wesentlich Verschiedenes bedeutet.

Die nötigen Bedingungen für einen Urteilsaufschub sind
hier nicht vorhanden. Ein Aufschub des Urteils kann nur
dann vorgenommen werden, wenn eine gewisse Kenntnis von
der Existenz des in Frage stehenden Dings vorliegt. Wir können

nicht ein Urteil betreffs einer uns unbegreiflichen
Behauptung aufschieben. Es ist klare Erwiesenheit einer
intellektuellen Flüchtigkeit, zu einem Beschluss zu gelangen, ohne

entsprechende Evidenz. Weise ist es, die Regel zu befolgen:
«In Sachen des Intellekts behaupte nicht, dass Folgerungen
feststehen, die weder bewiesen, noch überhaupt beweisbar
sind», aber es kommt geradezu einem intellektuellen Selbstmorde

gleich, zu sagen: «Ich schiebe mein Urteil über ein

Ding auf, für dessen Bedeutung ich nicht das geringste
Verständnis besitze». Dies hiesse, 'das tollste, das unsinnigste der
Unsinnsphrasengedresche für ein Lehrbuch der Mathematik

augeben zu wollen.

*) Jemand, der die Frage über den Uranfang aller Dinge als
eine unbekannte und unerforschbare Sache beiseite lässt. Diese
Benennung gebrauchte zuerst der englische Prof. Huxley mit Bezug
auf Kap. 17, Vers 23 der Apostelgeschichte. Der Uebers.

beginnende Geldwirtschaft hat zu einer unerhörten Ausbeutung der
Bauernschaft geführt, deren Empörung gegen die weltlichen und
geistlichen Grundherren sich zunächst in religiösen Formen Luft
macht. Dies der Sinn der Sektenbewegungen jener Zeit. Der
Protestantismus hat diese geistige Revolte geschickt eingefangen, ähnlich

wie es in unseren Tagen dem Nationalsozialismus gelungen ist,
die antikapitalistischen Tendenzen der proletarisierten
Kleinbürgerschichten sich dienstbar zu machen. An die Stelle religiöser
Schlachtrufe ist der Nationalgedanke getreten, in dessen Namen die
konkurrierenden imperialistischen Mächte ihre Wirtschaftskämpfe
ausfechten.

So wenig heute eine Ueberbrückung der ökonomischen Gegensätze

durch ein Bekenntnis zu irgend einer illusionären «kapitalistischen

Planwirtschaft» (Roosevelt) möglich ist, so wenig konnte Erasmus

zu seiner Zeit vermittelnd eingreifen, selbt wenn er eine
aktivere Natur gewesen wär. Aber man versteht, warum ein empfindsamer

Dichter wie Stefan Zweig aus der brutalen Gegenwart in
die Gedankenwelt einer fernen Zeit flüchtet, ohne sehen zu wollen,
dass jene Zeit an hemmungsloser Grausamkeit nieht hinter unseren
Tagen zurücksteht. Man lese die Schilderungen aus dem dreissig-
jährigen Krieg in Grimmelshausens «Simplicissimus» (1668).

Die «Tragik des Erasmus» ist in Wahrheit die Tragik des
geistigen Menschen der Gegenwart, der aus allen Hmimeln einer
aufstrebenden kapitalistischen Epoche, die sich noch den Luxus einer
bürgerlichen Kultur gestatten konnte, gestürzt ist und sich vergebens

bemüht, aus dem Hexenkessel der Gegenwart in jene
ideologischen Gefilde zu emigrieren, in denen er sich beheimatet fühlt.



136 DER FREIDENKER Nr. 17

II. Eine grossartige Illusion.

Es muss nun eine Endbetrachtung hier vorgebracht werden.
Sie ist eine, mit der ich oft zu tun gehabt habe, durch die
ich jedoch bis dato weder Agnostiker noch Theist so

überzeugt habe, dass etwa eine Antwort gewagt worden wäre.
Diese Schlussfolgerung ist das wissenschaftliche Einverständnis

aller wissenschaftliehen Prüfer, dass der Gottesglaube eine
psychologische Irreführung darstellt. Sie ist die von einem

primitiven Menschenverstände angegebene Erklärung für
natürliche Phänomene und tritt uns nach Durchlaufen mehrfacher

Abänderungen und Umwandlungen in den verschieden
zurechtgelegten Religionen der Welt entgegen. Der Glaube
an Gölter und Gespenster, das Uebernatürliche allgemein
genommen, stellt die primitive Auslegung des Weltalls als im
Widerspruche zur modernen wissenschaftliehen Klarlegung
hin.

Nun mögen wir es geselligkeitshalber für möglich erachten,
mit dem Hasen davonzulaufen und dennoch mit der Meute
Schritt halten zu können. Es mag ja möglich sein, nach aussen

hin der Religion einen tiefen Respekt zu erweisen, dieweil
sie allzeit in uns als belanglos gilt. Aber verstandesgemäss
kann man dieses Verhalten nicht aufrecht erhalten. Du kannst
nicht sagen: «Ich weiss, dass die für die Welt ausgegebene
Auslegung des Wilden falsch ist, glaube aber trotzdem, dass

sie wahr sein könnte.» Dies zu behaupten würde selbst denen
zu viel sein, die wünschen, Schwänze zu besitzen, die zu
denjenigen anderer Füchse passen oder jenen, welche darum
bemüht sind, die Wohlanständigkeit der Kontroverse (des
Glaubensstreits) zu bewahren. Logischerweise muss man die
Schlüsse, worauf die Religion fusst, entweder annehmen oder
zurückweisen, in welch letzterem Falle der Abfall erfolgt2).

Wenn aber die Geschichte von der anthropologischen
Wissenschaft wahr ist, dann ist für Agnostizismus bezüglich
des Glaubens an Götter überhaupt kein Raum vorhanden.
Die Götter sind ja alle aus demselben Holz gemacht mitsamt
ihren Hexen und Feen, Engeln und Teufeln, ihre Herkunft
ist dieselbe für alle, und keiner kann sich bezüglich seines
Vorhandenseins besser ausweisen als der andere. Andernfalls

müsste der Agnostiker seine Regel revidieren und sagen:
«In Sachen des Intellekts sollst Du nieht behaupten, dass
Schlüsse, die nicht bewiesen oder beweisbar sind, auf Gewissheit

beruhen — ausser in Dingen der Religion, bei denen die
Aussage gerechtfertigt ist, dass selbst, obwohl wir ihre
Schlüsse als aus falschen Voraussetzungen gezogen wissen,
wir dennoch von ihnen nicht sagen dürfen, sie seien falsch.»

8) Und erst dann ist der Agnostiker Atheist geworden.

Die geruhsamen Zeiten weltfremder Geistigkeit sind vorbei. Heute
heisst es, Stellung nehmen zum sozialen Geschehen: Hie Reaktion,
hie Revolution! Wer einen «Mut zur Mitte» propagiert, wer
«vermittelnd» eingreifen will, etwa wie die päpstliche Enzyklika «Qua-
dragesimo anno», der stärkt in Wahrheit die Reaktion. Gewisse
«neutrale» Berichterstatter wollen aber noch immer nicht sehen,
was sich mit geradezu historischer Präzision im sozialen Leben der
Gegenwart abspielt. Hartwig.

«Für Wahrheit und Gerechtigkeit
gegen jede Art des Aberglaubens zu kämpfen, ist die einzig würdige

Lebensaufgabe des Wissenden». Dieses Motto setzt der
bestens bekannte Wiener Schriftsteller Dr. E. Blum an die Spitze seines

hervorragenden Werkes «Lebt Gott noch?». Dieses Buch, das
vom österreichischen schwarzen Terror verboten wurde und in
ausführlicher, wissenschaftlicher und doch gemeinverständlicher Weise
alle religiösen Fragen behandelt, sollte jeder besitzen, der es mit
seinem Freidenkertum ernst nimmt. Aus dem Inhalt des Werkes
seien nur folgende Abschnitte erwähnt: Offenbarung (jüdische und
christliche), Koran, Reformation, Gottesbegriff, Gottesbeweise, Seele,
Tod, Unsterblichkeit, Jenseits etc. etc Die Literaturstelle
der F. V. S., Gutenbergstr. 13, Bern, liefert dieses 550 Seiten
umfassende Werk, das früher broschiert Fr. 12.50 kostete, in prächtigem

Leineneinband jetzt wieder für Fr. 4.80 plus Porto.
Ueberhaupt jedes belehrende und unterhaltende Buch kann bei

unserer Literaturstelle bezogen werden. Auch zur Auskunftserteilung,

besonders über freigeistige Literatur, sind wir jederzeit gerne
bereit. t R. St.

III. Wer ist enttäuscht?

Alles in allem genommen denke ich nicht, dass Sir L.
Stephen und andere Agnostiker als Vertreter des Agnostizismus

irgendwie besser fahren als Prof. Huxley. In ihnen allen
ist der Wunsch, zu verhüten, dass mit der Religion gebrochen

werde, peinlicherweise erwiesen. Sie alle würden gut
tun, sich bei Rev. Prof. Flint (Theologe — der Uebers.) die
Mitteilung zu holen: «Das Wort Atheismus ist ein grundehrlicher,

unzweideutiger Ausdruck. Er bedeutet, dass einer
nicht an Gott glaubt, und er bedeutet weder mehr noch
weniger.»

Befremdend ist's, dass unsereiner gewisse Ungläubige zu
einem christlichen Kleriker zu senden hat für eine Lektion
in intellektueller Geradheit. Nicht etwa, dass 'der
Durchschnittschrist so leicht zu narren wäre, wie der Agnostiker zu
glauben scheint : der Christ weiss, dass Agnostizismus schliesslich

(also früher oder später — der Uebers.) Atheismus
bedeutet, aber er gefällt sich darin, den Agnostiker gegen den
Atheisten auszuspielen und die augenscheinliehe Wahrheit zu
ignorieren, dass der Agnostiker, wie George Foote 3) ihn
dereinst hinstellte, weiter nichts ist als ein Atheist mit einer
Angströhre (Zylinderhut) 4). Der Christ ist imstande, den

Agnostiker zum guten Jungen aus der nichtreligiösen Familie
zu erheben, aber wäre einmal der Atheist aus dem Wege
geschafft, so würde sich eine ganz andere Einstellung zeigen.
Der Agnostiker Würde ohne Atheist sein, hinter dem er
gegenwärtig Deckung findet, und die Handschellen würden ihm
angelegt, die jetzt der Atheist trägt. Und für solche Leute, die
ewiglich mach einem Namen Umschau halten, der — anders
als Atheist klingend — den Christen angenehmer wäre und
nicht so viel Schmähung von seiten der letzteren bewirken
würde, empfehle ich die Worte Charles Bradlaugh's:

«Ich kehre mich nicht darum, welchen Sinn religiöse Leute
um das Wort Atheist herumlegen mögen, ich würde kämpfen,
bis Menschen ihn hochachten.»

Was immer die Frage der Barmherzigkeit sein mag, so
bleibt es in alle Ewigkeit und in der ganzen Welt wahr, dass
intellektuelle Selbstachtung daheim 5) beginnen muss und ebenfalls,

dass die Achtung, die wir von seiten anderer gewinnen
möchten, voll und ganz dem Mass desjenigen Respekts
entspricht, den wir uns selbst zu zollen berechtigt sind.

3) Chapman Cohen 1915 verstorbener Vorgänger.
4) Foote charakterisiert damit die Vorsicht, Rücksicht und

Aengstlichkeit des Agnostikers gegenüber seinen christlichen
Gegnern, auch seine Wohlanständigkeit und Höflichkeit gegenüber
diesen. • K. E. P.

5) Also in uns selbst und nicht bei den Christen. K. E. P.

Gotteslästerung.

Der gläubige Christ mit dem zarten Gefühl,
der zieht in den Krieg und fragt nicht erst viel.
Er verschiesst sein Pulver, verschiesst sein Blei;
er denkt sich gar nichts weiter dabei.
Und das fünfte Gebot
heisst: Schlagt fleissig tot!
Und dann liegt er im Dreck.
Und dann heisst es: Verreck!
Und die Kirche murmelt das AMEN. —
Der gläubige Christ mit dem frommen Gesicht,
der zieht in den Frieden und ändert sich nicht.
Er sieht ein Bild, das ihm Anstoss erregt,
weil dort Christus am Kreuz eine Gasmaske trägt. *)
Er schreit: Das hetzt!
Er schreit: Das verletzt!
Er schreit: Das heisse Gott lästern!
Das sei zuviel
für sein zartes Gefühl

Und der Krieg, der war doch erst gestern
«Simplicissimus».

*) Siehe unter Der Gegner an der Arbeit «Die
empfindliche katholische Kirche». (Red.)


	Feuilleton

