Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)
Heft: 17
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

184 : "DER FREIDENKER

Nr. 17

zern von Leibeigenen zu finden. ‘Die Apologisten prunken
mit dem grossprecherischen Brief von Papst Gregor dem
Grossen, in-dem er von der Freilassung von zwei Leibeigenen
schreibt; aber der Papsi hatte hunderte von Leibeigenen, die
er nicht freigab und die pépstlichen Giiter wurden von wei-
teren Tausenden bebaut. Die Hohlheit der kirchlichen An-
spriiche, die Sklaverei abgeschafft zu haben, ist in dem lehr-
reichen Werk von Dr. G. G. Coulton <«The medieval village»
treffend dargetan. Der Laie mochte Hunderte von Leibeigenen
freigeben fiir das Wohl seiner Seele, nie aber die Kirche,
denn immer war die Freilassung bei ndherem Betrachten
eine Handelstransaktion, wie Dr. Coulton sagt, eine volle Be-
zahlung - fiir jedes Entgegenkommen. So wird die Legende,
dass «die Kirche die Sklaverei unterdriickte»y — die selbst
Lecky ?) zu tduschen vermochte — als unhistorisch befunden
und die pépstlichen Versicherungen iiber diesen Gegenstand,
wie die Enzyclica von Papst Leo XII. vom Mai 1888, sind
ebensowenig vertrauenswiirdig wie andere Darstellungen aus
der gleichen Quelle.

Wir haben damit die Stellung der christlichen Kirche zur
Sklaverei von ihren ersten Anfiingen bis in die mittelalter-
lichen- Zeiten skizziert und haben gezeigt, dass sie durch die
langen Jahrhunderte hindurch die Sklaverei nicht nur aner-
kannte und verteidigte, sondern particeps criminis selbst eine
gewaltige Anzahl von Sklaven hielt und dass sie gelegentlich
all’ ihre Autoritdt gegen die Freilassung der Sklaven geltend
machte, sobald sie Eigentum der Kirche waren. Wir kommen
damit zu dem Augenblick, wo im 15. Jahrhundert der moderne
Sklavenhandel .seinen Anfang nahm. Im Jahre 1452 erméch-
tigte Papst Nikolaus V. den Konig von Portugal, alle Heiden,
wo immer er sie finden moge, aufzugreifen, ihre Giiter zu
beschlagnahmen «und ihre Person in ewige Sklaverei zu
fithreny. Der Ausspruch dieses eminenten Christen gab An-
lass zu den portugiesischen Expeditionen an die Kiiste von
Afrika und legte somit den Grundstein zum afrikanischen
Sklavenhandel. Die Erméchtigung Nikolaus’ wurde im Jahre
1454 wiederholt und bestatigt von den Pépsten Calistus III.
und Sixtus IV. Als Columbus die neue Welt entdeckte, gab
Alexander VI., berithmten und beriichtigten Angedenkens,
dem Kénig von Spanien praktisch das gleiche Recht. Somit
haben die Pipste Roms, gelinde gesprochen, den Anféingen
der modernen Sklaverei Pate gestanden.

Es dauerte nicht lange, bis die papstliche Aufforderung,
die Bewohner jener Lénder, die noch nicht mit dem Chri-
stentum begliickt waren, in Sklaverei zu fithren, praktisch
ausgefiihrt wurde. Im Jahre 1517 iiberreichte der Konig von

?) Siehe Lecky: History of Rationalism in Europe, Band 2,
Seite 234 ff. :

Spanien einem seiner Giinstlinge ein Patent fiir den Export
von jahrlich viertausend Negern nach Haiti, Cuba und Porto
Novo. Das Patent wurde den Genuesern iibertragen, wih-
rend die Sklaven von den Portugiesen geliefert wurden.
Den rémisch-katholischen Lindern war es aber nicht lange
vergonnt, sich dieses eintréglichen Monopols zu freuen und
es ungestort auszuiiben. Die Engldnder, die damals in die
ersten Reihen der seefahrenden und handeltreibenden Na-
tionen vorriickten, griffen bald in den Sklavenhandel ein
und sie fanden daran um so mehr Geschmack, als er bisher
ein pipstliches Vorrecht war. Sie John Hawkins war der
erste englische Sklavenhindler und sein Schiff trug den Na-
men Jesus. Wahrend des 17. Jahrhunderts war der Handel
meistens in den Hinden von privilegierten Gesellschaften,
aber durch eine Urkunde aus dem ersten Regierungsjahre
von William und Mary wurde er freigegeben und stand al-
len Untertanen der englischen Krone offen. Als der Bedarf
an Sklaven in Westindien und den amerikanischen Kolonien
immer grosser wurde, nahm der Handel ebenfalls immer
grossere und grossere Proportionen an. London und Bristol
waren zuerst die hauptsdchlichsten Handelshifen, aber im
18. Jahrhundert kam Liverpool obenauf und nahm die erste
Stelle ein.

Es ist von gewissem Interesse, hier einen Augenblick an-
zuhalten und zu untersuchen, warum eine so grauenhafte Ein-
richtung wie der afrikanische Sklavenhahdel im westlichen
Europa so lange toleriert werden konnte. Es kann nicht be-
zweifelt werden, dass, so paradox es auch klingen mag, dies
zum grossen Teil dem Einfluss des Christentums zuzuschrei-
ben ist. Es bestand nach Ansicht der guten Christen ein sol-
cher, beinahe Gattungsunterschied zwischen Christen und
«Heideny, dass es auch nicht einem davon triumte, den letz-
teren gegeniiber die gleichen Grundsitze anzuwenden, die
unter ihnen selbst als gut bewertet wurden. Ueberdies wurde
der Sklavenhandel als ein Mittel angesehen, das erlaubte, die
christlichen Wahrheiten unter den Sklaven zu verbreiten, da
sie in ihrer heimatlichen Dschungel ohne dieses unschétzbare
Geschenk leben mussten. Nur diejenigen, die wissen, wie weit
die Torheit eines frommen Gehirns gedeihen kann, kénnen
den Einfluss, den diese Argumente ausiibten, ermessen.

Wias die Greuel des Sklavenhandels betrifft, ist es unmég-
lich, in die Einzelheiten einzugehen. Die Sklaven wurden oft
an Bord-eines Schiffes gelockt und dann entfiihrt. Es wurde
bei nichtlichen Streifziigen, meistens unter der Fiithrung von
eingeborenen H#uptlingen, das Dorf eines anderen Stammes
umzingelt und Feuer in die Hauser gelegt. Wienn die Ein-
wohner versuchten, zu entkommen, wurden sie gefasst; die-

Feuilleton.

Denis Diderot.
Zum 150. Todestag.

Am 380. Juli 1784 starb der Herausgeber der berithmten <«En-
zyklopédie», an der seine berithmtesten Zeitgenossen,  darunter
d’Alembert, Voltaire, Holbach mitarbeiteten, die man daher zusam-
menfassend als Enzyklopidisten bezeichnel. Die Enzyklopddie war
ein gross angelegtes Nachschlagewerk, eine Sammlung des Gesamt-
wissens jener Zeit. Der erste Band erschien 1751; weitere 27 Binde
folgten bis 1772.- Spiter noch 5 Ergénzungsbinde und 2 Bénde einer
analytisch-kritischen Uebersicht. Nach den ersten 2 Binden urteilte
die konigliche Ratskammer iiber die Tendenz des Werkes, dass das-
selbe «dem Geist der Unabhiingigkeit und Auflehnung Bahn zu bre-
cheny, sowie ‘«Gottlosigkeit und Unglauben zu verbreiten» suche.
1759 schleuderte Papst Clemens VIII. den Bannstrahl gegen die
Enzyklopidie. Grund genug, dass wir Freidenker uns jenes Mannes
erinnern, der sich kraft seines Geistes vom Offenbarungsglauben bis
zum konsequenten Materialismus durchgearbeitet hatte und die
Seele des aufkldrerischen Unternehmens wurde.

Schon 1749 machte er die Bekanntschaft mit dem Kerker und
wenn er nicht hohe Gonner gefunden hitte, wie die Marquise von
Pompadour und die russische Kaiserin Katharina IIL, so wire es
ihm spéter noch weit schlimmer ergangen. Goethe nannte ihn den
deutschesten unter den franzosischen Schriftstellern. In Wahrheit
war er nur seiner Zeit geistig vorausgeeilt, indem er — der Sohn

eines Messerschmieds — mit der Fackel der Vernunft dem ideolo-
gischen Befreiungskampf des aufstrebenden Biirgertums gegen Feu-
dalismus und Pfaffentum voranleuchtete. Diderot war ein biirger-
licher Freidenker in der besten Bedeutung des Wortes. Er gehorte
zu jenen franzosischen Materialisten, von denen Friedrich Engels
anerkennend sagte, dass sie durch ihre witzige und talentvolle Art
der antiklerikalen Kritik mehr zum Abbau der religisen- Ideologie
beigetragen haben als jene allzu mechanistisch verfahrenden spii-
teren Aufklarer, die durch langweilige Wiederholung derselben
Schlagworte nicht einmal auf Glaubenslose iiberzeugend zu wirken
vermochten. Darum forderte auch Lenin mit Recht die Wiederbele-
bung jener Aufklirungsliteratur, zumindest fiir gewisse Geb'ete,
die noch nicht reif fiir eine soziologische Religionskritik siad.
: : Hartwig.

Erasmus von Rotterdam redivivus,

Im Verlage Herbert Reichner (Wien) ist ein neues Buch von
Stefan Z weig erschienen: «Triumph und Tragik des Erasmus von
Rotterdam». Dazu bemerkt das «Prager Tagblatt» vom 1. August
in einem mit M. B. gezeichneten Leitartikel, dass der «!lumanist

"und Aufklirer» Erasmus, der zwischen den Kampffronten -- Lu-

ther und katholische Kirche — stand, nicht den pdtigen «Mut zur
Milte» aufgebracht habe. M. B. behauptet gerade:u, Gass Erasmus,
der zu den entscheidenden Reichstagen in Worms und Augsburg
eingeladen war, aber nicht erschien, die «Gegensitze versohnen, die
blutigen Kriege verhindern hitte konnen, die er entsetzt voraus-
sah». M. B. verkennt die sozialen Kampfe jener Zeit un-l bleibt an



Nr. 17

DER FREIDENKER h . 135

jenigen, die Widerstand leisteten, wurden aufgespiesst. Die
Gefangenen wurden in Ketten gelegt und an die Kiiste ge-
schleppt, wo sie den europdischen Ausbeutern verkauft wur-
den. An Bord des Schiffes wurden sie in Lager gepfercht,
deren Grosse mit sechs auf einundeinhalb Fuss bemessen
war und fiir einen Menschen geniigen musste. Die Sterblich-
keit war gross und nur fiinfzig Prozent der eingeschifften
Sklaven kamen lebend auf den Plantagen an. Aber auch dort
muss der Tod unter den Negern schreckliche Ernte gehalten
haben. Im Jahre 1690 gab es auf Jamaica 40,000 Sklaven und
bis zum Jahre 1820 wurden 800,000 Neger importiert; trotz-
dem zdéhlte man im letztgenannten Jahre nur 340,000 Sklaven
auf der Insel. H (Forts. folgt.)

Agnostizismus oder Atheismus?
Von Chapman Cohen.
Redaktor des Londoner «Freethinter> und Prisident
der Britischen National Secular ‘Society. .

Unter obigem Titel ist in der Nummer 16 (vom 22. April
1934) des 54. Jahrgangs des Londoner «Freethinker> unter der
stindigen Rubrik <Aussichten und Ansichten» ein Artikel
Chapman Cohens erschienen, der mit dessen bekannter Klar-
heit und Logik die Frage aufwirft, ob der sog. Agnostiker
iiberhaupt als Atheist angesehen werden konne resp. zu be-
werten sei.

Die tiefgriindige Behandlung dieser fiir uns Freidenker
wichtigen Frage durch einen von einem so grossen Volke be-
reits geachteten Denker und sehr erfolgreichen Redner und
Autor wie Mr. Chapman Cohen, der den Mut zeigt, der Kirche
in einem Lande die Stirne zu bieten, wo sie seit Jahrhunder-
ten Staatskirche ist und als solche im gesetzgebenden Korper
einen integrierenden Bestandteil ausmacht (mehrere angli-
kanische Bischofe sitzen im Oberhaus) und durch «<tithes»
(Zehnten auf Grundbesitz etc.) Volk, Adel und Staat sich tri-
butpflichtig gemacht, also hochgradig am Landesreichtum be-
teiligt ist, macht es zwar wiinschenswert, den Artikel mit-
samt einem &dhnliche Fragen aufwerfenden und auch klar be-
antworteten ihm vorangegangenen in seiner ganzen Ausdeh-
nung in unserm Organ wiederzugeben, jedoch gestattet der
mir zur Verfiigung gestellte Raum dies nicht und so begniige
ich mich mit der deutschen Wiedergabe der drei Absitze des
letzterschienenen , da in eben diesen der massgebende Philo-
soph seine Schlussfolgerungen zieht. K.E.P.

L. Konnen wir unser Urteil aufschieben?
Zur Verteidigung des Agnostizistius gibt es eine Darle-
gung, die eine gewisse Beachlung verdient. Von einigen wird

ndmlich versichert, dass der Agnostiker hoher zu bewerten
sei als der Atheist, da er fiir einen Aufschub der Urteilsfil-
lung einstehe. Wir erteilen unserem Urteil jeweilen dann
einen Aufschub, wenn uns die Mittel zur Erreichung offen-
kundiger Gewissheit fehlen, um zu einem Entschluss nach der
einen oder der andern Seite hin zu gelangen. Aber hiezu muss
das Subjekt, beziiglich dessen unser Urteil aufgehoben wer-
den soll, uns bekannt sein. In diesem Falle beruht die ganze
Sache fiir den Agnostiker!) auf der Unversténdlichkeit des
sonderbaren Begriffs — Gott.

Du kannst dein Urteil iiber die Behauptung aufschieben
(resp. beiseitelegen — der Uebers.), dass auf dem Mars Le-
ben vorhanden oder iiber jene, dass die Welt fortbesteht auch
ohne dass ich mir dessen bewusst bin (wie z. B. im Schlaf, in
der Ohnmacht, im Tod — der Uebers.), weil eben hier «Le-
beny der Summe von gewissen bekannten Phinomenen gleich-
kommt und «Welty eben Farbe, Form, Masse, Gewicht ete.
entspricht und es sich darum handelt, den Schluss zu ziehen,
ob diese Dinge unter gewissen gegebenen Umsténden vorhan-
den sein konnen, resp. vorhanden bleiben oder nicht.

Aber der Agnostiker sagt nicht: ich gebe das Vorhanden-
sein Gottes zu, hingegen bin ich insofern Agnostiker, als es
sich darum handelt, mir ein genaues Bild von ihm machen
zu konnen. In diesem letztern Falle wiirde er Theist sein. Er
aber sagt: ich bin Agnostiker in bezug auf das Vorhanden-
sein desjenigen Dings, woriiber ihr sprecht, weil das Wort
«Gott> mir nichts von den absonderlichen ‘Géttern, an die ge-
wisse Religionen glauben, wesentlich Verschiedenes bedeu-
tet. Die notigen Bedingungen fiir einen Urteilsaufschub sind
hier nicht vorhanden. Ein Aufschub des Urteils kann nur
dann vorgenommen werden, wenn eine gewisse Kenntnis von
der Existenz des in Frage stehenden Dings vorliegt. Wir koén-
nen nicht ein Urteil betreffs einer uns unbegreiflichen Be-
hauptung aufschieben. Es ist klare Erwiesenheit einer intel-
lektuellen Fliichtigkeit, zu einem Beschluss zu gelangen, ohne
entsprechende Evidenz. Weise ist es, die Regel zu befolgen:
«In Sachen des Intellekts behaupte nicht, dass Folgerungen
feststehen, die weder bewiesen, noch iiberhaupt ‘beweisbar
sinds, aber es kommt geradezu einem intellektuellen Selbst-
morde gleich, zu sagen: «Ich schiebe mein Urteil iiber ein
Ding auf, fiir dessen Bedeutung ich nicht das geringste Ver-
standnis besitze». Dies hiesse, das tollste, das unsinnigste der
Unsinnsphrasengedresche fiir ein Lehrbuch der Mathematik
augeben zu wollen.

*¥) Jemand, der die Frage iiber den Uranfang aller Dinge als
eine unbekannte und unerforschbare Sache beiseite ldsst. Diese Be-
nennung gebrauchte zuerst der englische Prof. Huxley mit Bezug
auf Kap. 17, Vers 23 der Apostelgeschichte. Der Uebers.

der Oberfliche der ideologischen Gegensitze haften: <duf der cinen
Seite stand die Ansicht, dass der Mensch unfrei ist, dass «r aus
sich selbst keine guten Werke zu iiben vermag, ass seia Tun durch
seine Naturanlage und durch Gottes Gnade véllig determiniert sei.
Das war die Ansicht Luthers, die sich heute mit unwesentlichen
Aenderungen, in der Grundhaltung der Rassentheorie findet, aller-
dings noch verschiirft, weil hier der mildernde gottliche Gnaden-
faktor keine Rolle mehr spielt. Auf der anderen Seite vertrat der
Katholizismus das Prinzip der gemdssigten Freiheit des Menschen,
es wurde der menschlichen Vernunft, seinem guten Willen, also ra-
tionalen Faktoren, eine gewisse Kraft zugeschrieben. Also verein-
facht: Luther war durch und durch irrational, die Kirche hatte zu-
mindest einen rationalen Einschlag».

In Wahrheit ist es die wirtschaftliche Entwicklung, die sich in
den Wandlungen der religiosen Ideologie wiederspiegelt. Das lisst
sich sogar fiir die Anfinge des Christentums nachweisen, wie in
dem Buche von Erich Fromm «Die Entwicklung des Christus-Dog-
mas» nachzulesen wire. Im Mittelalter war es vor allem der Auf-
schwung des Handwerks in den aufstrebenden Stddten, der die
Kirche zu ideologischen Konzessionen veranlasstee. Der despotische
Herrgott von Augustinus Gnaden beginnt sich biirgerlich einzustel-
len: Thomas von Aquino mildert die Gnadenwahl und die franzis-
kanische Philosophie des 13. und 14, Jahrhunderts ldsst die Erfah-
rungswelt wieder zu ihren Rechten gelangen.

Die an der Oberfliche des historischen Geschehens jener Zeit
sichtbar werdenden Wellen religioser Fanatismen spiegeln nur wie-
der, was in der Tiefe des sozialen Geschehens vor sich geht. Die

beginnende Geldwirtschaft hat zu einer unerhdrten Ausbeutung der
Bauernschaft gefiihrt, deren Emporung gegen die weltlichen und
geistlichen Grundherren sich zunédchst in religiosen Formen Luft
macht. Dies der Sinn der Sektenbewegungen jener Zeit. Der Prote-
stantismus hat diese geistige Revolte geschickt eingefangen, #hn-
lich wie es in unseren Tagen dem Nationalsozialismus gelungen ist,
die antikapitalistischen Tendenzen der proletarisierten Kleinbiir-
gerschichten sich dienstbar zu machen. An die Stelle religioser
Schlachtrufe ist der Nationalgedanke getreten, in dessen Namen die
konkurrierenden imperialistischen Méachte ihre Wirtschaftskimpfe
ausfechten.

So. wenig heute eine Ueberbriickung der ‘9konomischen Gegen-
sitze durch ein Bekenntnis zu irgend einer illusiondren «kapitalisti-
schen Planwirtschafty (Roosevelt) moglich ist, so wenig konnte Eras-
mus zu seiner Zeit vermittelnd eingreifen, selbt wenn er eine ak-
tivere Natur gewesen wér. Aber man versteht, warum ein empfind-
samer Dichter wie Stefan Zweig aus der brutalen Gegenwart in
die Gedankenwelt einer fernen Zeit fliichtet, ohne sehen zu wollen,
dass jene Zeit an hemmungsloser Grausamkeit nicht hinter unseren
Tagen zuriicksteht. Man lese die Schilderungen aus dem dreissig-
jahrigen Krieg in Grimmelshausens «Simplicissimus» (1668).

Die «Tragik des Erasmusy ist in Wahrheit die Tragik des gei-

" stigen Menschen der Gegenwart, der aus allen Hmimeln einer auf-

strebenden kapitalistischen Epoche, die'sich noch den Luxus einer
biirgerlichen Kultur gestatten konnte, gestiirzt ist und sich verge-
bens bemiiht, aus dem Hexenkessel der Gegenwart in jene ideo-
logischen Gefilde zu emigrieren, in denen er sich beheimatet fiihlt.



136 ' DER FREIDENKER

Nr. 17

1I. Eine grossartige Illusion.

Es muss nun eine Endbetrachtung hier vorgebracht werden.
Sie ist eine, mit der ich oft zu tun gehabt habe, durch die
ich jedoch bis dato weder Agnostiker noch Theist so iiber-
zeugt habe, dass etwa eine Antwort gewagt worden wire.
Diese Schlussfolgerung ist das wissenschaftliche Einverstdnd-
nis aller wissenschaftlichen Priifer, dass der Gottesglaube eine
psychologische Irrefiihrung darstellt. Sie ist die von einem
primitiven Menschenverstande angegebene Erklérung fiir na-
tiirliche Phinomene und tritt uns nach Durchlaufen mehrfa-
cher Abénderungen und Umwandlungen in den verschieden
zurechtgelegten Religionen der Welt entgegen. Der Glaube
an Golter und Gespenster, das Uebernatiirliche allgemein ge-
nommen, stellt die primitive Auslegung des Weltalls als im
Widerspruche zur modernen wissenschaftlichen Klarlegung
hin.

Nun mogen wir es geselligkeitshalber fiir moglich erachten,
mit dem Hasen davonzulaufen und dennoch mit der Meute
Schritt halten zu konnen. Es mag ja moglich sein, nach aus-
sen hin der Religion einen tiefen Respekt zu erweisen, dieweil
sie allzeit in uns als belanglos gilt. Aber verstandesgeméss
kann man dieses Verhalien nicht aufrecht erhalten. Du kannst
nicht sagen: «Ich weiss, dass die fiir die Welt ausgegebene
Auslegung des Wilden falsch ist, glaube aber trotzdem, dass
sie wahr sein konnte.» Dies zu behaupten wiirde selbst denen
zu viel sein, die wiinschen, Schwiinze zu besitzen, die zu den-
jenigen anderer Fiichse passen oder jenen, welche darum be-
miiht sind, die Wohlansténdigkeit der Kontroverse (des Glau-
bensstreits) zu bewahren. Logischerweise muss man die
Schliisse, worauf die Religion fusst, entweder annehmen oder
zuriickweisen, in welch letzterem Falle der Abfall erfolgt?).

Wenn aber die Geschichte von der anthropologischen
Wissenschaft wahr ist, dann ist fiir Agnostizismus beziiglich
des Glaubens an Gétter iiberhaupt kein Raum vorhanden.
Die Gdtter sind ja alle aus demselben Holz gemacht mitsamt
ihren Hexen und Feen, Engeln und Teufeln, ihre Herkunft
ist dieselbe fiir alle, und keiner kann sich beziiglich seines
Vorhandenseins besser ausweisen als der andere. Andern-
falls miisste der Agnostiker seine Regel revidieren und sagen:
«In Sachen des Intellekts sollst Du nicht behaupten, dass
Schliisse, die nicht bewiesen oder beweisbar sind, auf Gewiss-
heit beruhen — ausser in Dingen der Religion, bei denen die
Aussage gerechifertigt ist, dass selbst, obwohl wir -ihre
Schliisse als aus falschen Voraussetzungen gezogen wissen,
wir dennoch von ihnen nicht sagen diirfen, sic seien falsch.»

?) Und erst dann ist der Agnostiker Atheist geworden.

III. Wer ist enitduscht?

Alles in allem genommen denke ich nicht, dass Sir L.
Stephen und andere Agnostiker als Vertreter des Agnostizis-
mus irgendwie besser fahren als Prof. Huxley. In ihnen allen
ist der Wunsch, zu verhiilen, dass mit der Religion gebro-
chen werde, peinlicherweise erwiesen. Sie alle wiirden gut
tun, sich bei Rev. Prof. Flint (Theologe — der Uebers.) die
Mitteilung zu holen: «Das Wort Atheismus ist ein grundehr-
licher, unzweideutiger Ausdruck. Er bedeutet, dass einer
nicht an Gott glaubt, und er bedeutet weder mehr noch we-
niger.»

Befremdend ist's, dass unsereiner gewisse Ungldubige zu
einem christlichen Kleriker zu senden hat fiir eine Lektion
in intellektueller Geradheit. Nicht etwa, dass der Durch-
schnittschrist so leicht zu narren wére, wie der Agnostiker zu
glauben scheint: der Christ weiss, dass Agnostizismus schliess-
lich (also frither oder spéiter — der Uebers.) Atheismus be-
deutet, aber er gefillt sich darin, den Agnostiker gegen den
Atheisten auszuspielen und die augenscheinliche Wiahrheit zu
ignorieren, dass der Agnostiker, wie George Foote*) ihn der-
einst hinstellte, weiter nichts ist als ein Atheist mit einer
Angstréhre (Zylinderhut) ¥). Der Christ ist imstande, den
Agnostiker zum guten Jungen aus der nichtreligitsen Familie
zu erheben, aber wire einmal der Atheist aus dem Wege ge-
schafft, so wiirde sich eine ganz andere Einstellung zeigen.
Der Agnostiker wiirde ohne Atheist sein, hinter dem er ge-
genwirtig Deckung findet, und die Handschellen wiirden ihm
angelegt, die jetzt der Atheist trigt. Und fiir solche Leute, die
ewiglich mach einem Namen Umschau halten, der — anders
als Atheist klingend — den Christen angenehmer wire und
nicht so viel Schmidhung von seiten der letzteren bewirken
wiirde, empfehle ich die Worte Charles Bradlaugh’s:

«Ieh kehre mich nicht darum, welchen Sinn religiose Leute
um das Wort Atheist herumlegen mdgen, ich wiirde kdmpfen,
bis Menschen ihn hochachten.»

Was immer die Frage der Barmherzigkeit sein mag, so
bleibt es in alle Ewigkeit und in der gamzen Welt wahr, dass
intellektuelle Selbstachiung daheim 5) beginnen muss und eben-
falls, dass die Achtung, die wir von seiten anderer gewinnen
mochten, voll und ganz dem Mass desjenigen Respekts ent-
spricht, den wir uns selbst zu zollen berechtigt sind.

). Chapman Cohen 1915 verstorbener Vorginger.

%) Foote charakterisiert damit die Vorsicht, Riicksicht und
Aengstlichkeit des Agnostikers gegeniiber seinen christlichen Geg-
nern, auch seine Wohlanstindigkeit und Hoflichkeit gegeniiber
diesen. K. E. P.

5) Also in uns selbst und nicht bei den Christen. K. E. P.

Die geruhsamen Zeiten weltfremder Geistigkeit sind vorbei. Heute
heisst es, Stellung nehmen zum sozialen Geschehen: Hie Reaktion,
hie Revolution! Wer einen «Mut zur Mitte» propagiert, wer «ver-
mittelnd» eingreifen will, etwa wie die pépstliche Enzyklika «Qua-
dragesimo anno», der stirkt in Wahrheit die Reaktion. Gewisse
«neutrale» Berichterstatter wollen aber noch' immer nicht sehen,
was sich mit geradezu historischer Prézision im sozialen Leben der
" Gegenwart abspielt. Hartwig.

«Fiir Wahrheit und Gerechtigkeit

gegen jede Art des Aberglaubens zu kampfen, ist die einzig wiir-
dige Lebensaufgabe des Wissendeny. Dieses Motto setzt der be-
stens bekannte Wiener Schriftsteller Dr. E. Blum an die Spitze sei-
‘nes hervorragenden Werkes «Lebt Gott noch?». Dieses Buch, das
vom Osterreichischen schwarzen Terror verboten wurde und in aus-
fithrlicher, wissenschaftlicher und doch gemeinverstindlicher Weise
alle religiosen Fragen behandelt, sollte jeder besitzen, der es mit
seinem Freidenkertum ernst nimmt. Aus dem Inhalt des Werkes
seien nur folgende Abschnitte erwihnt: Offenbarung (jiidische und
christliche), Koran, Reformation, Gottesbegriff, Gottesbeweise, Seele,
Tod, Unsterblichkeit, Jenseits etc. etc.. . . . Die.Literaturstelle
der F. V. S., Gutenbergstr. 13, Bern, liefert dieses 550 Seiten um-
fassende Werk, das frither broschiert Fr. 12.50 kostete, in prachti-
gem Leineneinband jetzt wieder fiir Fr. 4.80 plus Porto.

Ueberhaupt jedes belehrende und unterhaltende Buch kann bei
unserer Literaturstelle bezogen werden. Auch zur Auskunftsertei-
lung, besonders iiber freigeistige Literatur, sind wir jederzeit gerne
bereit. s R. St.

Gotteslisterung.

Der glaubige Christ mit dem zarten Geliihl,
der zieht in den Krieg und fragt nicht erst viel.
Er verschiesst sein Pulver, verschiesst sein Blei;
er denkt sich gar nichts weiter dabei.

Und das fiinfte Gebot

heisst: Schlagt fleissig tot!

Und dann liegt er im Dreck.

Und dann heisst es: Verreck!

Und die Kirche murmelt das AMEN. —

Der gldubige Christ mit dem frommen Gesicht,
der- zieht in den Frieden und #ndert sich nicht.
Er sieht ein Bild, das ihm Anstoss erregt,

weil dort Christus am Kreuz eine Gasmaske tragt. *)
Er schreit: Das hetzt!

Er schreit: Das verletzt!

Er schreit: Das heisse Gott lastern!

Das sei zuviel

fiir sein zartes Gefiihl . . .

Und der Krieg, der war doch erst gestern . . .
«Simplicissimusy.

¥) Siehe unter Der Gegner an der Arbeit «Die emp-
findliche katholische Kirche». (Red.)



	Feuilleton

