
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 14

Artikel: Der gläubige - ungläubige Mensch

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Juli 1934. Mr. 14-17. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats o u t r.

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse :

Freidenker Bern

IIiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiII

Es ärgert die Menschen, dass die Wahrheit so einfach ist.
Goethe.

IIiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiII

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Sämtliche Mutationen bezügl. des Abonnements,

Bestellungen etc. sind zu richten
an die Qeschäftsstelle der fl. V. S._Bern,
Wachtelweg 19. — Postcheck HI 9508.

Der gläubig -ungläubige Mensch.
Von Prof. Th. Hartwig, Prag.

Wer in der Freidenkerbewegung propagandistisch tätig ist,
der weiss aus eigener Erfahrung, dass wir bei den meisten
Menschen, die wir auch nur zum Austritt aus der politisch
reaktionären Kirche veranlassen wollen, mit seelischen
Hemmungen zu rechnen haben. Insbesondere in der Kleinarbeit
von Mann zu .Mann, wo die Kollektivbeeinflussung
ausgeschaltet ist, mühen wir uns oft vergeblich, selbst den schon

längst Ungläubigen zum offenen Bekenntnis seiner eigenen
Ueberzeugung zu bewegen. (Vgl. «Warum gehören Ungläubige
noch der Kirche an?» im «.Freidenker» vom 1. Februar 1933.)
Sein Verstand gibt uns recht, aber etwas in ihm wehrt sich

gegen den «Abfall» von seinem Kinderglauben, und er kann
selbst nicht sagen, warum. Es ist beinahe wie mit der Liebe.
Man mag einem vom «holden Wahnsinn» betörten Jüngling
noch so überzeugend darlegen, dass der Gegenstand seiner
Neigung «unwürdig» sei, geliebt zu werden. Irgendwie weiss

er das zumeist selber, aber «mit diesem Saft im Leibe» wird
ihm die Geliebte nicht nur zur Helena.

Uebrigens ist die Liebe auch ein ambivalentes (gegensätzliches)

Gefühl, und die moderne Psychologie spricht von Hass-
Liebe. Wo Liebe ist, da ist zumeist auch Hass und wenn
aueh nur in der Form einer Auflehnung gegen die durch
Liebe bedingte Hörigkeit. Dieser Hass nimmt sichtbare
Formen in der Eifersucht an, und es ist nur folgerichtig, wenn
der betrogene Liebhaber — oder der nur vermeintlich
Betrogene, wie Othello — seine Rache nicht an dem Rivalen
nimmt, sondern an der Geliebten. Er liebt eben nicht nur,
sondern hasst zugleich, und wenn die Liebe verblasst, dann
schlägt sie — wie man zu sagen pflegt — in Hass um.
Begreiflicherweise wehren sich die meisten Menschen gegen
diese psychologischen Erkenntnisse und begehren «nimmer
und nimmer zu schauen», was in der Tiefe unseres Unbewussten

ruht, «gnädig bedeckt von Nacht und Grauen».
Wir Freidenker dürfen uns aber nicht der Wahrheit

verschliessen, wir dürfen uns nioht selbst betrügen wollen, indem
wir das Leben einfacher sehen als es wirklich ist. Das grösste
Hemmnis für unsere Bewegung ist unsere eigene Unzulänglichkeit.

Es gibt heute noch Freidenker, welche glauben, es

genüge, die Menschen «aufzuklären», um sie den Banden der
Kirche zu entreissen. Eine derartige Flachheit in der
Behandlung religiöser Probleme stärkt die Gegnerschaft selbst
in solchen Kreisen, die unserer Propaganda sympathisierend
gegenüberstehend. Auch die soziologische Betrachtungsweise
allein reicht nicht aus. Es ist nicht nur da« Elend, welches
die Massen immer wieder für den Trost der Religion
empfänglich macht. Es sind vielmehr jene Bindungen, die sich
in der frühesten Kindheit der meisten Menschen in religiösen

Formen verdichten, und die psychologisch klug arbeitende
Kirche legt denn auch grosses Gewicht darauf j die Kinder
so frühzeitig als möglich religiös zu beeinflussen. Da ist vor
allem die F'amilienbindung, deren überragende Bedeutung für
die Bildung religiöser Grundelemente sich sogar heute noch
erweist, obwohl die Familie als ökonomische Einheit durch
den kapitalistischen Produktionsprozess zum grossen Teil
schon zerstört ist.

In der patriarchalischen Familie, die einen absolutistischen
Staat im Kleinen darstellt, können wir den Weg deutlich
verfolgen, der zur Herausarbeitung jener Religionsformen führt,
die sioh im Juden- und Christentum verdichtet haben. Der
Vater ist ein irdischer Gott, der sozusagen über Leben und
Tod seiner Familienuntertanen wenn auch nur im seelisenen
Sinne — gebietet. Der biblische Jahve, dieser blutdürstige,
rachsüchtige Despot, ist nur das himmlische Spiegelbild des
irdiscnen Patriarchen. In erweiterter Form wird dieser Gott
zum Symbol irdischer Autorität überhaupt. Wer sich gegen
Gott empört, also gegen die familiäre oder staatliche Ordnung
auflehnt, ist ein Ketzer, aber deshalb noch lange kein
Gottesleugner. (Auch Goethes Prometheus leugnet nieht Gott,
sondern verhöhnt ihn nur.)

Die Empörung gegen Gott, das ist in Wahrheit die
Hassregung gegen den eigenen Vater. Hass löst jedoch auch
Schuldgefühle aus, die zur verstärkten Liebe führen können, d. h.
zur Unterwerfung unter den Willen Gottes, was eine Ärt
Selbstbestrafung darstellt. Noch am Kreuz empört sich Jesus

gegen seinen himmlischen Vater: «Gott, mein Gott, warum
hast Du mich verlassen?» In gleichem Sinne empören sich
täglich lausende ;Menschen gegen eine «gottgewollte»
Gesellschaftsordnung, unter der sie leiden und sie zweifeln —
sofern sie überhaupt noch gläubig sind >.— an der Allanacht und
insbesondere an der Allgüte Gottes. Aber viele von ihnen
erblicken zpgleich in den irdischen Leiden eine gereichte
Strafe für ihre Sünden, zu denen auch ihre Auflehnung gegen
den unerforschlichen Ratschluss Gottes gehört.

Es ist also nioht einfach so, dass die Menschen entweder
gläubig sind oder ungläubig, sondern sie sind zumeist beides
zugleich. Etwas in ihnen glaubt und etwas in ihnen leugnet
oder zweifelt zumindest. Es klingt paradox, aber der Mensch
ist nun einmal so zwiespältig und trägt gleichsam zwei Seelen

in seiner Brust. " ' ¦ '
¦

Ein besonders charakteristisches Beispiel dieser Art bietet
der Dichter Dostojewski. In seinen Schriften kommen immer
wieder religiöse Zweifel zum Ausdruck. Man lese' z. B. das
Kapitel «Die Disputation» im ersten Teil der «Brüder Kära-
masow» und die berühmte Erzählung «Der Grössinagtsi

•i'J



iiö DER FREI DENKER Nr. U

im zweiten Teil desselben Romans. 'Zugleich ist aber eine tiefe
Sehnsucht nach Gläubigkeit vorhanden. In den «Dämonen»
richtet Stawrogin an Schatow die Frage, ob er eigentlich an
Gott glaube. Dieser antwortet ausweichend: Ich glaube an
Russland, ich glaube an seine orthodoxe Lehre, ich glaube an
Ghristi Körper, ich glaube, dass eine neue Wiedergeburt sich
in Russland vollziehen wird, ich glaube Stawrogin drängt:
Aber an Gott? An Gott? Da antwortet Schatow mit gesenktem
Haupt ünd stockend: «Ich, ich werde auch an Gott glauben».

Nun wird man vielleicht sagen, dass der Dichter solche

Aussprüche seinen Gestalten nur in den Mund legt, um sie zu
charakterisieren. Aber aus seinen Privatbriefen geht deutlich

hervor, dass er selbst unter jenen seelischen Zwiespältigkeiten

litt, die er in seinen Romanen so meisterhaft dargestellt

hat. Nach verbüsster Zuchthausstrafe, also nachdem er
die vielgerühmte Wandlung zum Glauben bereits durchgemacht

haben soll, sehreibt er an die Frau eines Dekabristen,
die ihm während seines Aufenthaltes im Ostrogg und nachher

viel Gutes erwiesen hatte *) :

«Ich will Ihnen sagen, dass ich ein Kind dieser Zeit bin,
ein Kind des Unglaubens und der Zweifelsucht, und es
wahrscheinlich (ich weiss es gewiss) bis an mein Lebensende bleiben

werde. Wie entsetzlich quälte mich (und quält mich auch
jetzt) die Sehnsucht nach dem Glauben, die umso stärker ist,
je mehr Gegenbeweise ich habe.»

Im Tagebuch eines Schriftstellers sagt er, dass die
Gottesleugner sich nicht einmal träumen lassen von einer solchen
Gewalt der Verneinung, wie er sie durchgemacht habe. Die
Psychoanalyse stellt fest, dass sowohl die Verneinung als
auch die Sehnsucht nach dem Glauben dem sogenannten Oedi-
puskomplex entstammen, was bei Dostojewski dadurch erhärtet

wird, dass das Problem des Vatermordes im Mittelpunkt
seiner Romane steht"). Aber wir dürfen nicht vergessen, dass
auch der Oedipuskomplex sozial' bedingt ist. In einer mutter-
iechtlichen Gesellschaft gibt es einen solchen Komplex nicht3).
(Auch bei der Ausbildung von Schuldgefühlen spielen
Sexualhemmungen eine grosse Rolle, weshalb die Kirche bemüht ist,
die bestehenden Sexualhemlmungen aufrecht zu erhalten, ja
noeh zu verschärfen.)

Wie dem auoh sei, Dostojewski ist der Typus eines
gläubig-ungläubigen Menschen. Mag die innere Zerrissenheit bei
ihm geradezu krankhafte Formen angenommen haben, in
gemässigter Form findet sich der erwähnte seelische Zwiespalt

*) Vgl. Jolan Neufeld, «Dostojewski. Skizze zu seiner
Psychoanalyse».

s) Vgl. Freud, «Dostojewski und die Vater.tötuing».
3) Vgl. B Malinowski, «MiuittenrecMliche Familie iund Oediiipus-

komplex». (Zeitschrift «Imaigo» 1924.)

Feuilleton.
Erkenne Dich selbst!
W. H. Sollberger, Bern.

Aibandschatten fliegen ins Zäimimer. In müdeir Hand ruht meine
heisse Schläfe. Die Airbeitslamipe verscheucht die Dunkelheit. Meine
Gedanken rasten. Es ist, als ob die Zeit stille stände.

Da klingt ein leises Raainen mir im Ohr. Wie Flüsterstimmen,
wie Waldesrauschen. Eindringlich, tief. Stürmisch, veirhejssungs-
•vo.ll. Ich fühle es, es ist das Blut, das in mir auf und nieder
springt, Angst und Bitte dm seinen Ton vermengend. Haib' ich
verstanden? Hab' ich mich schon gefunden? Es ist der gleiche
Tou, der mich Tag und Nacht fragend rief, ob ich schon das Rätsel
meines Ichs bedacht habe.

Mensohen! Geben wir uns Mühe, dass die Nacht sich hellt. An
uns, in unserer Hiaud liegt die Entscheidung. lim Tanz dieser Welt
müssen wir uns erkennen, selbst erkennen. Freunde! Lassen wir
keine Minute unausgenützt vorbeigehen. Denn kurz ist das Leben.
Mit jedem .Augenblick nähern wir uns dem Grabe. Einmal tot,
werden wir in die schwarze, dunkle Erde verscharrt, oder
verbrannt. Unser Ich zerstiebt, zerflattert. Von uns bleibt nichts mehr.
Wir sind aufgegangen in der Natur. Das Ich, das war immer so
sehr bewunderten und liebten, das wir oft höher schätzten als die
ganze WeM, ist nicht mehr.

Die Lampe flackert. Vom fernen Kirchturm schlägt dröhnend
die Uhr. Rein, mitter.nachtstief. loh vergegenwärtige mir, dass

bei den meisten Menschen. Ihr Verstand sagt ihnen, dass

es keinen Gott gibt, aber in ihren Wunsch träumen ist Gott:
Ach, wie schön wäre es doch, wenn es einen allgerechten Gott
geben würde, der die Tugend belohnt, wenn auch nur in
einem besseren Jenseits! Solche Wunschträume sind natürlich
sozial bedingt, und es ist sicher dass die Religion in dem
Masse absterben wird, als es uns gelingt, die sozialen Kräfte
durch Planwirtschaft zu meistern.

Aber aueh dann werden noch religiöse Ueberreste in unserer

Seele vorhanden sein, etwa so, wie wir einen körperlichen

Blinddarm haben, der ein Ueberbleibsel aus unserer
tierischer Vergangenheit darstellt. So erklärt sich auch die
an sich seltsame Tatsache, dass es manche Atheisten gibt, die
abergläubisch sind. Mit dem Gottesglauben sind sie fertig
geworden, doch die viel älteren animistischen Vorstellungen
von Geistern und Dämonen sind in einem Winkel ihrer Seele

rgendwie noeh als Zwangsvorstellung wirksam.
Lichtenberg hat einmal den Ausspruch getan, man könne

sich vor Geistern fürchten, ohne an sie zu glauben. Es gibt
eben auch noch ein unbewusstes Glauben, so wie umgekehrt
wieder die gläubigsten Mensehen von Zweifeln geplagt werden.

Das ist der Sinn jener «Anfechtungen» und «Versuchungen»,

von denen alle Heiligenlegenden zu berichten wissen.
Das sind nicht nur Fleischeslüste, sondern viel mehr noch
gedankliche Auflehnungen gegen die Unvernunft des Glaubens,
die sich auf die Dauer doch nieht durch das bekannte «Credo,
quia absurdum est» (ich glaube, weil es widersinnig ist)
beschwichtigen lassen. Alle Dogmen der Kirche sind nur durch
— sehr berechtigte — Glaubenszweifel diktiert worden 4).
Die Zweifel bleiben natürlich, aber sie werden ins Unbewusste
verdrängt und verursachen weitere Schuldgefühle.

In dem Buche «Kurze und vertrauliche Antworten auf die
am meisten verbreiteten Einwürfe gegen die katholische
Religion» von Abbe von Segur wird die Frage aufgeworfen: «Wie
kann der Leib Christi in der konsakrierten Hostie wirklich
gegenwärtig sein? Das ist ja unmöglch». Der Abbe hilft sich
auf folgende Weise : Es ist so, also musst Du es glauben, wenn
Du auch nicht begreifst, wie es geschehen kann». Und bei dem
alten Kirchenvater Tertullian heisst es: «Gekreuzigt wurde der
Gottessohn; das ist keine Schande; das ist glaubwürdig, weil
es ungereimt ist. (Dass nämlich ein Gott sterben kann.) Und
begraben ist er auferstanden; das ist ganz sicher, weil es

unmöglich ist». '

Man glaubt, einen Irrsinnigen reden zu hören. Und es ist
auoh eine Art Irrsinn, eine «Abbiendung des Intellektes durch
die Macht seelischer Prozesse», wie Reik sagt: «In den meisten

Fällen handelt es sich um eine Spaltung der Persönlich-

*) Ygl.Theodor Reik, «Dogma und Zwangsidee».

ich mich stets grübelnd bemühte, zu einem nennenswerten Resultat

meiner Selbsterkenntnis zu gelangen. Herz und Hirn, Verstand
und Vernunft öffnete ich der Wahrheit. Dem alten, bequemen
Wahn, wonach wir unler Schutzaufsicht eines alten Zauberers
stehen, weil wir angeblich in seiner Wfalt das Wichtigsibe seien, habe
ich abgeschworen, mein Verstand empfand diese freche, anmas-
sende Behauptung als Unsinn, als Lüge.

Ich weiss, dass mein eigener Känper seinen «Geist» von dem
engen Ring der «.Körper» empfing, nach dam Naturgesetz, dass es
Materie ohne Geist, oder Geist ohne Materie nicht gibt. Bekannt
ist mir ferner, dass eine lange, mühevolle Zeit verstrich, bis das
stolze Ich aus dem Unbewussten sipross, hehr und majestätisch.

Durch das ewige Warden wird der Mensch in den Strom des
Seins geworfen. Aus Vater und Mutter finden sich zwei Zellchen.
Vereinigen sich au einem. Auf diese Art entsteht ein neuerschaffenes

Drittes. Im Mutterleibe können wir den Weg der Entwicklung
genau verfolgen. Denselben Weg, den jedes Lebewesen gehen
musste, den nach naturwissenschaftlichen Beweisen auch das
Universum geht. Wurm und Fischleim zeigen sich als erste Zeichen
der Entwicklung. Rasch sich weiter bildend, wird es zum schwanzlosen

Tiere. Und schon steht die rauhe, grobe Menschenforni
bereit. Der Tag komm/t, wo wir vom Licht befreit werden, wo die
Lungen ihren ersten Atemzug tun.

Das kleine Kind, .rings durch die Dinge gestossen, lernt sie
fühlen, erleben. Erkannt sich selbst als solches Ding. Empfindet
verwundert sein eigenes Ich.



Nr. 14 DER FREIDENKER 111

keit, in der ein unter der Herrschaft des Verdrängten
stehendes Ich dem übrigen Ich gegenübersteht». Dabei braucht
«die Krankheit nieht von der ganzen Persönlichkeit Besitz
ergriffen» zu haben; grosse Teile der Persönlichkeit «sind intakt
geblieben und behandeln die Zwangsidee wie etwas dem Ich
Fremdes».

Der Japanforscher Michel Revon erzählt, dass der Philosoph

Arai Hakouselci vor. etwa 200 Jahren das Resultat seiner
Unterredung mit einem Jesuitenpater, der gekommen war,
um die Japaner zum Katholizismus zu bekehren, in die Worte
zusammenfasste : «In diesem Menschen snd eigentlich zwei
Menschen enthalten. Wenn er von der Wissenschaft seines
Landes spricht, ist er bewunderungswürdig. Aber sobald er
auf die Religion zu sprechen kommt, redet er irre und wird
kindisch. Es ist, als hörte man zuerst einen Weisen und dann
einen Narren».

Eine derartige «Abbiendung des Intellekts durch die Macht
seelischer Prozesse» finden wir bei allen Menschen, die sich
in einem psychischen Erregungszustand befinden, nicht nur
beim Verliebtsein oder bei religiöser Verzückung. So erklärt
es sich, dass ein Mensch auf irgend einem Gebiete «norm d»

denken, vielleicht sogar Hervorragendes leisten kann und
gleichzeitig auf religiösem Gebiete Zeitgenosse längst vergangener

Jahrhunderte ist. Man muss sich vergegenwärtigen, 'lass
auch der religiöse Mensch einmal «normal» war, nämlich zu
einer Zeit, da der Mensch den unverstandenen Naturkräüteri
ohnmächtig gegenüberstand. Damals musste sich ein
Denksystem herausbilden, welches auf der Vorstellung einer von
guten und bösen — menschenähnlichen, aber unsichtbaren —
Geistern gelenkten Welt beruhte. Heute ist diese Vorstellung
sinnlos geworden, weil wir das Weltgetriebe zur Genüge kennen,

aber das primitive Denken hat sich in gewissen
Wahnformen neurotischer Denkgebilde erhalten. Mit dieser Tatsache
müssen wir in unserer Freidenkerpropaganda reohuen.
Insbesondere bei den Frauen, die infolge ihrer sozialen
Unterdrückung seit den Zeiten der Vorherrschaft des Mannes an
mannigfachen seelischen Verdrängungen leiden.

Dass übrigens auch die Befreiung aus sozialer Versklavung
noch nicht ausreicht, um eine religionsfreie Weltanschauung
sicherzustellen, erweist sich gegenwärtig in der Sowjetunion,
wo erst kürzlich wieder ein Vordringen der orthodoxen Kirche
konstatiert wurde. Das ist nicht nur auf die geschickte Taktik
mancher Popen zurückzuführen, auch nicht darauf, dass die
Verbesserung der Lebenshaltung der Massen hinter den
Erwartungen zurückbleibt. Es gilt vielmehr, auch dort tiefere
seelische Bindungen zu überwinden, was ohne pyschologische
Einsicht nicht gelingt. Wir haben auf diesem Gebiete noch viel
zu lernen. Harticig.

Durch Durst und Hunger wird es zum Lebensstreit erweckt.
Unlust und .Behaglichkeit wechseln. Es flieht den Schmerz und hält
die Freude still. Beides lernt und erkennt es. Es wählt. Es will.
Aehnliches empfindend, merkt es schliesslich die Wiedarholung
der Diinge. Immer grösser, ausgedehnter werden die Gänge durch
das Erlabte — es erwacht die Erinnerung.

Auf seinen oft unfreiwilligen Entdeckungsfahrten lernt das
Kind vorerst tastend der Körper Art prüfen. Bald unterscheidet
es zwischen hart .und weich, kalt und heiss. Alles, was sich ihm
in den Weg stellt, wird untersucht, analysiert. Fremd dagegen
'bleibt ihm alles, was seinen 'physischen Weg niicht kreuzt.
Entfernte Dinge erkennt es nicht, find ihm unbekannt. Da kommt eine
Helferin, das Sonnenlicht.

Das Sonnenlicht eilt geschäftig Am Weltraum umher. Es sputet
sich und hat ies schwer. In den eiskalten, dunkeln Raum schüttet
es seine Wärme, neues wunderliches Leben erweckend. Zärtlich
modelt es an dem Erdenstein. Nebenbei vertritt es auch noch das
Amt des Boten. Ueberau, wo es hingeht, wird es geschlagen und
trägt die Schläge fort zu andern Dingen. Eine Verirrung ist nicht
selten. Oft ändert es seinen Lauf. Wir kennen Augen, die warten!
Augen, die sich auftun. Verlangend, fragend und suchend halten
sie ihre Schalen hin, um endlich den Sinn der Botschaft zu
erfahren.

Haut und Hand als Hilfsfaktor bringen Hilfe. Sie entdecken
den Aussender dar Botschaft. Augen und Hand werden in der
Wielt treue Lotsen des Kindes. Wir können vorerst noch beobachten,

wie es nach dem hellen, kalten Mond greift. Allmählich aber

Diktator oder Irregeführter?
Im «Freidenker» Nr. 24/1933 brachten wir die Mitteilung,

dass die Präsidentenkonferenz vom 26. November in Aarau
die Mitglieder Wiesendanger, Gerteis und Soheidegger (alle
der ehemaligen Ortsgruppe Winterthur der F. V. S. angehörend)

aus der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz
ausgeschlossen hat. Der Ausschluss erfolgte wegen Missbrauchs
unserer Bewegung und ihres Namens zu parteipolitischen Zwek-
ken und Umtrieben. Da sieh die Mitglieder der Ortsgruppe
Winterthur mit den drei Ausgeschlossenen solidarisierten und
Wiesendanger, ungeachtet des Beschlusses von Aarau, weiter
als Ortsgruppenpräsident bestätigten, hatte sich die
Delegiertenversammlung in Biel vom 4. Februar mit dieser Angelegenheit

zu befassen. Die Delegiertenversammlung hat sieh, nachdem

die leidige Angelegenheit auf dem Zirkularwege und an
der vorangegangenen Präsidentenkonferenz eingehend behandelt

war, mit überwältigendem Mehr für den Ausschluss der
ganzen Ortsgruppe Winterthur entschieden.

Dass die Winterthurer den Ausschluss polemisch und von
ihrem parteipolitischen Standpunkt aus ausschlachten würden,
das war zu erwarten. Der Delegiertenversammlung und ganz
besonders dem Hauptvorstand wurden durch Unterschiebungen,

Verdrehungen und Verdächtigungen Dinge in die Sehuhe

geschoben, die schon ihrer Art willen keinen ruhig überlegenden,

denkenden Mensehen überzeugen konnten. Man warf uns
vor, in kapitalistischem Solde zu stehen, dass wir Sozialfaschisten

wären, dass der Hauptvorstand die Freidenkerbewegung
selbst unschädlich mache usw. Es erübrigt sich, alles hier
aufzuführen und die Wortprägungen, in denen die Winterthurer
Herren eine dichterhafte Virtuosität entwickeln, wiederzugeben.

Am Ende standen wir gar im Solde der Pfaffen!
Winterthur Hess natürlich nichts ungetan, um die F. V. S.

durch Agitation und Quertreibereien zu spalten und ihre Stoss-
kraft zu schwächen. Die ausgeschlossene Gruppe Winterthur
taufte sich solgeich um und bildet heute mit einer Anzahl
Nachläufern den «Freidenkerbund der Schweiz». Ortsgruppen
bestehen in Winterthur, Zürich, Baden und Solothurn. Weitere
Acquisitionen gelangen dem Freidenkerbund nicht, trotz
seinem unablässigen Bemühen. Zentralpräsident ist Herr E.
Wiesendanger.

Wir verhehlen nicht, dass durch die Wühlarbeit und
Agitation mit parteipolitischen Sohlagworten die Stimmung innerhalb

der Ortsgruppen der F. V. S. keine eindeutige war. Der
Zweifel, den Winterthur säte, indem die Redlichkeit und vor
allem Arbeiterfreundlichkeit des Hauptvorstandes verneint
wurde, schoss aber dennoch nicht ins Kraut. Man erkannte
die Unwahrheit der Unterschiebungen und beantwortete sie

gewöhnt es sich an Raum und Ort. Ueberall im Bettelten, im Haus,
in der freien Natur, gehen die Augen, die Hände auf Entdeckungen
aus.

Nun kommt die Luft und stellt sich für die Entdeckungsfahrten
als neuer Helfer ein. Sie bietet an, Diener und Bote zu sein. Mit
grossem Geschick durciheält sie den weiten Raum. Oft schreckt
sie harter Körper Schlag und Stoss. .Meistens trifft sie dann ein
verschlossenes Tor. Doch kommt es auch vor, dass hin und wieder
sich ihr ein Ohr öffnet, dieim sie berichtet von dem, was in weiten
Fernen geschehen 'ist. — Das Kind lernt langsam die Luft
verstehen. Ton und Wort knüpft es an Ding und Vorgang. Beide
aber laben fort in seinem 'Gedächtnis.

Dias 'Kind wird älter. Die Sprache der Eltern wird ihm
vertraut. Die Elteirn bauen ahm ihren «Geist» ins Hirn. Durch
Mahnung und Strafe soll es «Pflicht» und «Zweck» lernen. — Endlich
Ist es soweit, dass sogar der Buchstabe zu reden beginnt. Der
Buchstabe, welcher Bild und Ton verflicht, durch die Augen mit
den Ohren sprechend.

Nun geht es los mit dem Lernen und Entdecken. Irrtum und
Wahrheit knüpfen den Zauberbann. Das Hirn igirübelt. Die Hand
schireibt. Die Menschen sterben, vergehen. Das Buch allein bleibt,
ist «unsterblich». Es sammelt alles, was in dem engen, kleinen
Hirn nicht .Platz hat. Aber wenige Menschen verstehen diesen
kostbaren Schatz zu heben, auszunützen. Die meisten, in ihrem
jämmerlichen Behagen, blicken nur bedenklich umher, sich
fragend, ob das viele Denken überhaupt einen Sinn habe. Denn das


	Der gläubige - ungläubige Mensch

