Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 14

Artikel: Der glaubige - unglaubige Mensch
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 15. Juli 1934.

DER

.Nr. 14 = 17. Jahrgang,

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 1. und 15. jeden Monats RIT

Sekretariat der F. V. S.
Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663

Telegrammadresse:
Freidenker Bern

Es irgert die Menschen, dass die Wahrheit so einfach ist.

Abonnementspreis jihrl. Ft: 6.~

(Mitglieder Fr. 5.—') L
Siamtliche Mutationen beziigl. des Abonne-
ments, Bestellungen etc. sind zu'ricliten
an die Geschaitsstelle der B, V. S._Bern,
Wachtelweg 19. — Postcheck Il 9508.

Goethe.

Der gliubig-unglaubige Mensch.

Von Prof. Th. Hartwig, Prag.

Wer in der Freidenkerbewegung propagandistisch titig ist,
der weiss aus eigener Erfahrung, dass wir bei den meisten
Menschen, die wir auch nur zum Austritt aus der politisch
reaktiondren Kirche veranlassen wollen, mit seelischen Hem-
mungen zu rechnen haben. Insbesondere in der Kleinarbeit
von Mann zu Mann, wo die Kollektivbeeinflussung ausge-
schaltet ist, mithen wir uns oft vergeblich, selbst den schon
lingst Ungliubigen zum offenen Bekenntnis seiner eigenen
Ueberzeugung zu bewegen. (Vgl. «<Warum gehéren Ungléubige
noch der Kirche an?» im «Freidenker> vom 1. Februar 1933.)
Sein Verstand gibt uns recht, aber etwas in ihm wehrt sich
gegen den «Abfall> von seinem Kinderglauben, und er kann
selbst nicht sagen, warum. Es ist beinahe wie mit der Liebe.
Man mag einem vom <holden Wahnsinn» betérten Jiingling
noch so itberzeugend darlegen, dass der Gegenstand seiner
Neigung <unwiirdig» sei, geliebt zu werden. Irgendwie weiss
er das zumeist selber, aber «mit diesem Saft im Leibe» wird
ihm die Geliebte nicht nur zur Helena.

Uebrigens ist die Liebe auch ein ambivalentes (gegensitz-
liches) Gefiihl, und die moderne Psychologie spricht von Hass-
Liebe. Wo Liebe ist, da ist zumeist auch Hass und wenn
auch nur in der Form einer Auflehnung gegen die durch
Liebe bedingte Horigkeit. Dieser Hass nimmt sichibare For-
men in der Eifersucht an, und es ist nur folgerichtig, wenn
der betrogene Liebhaber — oder der nur vermeintlich Be-
trogene, wie Othello — seine. Rache nicht an dem Rivalen
nimmt, sondern an der Geliebten. Er liebt eben nicht nur,
sondern hasst zugleich, und wenn die Liebe verblasst, dann
schligt sie — wie man zu sagen pflegt — in Hass um. Be-
greiflicherweise . wehren sich die meisten Menschen gegen
diese psychologischen Erkenntnisse und begehren «nimmer
und nimmer zu schaueny, was in der Tiefe unseres Unbewuss-
ten ruht, «gnidig bedeckt von Nacht und Grauen>.

Wir Freidenker diirfen uns aber nicht der Wahrheit ver-
schlizssen, wir diirfen uns nicht selbst betriigen wollen, indem
wir das Leben einfacher sehen als es wirklich ist. Das grésste
Hemmnis fiir unsere Bewegung ist unsere eigene Unzuldng-
lichkeit. Es gibt heute noch Freidenker, welche glauben, es
geniige, die Menschen <aufzuklidren», um sie den Banden der
Kirche zu entreissen. Eine derartige Flachheit in der Be-
handlung religidser Probleme stirkt die Gegnerschaft selbst
in solchen Kreisen, die unserer Propaganda sympathisierend
gegeniiberstehend. Auch die soziologische Betrachtungsweise
allein reicht nicht aus. Es ist nicht nur das Elend, welches
die Massen immer wieder fiir den Trosi der Religion emp-
fanglich macht. Es sind vielmehr jene Bindungen, die sich
in der frithesten Kindheit der meisten Menschen in religitsen

Formen verdichten, und die psychologisch klug arbeitende
Kirche legt denn auch grosses Gewicht darauf, die Kinder
so friihzeitig als moglich religios zu beeinflussen. Da ist vor
allem die Familienbindung, deren iiberragende Bedeutung fiir
die Bildung religioser Grundelemente sich sogar heute noch
erweisl, obwohl die Familie als dkonomische Einheit durch
den Kkapitalistischen Produktionsprozess zum grossen Teil
schon zerstort ist. . .

In der patriarchalischen Familie, die einen absolutistischen
Staat im Kleinen darstellt, konnen wir den Weg deutlich ver-
folgen, der zur Herausarbeitung jener Religionsformen fiihrt,
die sich im Juden- und Christentum verdichtet haben. Der
Vater ist ein irdischer Gott, der sozusagen iiber Leben und
Tod seiner Familienuntertanen wenn auch nur im seelischen
Sinne — gebietet. Der biblische Jahve, dieser blutdiirstige,
rachsiichtige Despot, ist nur das himmlische Spiegelbild des -
irdischen Patriarchen. In erweiterter Form wird dieser Gott
zum Symbol irdischer Autoritdt iiberhaupt. Wer sich gegen
Gott empért, also gegen die familiare oder staatliche Ordnung
auflehnt, ist ein Ketzer, aber deshalb noch langs kein Gottes-
leugner. (Auch Goethes Prometheus leugnet nicht Gott, son-
dern verhéhnt ihn nur.)

Die Emporung gegen Gott, das ist in Wahrheit die. Hass-
regung gegen den eigenen Vater. Hass 16st jedoch auch Sehuld-
gefiihle aus, die zur verstirkten Liebe fithren konnen, d. h.
zur Unterwerfung unter den Willen Gottes, was .eine Art
Selbstbestrafung darstellt. Noch am Kreuz emport sich Jesus
gegen seinen himmlischen Vater: «Gott, mein Gott, warum
hast Du mich verlassen?> In gleichem Sinne empéren sich
taglich tausende :Menschen gegen eine «gottgewollte> Gesell-
schaftsordnung, unter der sie leiden und sie zweifeln — so-
fern sie {iberhaupt noch gléubig sind — an der Allmacht und
insbesondere an der Allgiite Gottes. Aber viele von ihnen
erblicken zugleich in den irdischen Leiden eine gerechte
Strafe fiir ihre Siinden, zu denen auch ihre Auflehnung gegen
den unerforschlichen Ratschluss Gottes gehort.

Es ist also nicht einfach so, dass die Menschen entweder
glaubig sind oder unglaubig, sondern sie sind zumeist beides
zugleich. Etwas in ihnen glaubt und etwas in ihnen leugnet
oder zweifelt zumindest. Es klingt paradox, aber der Mensch
ist nun einmal so zw1espalt1g und tragt glelchsann zwei See-
len in seiner Brust.

Ein besonders charakteristisches Beispiel d],ese; Art bietet
der Dichter Dosto;ewskz In seinen Schriften kommen immer
wieder religiose 'Zweifel zum Awusdruck. Man-lese: z. B. das
Kapitel «Die Disputation» im ersten Teil der <«Briider Kara-
masows und die berithmte Erzdhlung «Der Grmmnq\i)ﬁ’si‘tbr»

AU st



110 : bER FREIDENKER

Nr. 14

im zweiten Teil desselben Romans. Zugleich ist aber eine tiefe
Sehnsucht nach Gldubigkeit vorhanden. In den <«Dimonen>»
richtet Stawrogin an Schatow die Frage, ob er eigentlich an
Gott glaube. Dieser antwortet ausweichend: Ich glaube an
Russland, ich glaube an seine orthodoxe Lehre, ich glaube an
Christi Korper, ich glaube, dass eine neue Wiedergeburt sich
in Russland vollziehen wird, ich glaube ... Stawrogin dringt:
Aber an Gott? An Gott? Da antwortet Schatow mit gesenktem
Haupt und stockend: «Ich, ich werde auch an Gott glauben».

Nun wird man vielleicht sagen, dass der Dichter solche
Ausspriiche seinen Gestalten nur in den Mund legt, um sie zu
charakterisieren. Aber aus seinen Privatbriefen geht deut-
lich hervor, dass er selbst unter jenen seelischen Zwiespaltig-
keiten  litt, die er in seinen Romanen so meisterhaft darge-
stellt hat. Nach verbiisster Zuchthausstrafe, also nachdem er
die vielgerilhmte Wiandlung zum -Glauben bereits durchge-
macht haben soll, schreibt er an die Frau eines Dekabristen,
"die ihm wiahrend seines Aufenthaltes im Ostrogg und nach-
her viel Gutes erwiesen hatte 1):

«Ich will Thnen sagen, dass ich ein Kind dieser Zeit bin,
ein Kind des Unglaubens und der Zweifelsucht, und es wahr-
scheinlich (ich weiss es gewiss) bis an mein Lebensende blei-
ben werde. Wie entsetzlich quélte mich (und quélt mich auch
jetzt) die Sehnsucht nach dem Glauben, die umso stirker ist,
je mehr Gegenbeweise ich habe.»

Im Tagebuch eines Schriftstellers sagt er, dass die Gottes-
leugner sich nicht einmal triumen lassen von einer solchen
Gewalt der Verneinung, wie er sie durchgemacht habe. Die
Psychoanalyse stellt fest, ‘dass sowohl die Verneinung als
auch die Sehnsucht nach dem Glauben dem sogenannten Oedi-
puskomplex entstammen, was bei Dostojewski dadurch erhir-
tet wird, dass das Problem des Vatermordes im Mittelpunkt
seiner Romane steht ®). Aber wir diirfen nicht vergessen, dass
auch der Oedipuskomplex sozial bedingt ist. In einer mutter-

_1echtlichen Gesellschaft gibt es einen solchen Komplex nicht ).
(Auch bei der Ausbildung von Schuldgefiihlen spielen Sexual-
hemmungen eine grosse Rolle, weshalb die Kirche bemiiht ist,
die bestelienden Sexualhemmungen aufrecht zu erhalten, ja
noch zu verschirfen.)

Wie dem auch sei, Dostojewski ist der Typus eines gliu-
big-ungldubigen Menschen. Mag die innere Zerrissenheit bei
ihm geradezu krankhafte Formen angenommen haben, in ge-
missigter Form findet sich der erw#hnte seelische Zwiespalt

1) Vgl. Jolan Neufeld, «Dostojewski. Skiz2 zu seimer Psycho-
analyse».

?) Vgl. Freud, «Dostojewski und die Vatertotungs.

%) Vgl. B Malinowski, «<Muttennechtliche Familie und Oedipus-
komplex». (Zeitschrift «Imago» 1924.)

bei den meisten Menschen. Ihr Verstand sagt ihnen, dass
es keinen Gott gibt, aber in ihren Wunschtriumen ist Gott:
Ach, wie schon wire es doch, wenn es einen allgerechten Gott
geben wiirde, der die Tugend belohnt, wenn auch nur in
einem besseren Jenseits! Solche Wunschtrdume sind natiirlich
sozial bedingt, und es ist sicher dass die Religion in dem
Masse absterben wird, als es uns gelingt, die sozialen Krifte
durch Planwirtschaft zu meistern.

Aber auch dann werden noch religiose Ueberreste in unse-
rer Seele vorhanden sein, etwa so, wie wir einen korperli-
chen Blinddarm haben, der ein Ueberbleibsel aus unserer
tierischer Vergangenheit darstellt. So erklart sich auch die
an sich seltsame Tatsache, dass es manche Atheisten gibt, die
abergldubisch sind. Mit dem Gottesglauben sind sie fertig
geworden, doch die viel dlteren animistischen Vorstellungen
von Geistern und Démonen sind in einem Winkel ihrer Seele
rgendwie noch als Zwangsvorstellung wirksam.

Lichienberg hat einmal den Ausspruch getan, man kénne
sich vor Geistern fiirchten, ohne an sie zu glauben. Es gibt
eben auch noch ein unbewusstes Glauben, so wie umgekehrt
wieder die gliubigsten Menschen von Zweifeln geplagt wer-
den. Das ist der Sinn jener «Anfechtungen» und «Versuchun-
gen», von denen alle Heiligenlegenden zu berichten wissen.
Das sind nicht nur Fleischesliiste, sondern viel mehr noch ge-
dankliche Auflehnungen gegen die Unvernunft des Glaubens,
die sich auf die Dauer doch nicht durch das bekannte «Credo,
quia absurdum est»- (ich glaube, weil es widersinnig ist) be-
schwichtigen lassen. Alle Dogmen der Kirche sind nur durch
— sehr berechtigte — Glaubenszweifel diktiert worden *).
Die Zweifel bleiben natiirlich, aber sie werden ins Unbewussie
verdriangt und verursachen weitere Schuldgefiihle.

In dem Buche «Kurze und vertrauliche Antworten auf die
am meisten verbreiteten Einwiirfe gegen die katholische Reli-
gion» von Abbé von Segur wird die Frage aufgeworfen: «Wie
kann der Leib Christi in der konsakrierten Hostie wirklich
gegenwirtig sein? Das ist ja unmoglchs. Der Abbe hilft sich
auf folgende Weise: Es ist so, also musst Du es glauben, wenn
Du auch nicht begreifst, wie es geschehen kanny. Und bei dem
alten Kirchenvater Tertullian heisst es: «Gekreuzigt wurde der
Gottessohn; das ist keine Schande; das ist glaubwiirdig, weil
es ungereimt ist. (Dass namlich ein Gott sterben kann.) Und
begraben ist er auferstanden; das ist ganz sicher, weil es
unmoglich ist.

Man glaubt, einen Irrsinnigen reden zu héren. Und es ist
auch eine Art Irrsinn, eine «Abblendung des Intellektes durch
die Macht seelischer Prozesse», wie Reik sagt: «In den mei-
sten Féllen handelt es sich um eine Spaltung der Persinlich-

%) Vgl.Theodor Reik, «Dogma und Zwangsidee».

Feuilleton.

Erkenne Dich selbst!
W. H. Sollberger, Bemn.

Abendschatten fliegen ins Zimmer. In miider Hand nuht meine
heisse Schlife. Die Arbeitslampe verscheucht die Dunkelheit. Meine
‘Gedanken rasten. Es ist, als ob die Zeit stille stinde.

Da klingt ein leises Raunen mir im Ohr. Wie Fliisterstimmen,

"~ wie Waldesrauschen. Eindringlzh, tief. Stiinmisch, verheissungs-
voll. Ich fiihle es, es ist das Blut, das in mir auf und nieder
springt, Angst mund Bitte (n seinen Ton vermengend. Hab' ich
verstanden? Hab’ ich mich schon gefundem? Es ist der gleiche
Ton, der mich Tag und Nacht fragend nief, ob ich schon das Rétsel
meines Ichs badacht habe.

Menschen! Geben wir uns Miihe, dass die Nacht sich hellt. An
uns, in unserer Hand liegt die Entscheidung. Im Tanz dieser Welt
miissen wir uns erkennsn, selbst erkennen. Freunde! Lassen wir
keine Minute unausgeniitzt vorbeigehen. Denn kurz ist das Leben.
Mit jedem .Amgenblick nihern wir uns dem Grabe. Einmal tot,
werden wir in die schwarze, dunkle Erde verscharrt, oder ver-
brannt. Unser Ich zerstiebt, zerflattert. Von uns bleibt nichts mehr.
Wir sind aufgegangen in der Natur. Das Ich, das wir immer so
sehr bewunderten und liebten, das wir oft hoher schétzten als die
ganze Welt, ist nicht mehr.

Die Lampe flackert. Vom fernen Kirchturm schligt drohnend
die Uhr. Rein, mitternachtstief. Ich vergegenwirtige mir, dass

ich mich stets griibelnd bemiihte, zu einemn mennenswerten Resul-
tat meiner Selbsterkenntnis zu gelangen. Herz und Hirn, Verstand
und Vernunft offnete ich der Wahrheit. Dem alten, bequemen
Wiahn, wonach wir unler Schutzaufsicht eines alten Zauberers ste-
hen, weil wir angeblich in seiner Wt das Wichtizsla selen, habe
ich abgeschworen, mein Verstand empfand diese freche, anmas-
sende Behauptung als Unsinn, als Liige.

Ich weiss, dass mein eigener Korper seinen «Geist» von dem
engen Ring der «Korper» empfing, nach dem Naturgesetz, dass es
Materie ohne Geist, oder Geist ohne Mataerie nicht gibt. B:kannt
ist mir ferner, dass eine lange, miihevolle Zeit verstrich, bis das
stolze Ich aus dem Unbewussten spross, hehr und majestitisch.

Durch das ewige Wenden wird der Mensch in den Strom des
Sefins geworfen. Aus Vater und Mautter finden sich zwei Zellchen.
Vereinigen sich zu einem. Auf diese Art entsteht ein neuerschaf-
fenes Drittes. Im Mutterleibe konnen wir den Weg der Entwicklung
genau verfolgen. Denselben Weg, den jedes Lebewesen gehen
musste, den nach naturwissenschaftlichen Beweisen auch das Uni-
versum geht. Wurm und Fischlein zeigen sich als erste Zeichen
der Entwicklung. Rasch sich weiter bildend, wird es zum schwanz-
losen Tiere. Und schon steht die rauhe, grobe Menschenform be-
reit. Der Tag kommt, wo wir vom Licht befreit werden, wo die
Lungen ihren ersten Atemzug tun.

Das kleine Kind, rings durch die Dinge gestossen, lernt sie
fiihlen, erleben. Erkennt sich selbst als solches Ding. Empfindet
verwundert sein eigenes Ich.



Nr. 14

DER FREIDENKER 111

keit, in der ein unter der Herrschaft des Verdrangten ste-
hendes Ich dem iibrigen Ich gegeniibersteht>. Dabei braucht
«die Krankheit nicht von der ganzen Personlichkeit Besitz er-
griffen» zu haben; grosse Teile der Personlichkeit «sind intakt
geblieben und behandeln die Zwangsidee wie etwas dem Ich
Fremdes>.

Der Japanforscher Michel Revon erzihlt, dass der Philo-
soph Arai Hakouseli vor.etwa 200 Jahren das Resultat seiner
Unterredung mit einem Jesuitenpater, der gekommen war,
um die Japaner zum Katholizismus zu bekehren, in die Worte
zusammenfasste: «In diesem Menschen snd eigentlich zwei
Menschen enthalten. Wenn er von der Wissenschaft seines
Landes spricht, ist er bewunderungswiirdig. Aber sobald er
auf die Religion zu sprechen kommt, redet er irre und wird
kindisch. Es ist, als horte man zuerst einen Weisen und dann
einen Narreny.

Eine derartige «Abblendung des Intellekts durch die Macht
seelischer Prozesse» finden wir bei allen Menschen, die sich
in einem psychischen Erregungszustand befinden, nicht nur
beim Verliebtsein oder bei religiéser Verziickung. So erklért
es sich, dass ein Mensch auf irgend einem Gebiete «norinil»
denken, vielleicht sogar Hervorragendes leisten kann und
gleichzeitig auf religiosem Gebiete Zeitgenosse lingst vergan-
gener Jahrhunderte ist. Man muss sich vergegenwirtigen, duss
auch der religiose Mensch einmal «normaly> war, niamlich zu
einer Zeit, da der Mensch den unverstandenen Naturkr#iten
ohnmichtig gegeniiberstand. Damals musste sich ein Denk-
system herausbilden, welches auf der Vorstellung einer von
guten und bdsen — menschendhnlichen, aber unsichtbaren —
Geistern gelenkten Welt beruhte. Heute ist diese Vorstellung
sinnlos geworden, weil wir das Weltgetriebe zur Geniige ken-
nen, aber das primitive Denken hat sich in gewissen Wahn-
formen neurotischer Denkgebilde erhalten. Mit dieser Tatsache
miissen wir in unserer Freidenkerpropaganda reshnen. Ins-
besondere bei den Frauen, die infolge ihrer sozialen Unter-
driickung seit den Zeiten der Vorherrschaft des Mannes an
mannigfachen seelischen Verdringungen leiden.

Dass iibrigens auch die Befreiung aus sozialer Versklavung
noch nicht ausreicht, um eine religionsfreie Weltanschauung
sicherzustellen, erweist sich gegenwirtig in der Sowjetunion,
wo erst kiirzlich wieder ein Vordringen der orthodoxen Kirche
konstatiert wurde. Das ist nicht nur auf die geschickte Taktik
mancher Popen zuriickzufiihren, auch nicht darauf, dass die
Verbesserung der Lebenshaltung der Massen hinter den Er-
wartungen zuriickbleibt. Es gilt vielmehr, auch dort tiefere
seelische Bindungen zu iiberwinden, was ohne pyschologische
Einsicht nicht gelingt. Wir haben auf diesem Gebiete noch viel
zu lernen. Hartwig.

Diktator oder Irregefiihrter?

Im «Freidenker> Nr. 24/1933 brachten wir die Mitteilung,
dass die Prasidentenkonferenz vom 26. November in Aarau
die Mitglieder Wiesendanger, Gerteis und Scheidegger (alle
der ehemaligen Ortsgruppe Winterthur der F.V.S. angeho-
rend) aus der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz ausge-
schlossen hat. Der Ausschluss erfolgte wegen Missbrauchs un-
serer Bewegung und ihres Namens zu parteipolitischen Zwek-
ken und Umtrieben. Da sich die Mitglieder der Ortsgruppe
Winterthur mit den drei Ausgeschlossenen solidarisierten und
Wiesendanger, ungeachtet des Beschlusses von Aarau, weiter
als Ortsgruppenprisident bestitigten, hatte sich die Delegier-
tenversammlung in Biel vom 4. Februar mit dieser Angelegen-
heit zu befassen. Die Delegiertenversammlung hat sich, nach-
dem die leidige Angelegenheit auf dem Zirkularwege und an
der vorangegangenen Prisidentenkonferenz eingehend behan-
delt war, mit iiberwiltigendem Mehr fiir den Ausschluss der
ganzen Ortsgruppe Winterthur entschieden.

Dass die Winterthurer den Ausschluss polemisch und von
ihrem parteipolitischen Standpunkt aus ausschlachten wiirden,
das war zu erwarten. Der Delegiertenversammlung und ganz
besonders dem Hauptvorstand wurden durch Unterschiebun-
gen, Verdrehungen und Verdichtigungen Dinge in die Schuhe
geschoben, die schon ihrer Art willen keinen ruhig iiberlegen-
den, denkenden Menschen iiberzeugen konnten. Man warf uns
vor, in kapitalistischem Solde zu stehen, dass wir Sozialfaschi-
sten wéren, dass der Hauptvorstand die Freidenkerbewegung
selbst unschidlich mache usw. Es eriibrigt sich, alles hier auf-
zufithren und die Wortpragungen, in denen die Winterthurer
Herren eine dichterhafte Virtuositit entwickeln, wiederzuge-
ben. Am Ende standen wir gar im Solde der Pfaffen!

Winterthur liess natiirlich nichts ungetan, um die F.V.S.
durch Agitation und Quertreibereien zu spalten und ihre Stoss-
kraft zu schwichen. Die ausgeschlossene Gruppe Winterthur
taufte sich solgeich um und bildet heute mit einer Anzahl
Nachldufern den «Freidenkerbund der Schweizy. Ortsgruppen
bestehen in Winterthur, Ziirich, Baden und Solothurn. Weitere
Acquisitionen gelangen dem Freidenkerbund nicht, trotz sei-
nem unablédssigen Bemiihen. Zentralprisident ist Herr E. Wie-
sendanger. ’

Wir verhehlen nicht, dass durch die Wiihlarbeit und Agi-
tation mit parteipolitischen Schlagworten die Stimmung inner-
halb der Ortsgruppen der F.V.S. keine eindeutige war. Der
Zweifel, den Winterthur site, indem die Redlichkeit und vor
allem Arbeiterfreundlichkeit des Hauptvorstandes verneint
wurde, schoss aber dennoch nicht ins Kraut. Man erkannte
die Unwahrheit der Unterschiebungen und beantwortete sie

Durch Durst und Hunger wird es zum Lebensstreit erweckt.
Unlust und Behaglichkeit wechseln. Es flieht den Schmerz und hilt
die Freude still. Beides lernt und erkennt es. Es wihilt. Es will.
‘Aehnliches empfindend, merkt es schliesslich idie Wiederholung
der Dinge. Immer grosser, ausgedehnter werden die. Ginge durch
das Erlebte — es erwacht die Erinnerung.

Auf seinen oft unfreiwilligen Entdeckungsfahrten lernt das
Kind vorerst tastend der Kémper Art priifen. Bald unterscheidet
es zwischen hart und weich, kalt und heiss. Alles, was sich ihm
in den Weg stellt, wird wuntersucht, analysiert. Fremd <dagegen
bleibt ihm ialles, was seinen physischen Weg nicht kreuzt. Ent-
fernte Dinge erkennt es nicht, sind ihin unbekannt. Da kommt eine
Helferin, das Sonnenlicht.

Das Sonnenlicht eilt geschiftiz im Weltraum umher. Es sputet
sich und hat es schwer. In den eiskalten, dunkeln Raum schiittet
es seine Warme, neues wunderliches Leben erwackend. Zirtlich
modelt es an dem Erdenstein. Nebenbei vertritt es auch moch das
Amt des Boten. Ueberall, wo es hingeht, wird es geschlagen und
trigt die Schlige fort zu andern Dingen. Eine Verirrung ist nicht
selfen. Oft éndert es seinen Lauf. Wir kennen Augen, die wanten!
Augen, die sich auftun. Verlangend, fragend und suchend halten
sie ihre Schalen hin, wm endlich den Sinn der Botschaft zu er-
fahren.

Haut wnd Hand als Hilfsfaktor bringen Hilfe. Sie entdecken
den Awssender der Botschaft. Augen und Hand werden in der
Wielt treue Lotsen des Kindes. Wir konnen vorerst noch beobach-
ten, wie es nach dem hellen, kalten Mond greift. Allmahlich aber

gewohnt es sich an Raum und Ort. Ueberall im Bettchen, im Haus,
in der freien Natur, gehen die Augen, die Hénde auf Entdeckungen
aus. :

Nun kommt die Luft und stellt sich fiir die Entdeckungsfahrten
als neuer Helfer ein. Sie bietet an, Diener wnd Bote zu sein. Mit
grossem Geschick durcheilt sie den wsiten Raum. Oft schreckt
¢ie harter Kormper Schlag mnd Stoss. Meistens trifft sie dann ein
verschlossenes Tor. Doch kommt es auch vor, dass hin und wieder
sich ihr ein Ohr 6ffnet, dem si= berichtet von dem, was in weiten
Fernen geschehen list. — Das Kind lernt langsam die Luft ver-
stehen. Ton und Wort kniipft es an Ding und Veorgang. Beide
aber leben fort in seinem Gedéchinis.

Das Kind wird #lter. Die Sprache der Eltern wird ihm ver-
traut. Die Eltern bauen ihm ihren «Geists ins Hirn. Durch Mah-
nung und Strafe soll es «Pflichts und «Zweck» lernen. — Endlich
ist es soweit, dass sogar der Buchstabe zu reden beginnt. Der
Buchstabe, welcher Bild und Ton venflicht, durch die Augen mit
den Ohren sprechend.

Nun geht es los mit dem Lernen und Entdecken. Irrtum und
Wahrheit kniipfen den Zauberbann. Das Hirn griibelt. Die Hand
schreibt. Die Menschen sterben, vergehen. Das Buch allein bleibt,
ist «unsterblich». Es sammelt alles, was in dem engen, kleinen
Hirn nicht Platz hat. Aber wenige Menschen verstehen diesen
kostbaren Schalz zu heben, auszuniitzen. Die meisten, in ihrem
jammerlichen Behagen, blicken nur bedenklich wmher, sich fra-
gend, ob das viele Denken iiberhaupt einen Sinn habe. Denn das



	Der gläubige - ungläubige Mensch

