
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 17 (1934)

Heft: 7

Artikel: Gott und Freidenkertum

Autor: Schiess, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 DER FREIDENKER

Arbeit schaffen, die nur Minderwertigkeitsgefühle,
Selbstmordtheorien und anderes mehr tatkräftig unterstützen.

Ostern! Hunger, Elend, Krieg! Eine herrliche Osterbotschaft!

Weit hinten in China donnern noeh heute japanische
Geschütze, schleudern japanische Bombenwerfer die
«Ostergeschenke» des Mikado auf chinesische Dörfer, diese in
Grund und Boden- vernichtend, wütet die Bestie mit allen
modernen Vernichtungsmitteln und Fleischhackmaschinen gegen
halbnackte, halbverhungerte «Arbeitstiere», mit dem Ziel,
dadurch der Krise ein Ende zu setzen und um die Profitrate der
Industriekönige zu erhöhen. Und seien wir uns bewusst, liebe
Freunde, dieses Spiel steht erst in seinen untersten Anfängen.

Im Westen bereiten die christlichen Kuttenträger ihren
Gläubigen eine «frohe Osterbotsohaft» vor. Sie werden vor
ihren Altären wieder ihre christlichen Symbole wirken lassen,
sie werden von ihren Kanzeln wieder die Leicht- und
Dummgläubigen mit einem Schwall schöner Worte zu erdrücken
suchen. Sie werden diesen Leuten wieder vom Gottessohn,
der auf die Welt gekommen ist, um die Mensohen zu erlösen,
vorerzählen und diese Gelegenheit benützen, um diesen
Menschen einzuprägen, dass nur dieser Gottessohn sie von ihren
unsäglichen Leiden, von ihrem Hunger und ihrer Not
befreien, «erlösen» kann.

Sie werden aber dabei selbstverständlich verschweigen,
dass das Gemetzel im fernen Osten die beste Illustration für
die Hilflosigkeit dieses erbärmlichen «Gottessohnes», dessen
«Gottvaters» und der ganzen christlichen Lehre ist. Selbstve*-
ständlieh machen Sie ihren Schäfchen wieder vor, dass dieser
«heilige Krieg» von «Gott gewollt» sei. So sieht ihre
«Osterbotschaft» in Wirklichkeit aus. Von diesem Schlage ist sie.
Aber ihre «Osterbotschaft» soll uns Freidenkern eine Warnung

sein. Sie soll uns darauf aufmerksam machen, dass
diese Leute ebenfalls den Auftrag haben, mit .allen Mitteln
den Kampf gegen jede freiheitliche Regung zu schüren. Wir
müssen dem Treiben dieser Leute bedeutend mehr Aufmerksamkeit

schenken, als dies bisher der Fall war. Wir Freidenker

müssen einsehen lernen, dass es von grösster Wichtigkeit
ist, diesen Predigern des Irrationalismus und des Hasses das
Handwerk zu legen.

Heute, wo eine Unterdrückung durch diese «Diener Gottes»

immer realer wird, intimer näher rückt, hat diese Frage,
die Frage des erfolgreichen Kampfes gegen das Treiben dieser

«Verkünder von Gottes Wort» eine besondere Bedeutung
bekommen. Und es gilt nicht nur diesen Leuten das Handwerk

zu legen, es gilt aueh, der Ideologie, welche diese Leute
vertreten, der Religion, den unerbittlichen Kampf anzusagen
und diesen Kampf konsequent durchzuführen.

Andere, ebenfalls sehr fromme gläubige Untertanen seiner exotischen

Heiligkeit, zogen es vor, ihre Namen auf .relativ luxuriösen
M.armorplattern in 'die äussere Kirohanmauar einzulassen, um Li der
Posterität auf unbestimmte Zeit Ruhm zu geniessen.

Aber die grosse Mehrzahl (dieser Untertanen, die Leichtgläubigen,
die Unbedeutenden, die materiell Unbemittelten, hatten zu ihrer
Verfügung den Rasen des Friedhofes, wo sie anonym oder unter
schlichtem Kreuz beerdigt wurden und des grossen Andranges und
sehr beschränkten Raumes wegen sehr oft allzufrüh, vor ga.izilicher
Verwesung, in ihrer «Ruhe» gestört wurden, um andern entseelten
Leibarn Rlaltz zu machen.

Dieselben Verhältnisse, gerade so krass, existieren heute noch.
Der Gisldsack entscheidet, wo und wie die sterblichen Ueberreste bei
der Kirche hingahettet werden!

Die Sonne brachte es an den Tag.

In der sehr frommen Stadt iFiribourg wurde um 1917 das damalige

Zentral-Gefänginis als Archiv umgebaut.
Dieser Bau in der Unterstadt war früher ein Männerkloster.
Beim Henunterireissen einer Zelie_i-Diele fiel ein Schädel mit

langem, üppigean Haar, herab, ein Frauenschädel. (Ich glaube zwar,
es waren deren zwei, aber begnügen wir uns mit einem einzigen!)

Das Kloster grenzte an einen Friedhof und an eine Kirche.
Wie skandalös verkommen und sturmfrei musste seinerzeit die

Zelle des Klosters gewesen sein, dass man Frauen zur Vergewaltigung

hineinschmuggeln koamrte und einen kopflosen Leichnam her-

Der bevorstehende Kampf geht um kein «Königtum», um
keine «ewige Seligkeit», noch um zweifelhafte «Ideale» des
freiheitsfeindlichen Christentums. Er geht um den Aufbau
einer neuen Welt, einer wirkliehen, wirklich besseren neuen
Welt für alle Menschen dieser Erde. Wir wissen bestimmt,
der Sieg wird unser sein, wie schwer es auch immer sein
mag, ihn zu erringen.

Es wird dies ein triumphierender Einzug eines neuen
rationalen Zeitalters eines neuen sich auf die Vernunft
gründenden Geistes sein. Der Sieg dieser bessern Welt, über eine
Welt der Unterdrückung, der Lüge, «der Kalamitäten, gewaltigen

Kriege, der grossen Teuerungen, der Hungersnot und
der Arbeitslosigkeit». Unter dem Schutte dieser alten,
verfaulten, übelriechenden, morschen Welt aber wird das
heuchlerische Christentum samt allen seinen Lügen und Propheten,
zusammen mit dem Uebel jedweder Religion, Kirche und
«Gottesdienern» aller Art begraben werden!

Gott und Freidenkertum.
In seinem Aufsatz «Ueber den Begriff des Freidenker-

» tums» wirft Jules Lippert höchst interessante Fragen auf,
Fragen, die wiederholt schon an Diskussionsabenden besprochen

wurden und die Gemüter erhitzten. Dass diese Fragen
nun auch im «Freidenker» aufgerollt werden, scheint mir
begrüssenswert aus dem einfachen Grunde, weil sieh unsere
Leser gewiss schon wiederholt mit solchen und ähnlichen
Fragen befasst und auseinandergesetzt haben. Eine Diskussion

kann deshalb nur zur Klärung beitragen.
Leider wurde der Aufsatz von Gesinnungsfreund Lippert

nicht als das aufgefasst, was er ist, nämlich eine persönliche
Meinung. Er wurde zu unrecht von verschiedenen Seiten als
eine Stellungnahme (der Vereinigung gewertet, was jedoch
nicht der Fall ist. Die Meinungen von Gesinnungsfreund
Lippert werden weder von der Redaktion noch vom Hauptvorstand

gutgeheissen. Sollen wir eine Meinung nioht zum Wort
kommen lassen, nur weil wir sie nicht ganz teilen? Gerade im
vorliegenden Falle kann eine Diskussion nichts schaden,
denn wir huldigen ja nicht einem dogmaisehen Atheismus,
sondern nennen uns absichtlich freie Denker. Die aufgerollten

Fragen lohnen es, darüber nachzudenken.
Gesinnungsfreund Lippert wirft die Frage auf, warum nur

ein verschwindend kleiner Bruchteil des Schweizervolkes sich
in den Reihen der F. V. S. organisiere, wogegen alle andern,
die zum grossen Teil innerlich mit der Kirche längst gebrochen

haben, sich der Aeusserlichkeiten wegen weiter in den
Kirchenmatrikeln weiterführen lassen? Wir gehen mit der

ausschmiuggaln konnte, ohne dass von den andern betenden Insassen
etwas gemarkt wurde.

Der «Iroinme» Betbruder, selbstverständlich auoh Verfechter des
Beichtstuhles, der dieses Verbrechen auf seinem elastischen Gewissen

hatte, wird diese Beichte wohl umgangen haben und doch selig
gestorben sein in den «heiligen Blostermauem».

Aber die Sonne hraehite es an den Tag.

Ergebene Stimmung.

Mystisches Rätsel! Soviel man will. Und warum denn nicht,
schliesslich?

Sind wir weiter fortgeschritten mit .unserer Sucht nach Wissen
und Erklärung des Naturgeschehens, als wäre unser Universum ein
Laboratorium? So viele Erläuterungen (über die Religion. Ausser
Text) sind nur Komplikation. Gescheiter ist ein bescheidenes
Verhalten (speziell für das Volk! Ausser Text), welches beim Anblick
des Oster-Wunders (Auferstehung) sagt: «Ich verstehe nicht, ich
weiss nicht; aber ich glaube mit Freuden, und ich lasse mich von
dem überwallenden Licht (lies: Dunkel) überfluten, das alle andern
Rätsei des Lebens ertragbar imacht.»

Ich hebe an und singe, weiss ich doch von nun an, was mir
genügt zu wissen!

(Gazette de Lausanne, IG. 4. 1933.)

Das alte Lied: «Ne cberchez pas ä comprendre», sucht nicht zu
verstehen! Seid denkfaul! Der Abend kommt von selbst.



Nr. 7 DER FREIDENKER 53

Antwort von Gesinnungsfreund Lippert in dieser Hinsicht
einig. Wir wissen um viele Gründe, warum sioh die Leute
nicht anschliessen können. Wir kennen aueh die nachstehend
charakterisierten Menschen, auf die Gesinnungsfreund Lippert

mit besonderem Nachdruck hinwies:
«Ich muss nun aber noch eine weitere Klasse von

Miensohne anführen, auf die es ganz besonders ankommt. Es
sind die, welche von innern Zweifeln befasst sind, die an
den lieben Gott aus. der Kinderstube im Laufe ihrer
Erfahrungen verschiedenes auszusetzen gelernt haben, die
aber doch das Bedürfnis fühlen, sich an etwas Höheres
anzuklammern.»

Diesen von innern Zweifeln Geplagten, die sich an «etwas
Höheres» anklammern wollen, widmet Gesinnungsfreund
Lippert seine besondere Aufmerksamkeit und kommt dabei zu
Schlüssen, die wohl die Grosszahl aller Freidenker nicht teilt.
Einige Gründe der Ablehnung mögen im Nachstehenden
festgehalten werden.

Gewiss müssen wir mit dem Empfinden der Menschen
rechnen, und es mag sein, dass wir dieseim Empfinden bisher
zu wenig Rechnung getragen haben. Das Empfinden- ist ja
nicht ein christliches Privileg, auch der Freidenker ist ihm
unterworfen. Er kann sich, so wenig wie irgend ein anderes
Wesen, in dein Leben pulst, diesen Empfindungen entschlagen.

Was der Mensch, als denkendes Wesen, aber kann, das

ist, dass er die Empfindungen, das Gefühl, unter die
Vorherrschaft der Vernunft stellt, wie Ernst Haeckel so treffend
sagte. Weil wir der Vernunft die Vorherrschaft einräumen
wollen, können wir Freidenker dem Gefühl unmöglich in der
Weise Rechnung tragen, wie es Gesinnungsfreund Lippert
vorschlägt zu tun.

Sich an etwas Höheres anklammern! Wir fragen, was ist
höher: die Natur, mit ihren unerschöpflichen Wundern, deren
Bestandteil auch der Mensch ist, oder aber ein leerer Begriff
wie «Gott», um den die Kirchen in theatralischen Aufmachungen

ihren Zauber treiben? Die Antwort auf diese Frage
können wir uns ersparen, denn wer das Höhere in einem
Begriff «Gott» sucht, der ist für das viel Höhere des Freidenkertums

noch nich reif. Eine Erhärtung dieser Behauptung wird
sich aus den weitern Ausführungen ergeben.

Freund Lippert macht unserer Bewegung zum Vorwurf,
dass in Vorträgen und im Organ, «Der Freidenker», viel zu
sehr das «Nein» betont werde, ohne das unerlässliche «Aber»
folgen zu lassen. Dieser Vorwurf ist uns, wie übrigens der
gesamten Freidenkerbewegung, nicht fremd, denn er wurde
schon zu oft erhoben. Eine Frage: Können wir «Ja» sagen,
wo wir «Nein» meinen? Können wir '

dem «Nein» ein «Aber»
folgen lassen rund Kompromisse schliessen? Heisst es nicht
selbst im Buche der Christen, die uns immer den Vorwurf des

Negierens machen, «Deine Rede sei ja, ja i— nein, nein! Ein
«Aber» kann unser «Nein» nicht besser machen, denn es

führt zur Unentschlossenheit.
Wir betonen das Nein, bewusst und stolz, aber nicht in dem

Sinne, wie es uns Freund Lippeit als Mangel ankreidet. Wer
etwas Neues schaffen will, der muss zuerst mit dem Unrat
des Alten, muss mit Tradition und Trägheit aufräumen. Wollen

und können wir den neuen Wein in die alten Schläuche
füllen Es wird im Interesse der Klarheit und Sauberkeit und
damit der Bewegung liegen, wenn wir nicht an dem
jahrhundertealten Gemäuer der Kirchen flicken, indem wir nur
Auswüchse und Misstände bekämpfen, wir müssen weiter
gehen und vor allem die Begriffe der Kirche bekämpfen,
d. h. beiseiteräumen. Wohin die Flickarbeit eines Luther,
Zwingli und Calvin führte, das sehen wir heute deutlicher
denn je im Protestantismus. Wer die Macht der Kirchen
brechen will, der darf nicht nur ihre wirtschaftliche, politische
und soziale Macht bekämpfen, sondern rciuss sich ganz
besonders hüten, ihre unklaren, verworrenen, leeren Begriffe
zu übernehmen. Die Kirche kann sich jederzeit bereit erklären,

etwas anderes unter «Gott» zu verstehen, sofern sie
damit ihr weiteres Bestehen sichern kann. Bedenken wir, wie

gross die Konzessionen an die Naturwissenschaften schon
geworden sind, was z. B. heute schon alles unter dem Worte
«Gott» verstanden wird! Soll diese Kniffigkeit weiter getrieben

werden, so dass das Freideiikertulm sehlussendlich nichts
anderes ist als ein Reformator, wie Luther oder Zwingli, der
ein neues Kirchentum einleitet und anstrebt? Gesinnungsfreund

Lippert wird dieses Ansinnen mit sämtlichen andern
Freidenkern ablehnen.

Es ist nicht richtig, dass wir eine allem Seienden innewohnende

Kraft ableugnen. Ob wir diese Kraft Urkraft oder
Energie nennen, ist nebensächlich. Diese Urkraft oder Energie

hat aber mit dem «Gott» der Kirchen nicht das Geringste
gemeinsam, und es ist dringend zu warnen vor dem Kniff der
Kirchen, im speziellen des Protestantismus, der sucht, die
ganzen wissenschaftlichen Erkenntnisse unter diesen Begriff
zu bringen. Der Gott der Protestanten musste an die Kräfte
des Weltalls schon so grosse Konzessionen machen, dass von
einem persönlichen Gott, wie er aus der Bibel hervorgeht,
nicht mehr die Rede sein kann. Gott ist in das Stadium des

«Fading» getreten. Hier den Kirchen rettend unter die Arme
zu greifen, kann nioht unsere Absicht sein, darum lehnen wir
es ab, unsere Ideale unter einem Sammelbegriff «Gott» zu
bringen. Wenn eine Benennung unglücklich wäre, dann wäre
es diese!

Wir anerkennen mit Haeckel die Allheit der Natur, die
Einheit der Natur und die Gesetzmässigkeit der Natur, und
das Richtmass und Willensziel unseres menschlichen Denkens

und Handelns ist das Wahre, Gute und Schöne.

Was dies alles zu tun hat mit dem Gott der Bibel?, mit
jenem Ungeheuer, das den Köpfen wirrer, unwissender und
teilweise pathologischer Mensehen entsprungen, von dem sie

sagen, dass es allwissend, alliebend usw. sei, das aber
Ohnmacht und Vernichtung bedeutet? Einen Begriff «Gott» an die
Stelle aller hohen und hehren Kräfte und Energien des Weltalls

zu setzen, ist geradezu eine Geschmacklosigkeit. Solche

Verwirrung wollen wir nicht einreissen lassen. Wir lehnen
den Begriff «Gott» ab, denn es haftet zu viel Grauen und
Verwirrung, zu viel Blut und Schande an diesem Worte, dass

es nicht wieder reinzuwaschen ist. «Denn was man unter
einer Sache begreift ist massgebend, sagt Gesinnungsfreund
Lippert, nicht der Name, denn der ist nach Ansieht eines ganz
Grossen nur Schall und Rauoh.» Können wir da, fragen wir,
unsere edelsten Empfindungen unter einen Begriff bringen,
unter dem Jahrhunderte lang die ganze Menschheit etwas

ganz anderes «begriffen» hat als wir es tun würden?
Vor der konsequenten Ablehnung eines solchen Begriffes

wie «Gott» kann uns auch die Anrufung eines freigeistigen
Ahnen wie Spinoza nicht abhalten. Wir leben nicht mehr
in der Zeit eines Spinoza und haben keine Veranlassung,
seine Ansichten und Terminologie im 20. Jahrhundert auf. das
Neue anzuwenden. Wir anerkennen die Verdienste der grossen

Denker und Forscher wie Spinoza, Goethe, Darwin und
Haeckel, müssen es aber ablehnen, eine Urkraft, oder die
Summe der Naturkräfte mit dem fragwürdigen Begriffe «Gott»

zu belegen. Wir haben auch kein Interesse, «das gleiche
Recht für uns in Anspruch zu nehmen wie die Frommen»,
d. h. unser Höchstes mit «Gott» zu benennen, wenn
Gesinnungsfreund Lippert selbst sagen muss, «dass die Frommen
mit dieser Bezeichnung einen höchst unwürdigen Begriff
verbinden».

Menschen für unsere Reihen zu gewinnen, die nur eines
leeren Begriffes willen, eines Sohalles wegen, zu uns kommen,

scheint uns ein zweifelhaftes Acquisitionsverfahren zu
sein. An solcheen Operationen mögen die Kirchen und Sekten
interessiert sein, nicht aber das Freidenkertum. Was würde
es mis nützen festzustellen, was wir unter «Gott» verstehen?
Goethe, der dezidierte NichtChrist, hat eindeutig genug
festgestellt, was er unter Gott verstand. Und was half es? Heute
wird Goethe von allen Kanzeln für das Christentum in
Anspruch genommen. Das wesentliche für diese Acquisitionen
bliebe eben doch der «alte Schlauch» und nicht der «neue



54 DER FREIDENKER Nr. 7

Wein» in demselben. Wer sich nicht zu einer Klarheit
durchzuringen vermag, der bleibe ruhig, trotz allen Zweifeln, im
Schosse der Kirche. Wir haben kein Interesse, die Wirrköpfe
der Kirche um uns und einen neuen Gottesbegriff zu
samtmein, sondern wir fordern klares, konsequentes Denken.

Wenn einer spricht: «er hat immer davon geredet, was
nicht ist, ich war doch hergekommen, um zu hören, was ist»,
so zeugt dies, dass dieser Hörer eben mit ganz falschen
Voraussetzungen an unsern Vortrag kam. Wer erwartet, dass wir
ihm die letzten Rätsel lösen, der kann auch bei uns keine
Befriedigung finden. Die letzten Rätsel zu lösen ist ein «Privileg»

der Kirchen, die mit der grössten Anmassung und
Selbstherrlichkeit hierin Bescheid wissen. -Solche Attraktionen können

wir unsern Hörern nioht bieten. Ein Hörer, der solche
Forderungen an uns stellt, wird nicht auf seine Rechnung
kommen, denn nur wer sich selbst bemüht, wer denkt, wird
finden, tvas ist und auch begreifen, warum wir hervorheben,
was nicht ist. W.

Es ist ein landläufiger grosser Irrtum, der von allen
Kirchen noch geschürt wird, anzunehmen, der Atheismus könne
die letzten Ursachen unserer und der Welt Existenz erklären.
Diese Fragen hat die Wissenschaft nicht gelöst, somit auoh
der Atheismus nicht. Man verlange vom Atheismus nicht
Antworten über Fragen, über die wohl gegrübelt werden
kann, die aber nicht gelöst werden. Wier ohne eine
Beantwortung der ersten und letzten Fragen sich auf Erden nicht
wohl fühlt, der halte sich an die Lehren des Theismus.

«Anstatt immer nur den Beweis erbringen zu wollen, dass

es keinen ,Gott' gibt, sollten wir der Welt begreiflich machen,
dass unsere Anschauung, die auf der Philosophie der reinen
Vernunft aufgebaut ist, die weitaus schönere und erhabenere
ist,» schreibt Gesinnungsfreund Lippert. Anstatt immer nur
den Beweis erbringen zu wollen, dass es keinen «Gott» gibt!
Wollen wir diesen Beweis überhaupt erbringen? Erbringen
wir nicht vielmehr nur den Beweis, dass der von den Kirchen
gelehrte Gott im Widerspruch steht zu den Erkenntnissen der
modernen Wissenschaft, dass die in seinem Namen erlassenen
Lehren in krassem Widerspruch stehen zu den Tatsachen?
Wäre es nicht zuerst an den Kirchen, zu beweisen, dass es
einen Gott gibt? Solange uns aber die Kirchen diesen Beweis
in objektiver Form nicht erbringen, solange haben wir ein
Recht, ja sogar die Pflicht, diesen Gott als vernunftswidrig
abzulehnen. Diese Ablehnung scheint uns kein müssiges Tun,
denn um erst eine Philosophie der reinen Vernunft propagieren

zu können, müssen wir den Glauben überwinden. Wir
müssen die Diskrepanz zwischen Wissenschaft und Kirchenlehre

aufzeigen, wir müssen auf die Widersprüche christlicher

Lehre und christlicher Tat hinweisen.
So einfach und verlockend wie die Lehren einer sünden-

vergebenden Kirche, die nur Glauben verlangt, sind die Lehren

einer Philosophie der reinen Vernunft nun doch nicht.
Hier wird wesentlich mehr gefordert als Glauben, vor allem
Pflichtbewusstsein und Verantwortung. Und da sich die
Menschen so gerne um die Verantwortung drücken, indem sie
diese dem «lieben Gott» überlassen, darum gehen sie, gleich
dem elektrischen Strome, den Weg des geringsten
Widerstandes, den Weg des Glaubens. Und wenn gleich jeder etwas
anders glaubt, wenn sich jeder Gott nach seiner ihm eigenen
Art vorstellt, so sind sie sich doch alle darin einig, dass «Gott»
ein geheiligtes Wort ist. Ein Wort, dessen Ausspruch selbst
dem verkommensten Kriminellen noch einen Blick der Milde
und Barmherzigkeit einträgt, selbst dann, wenn das Beil
unnachsichtig fällt. «Gott» ist das populärste Narkotikum,
verderblicher als Kokain und Morphium, denn diesem Gottrausch
sind Millionen verfallen. Millionen werden durch die staatlich

sanktionierten Kirchen täglich wieder darin erzogen. In
diesem Rausche begehen Einzelne und ganze Völker Taten,
die dem Schöpfer «seines Ebenbildes» das denkbar schlech1
teste Zeugnis ausstellen. Weil «Gott» ein Narkotikum ist,
darum ist er so schwer aus der Welt zu schaffen. Jeder hat
ihn, und keiner kennt ihn!, so könnte des Rätsels Lösung
lauten.

Abschliessend noch einige Worte über Panthismus,
Monismus und Atheismus, von denen Gesinnungsfreund Lippert
glaubt, dass in unsern Reihen Unklarheit herrsche. Diese
Unklarheit beruht, sofern sie tatsächlich besteht, nicht in
bezug auf das Freidenkertum, wie er irrtümlich annimmt.
Darüber werden sich Pantheisten, Monisten und Atheisten einig
sein, dass sie alle Freidenker sind; denn wer mit den
konventionellen Ansichten, Meinungen und Lehren der Kirchen
zu brechen wagt, ist Freidenker. Wir möchten uns aber
verwahren, jeden christlichen Wilderer, der drauflos frisst, sauft
und hurt, einen Freidenker zu nennen, wie die Kirche es

gerne tut, um die Sünden ihrer Anhänger auf ein anderes
Konto zu buchen.

Wer imit der Ueberlieferung in religiöser Hinsicht bricht,
seine Weltanschauung auf der Vernunft und den wissenschaftlichen

Erkenntnissen aufbaut, der wird sich nicht stossen, ob
sich der eine nun Pantheist, der andere Monist nennt. Wenn
Schopenhauer vom Pantheismus sagt, er sei höflicher Atheismus,

so hat er nicht ganz unrecht: den «für die konsequente
Betrachtung hebt die Tätigkeit Gottes die Tätigkeit der Natur,
und umgekehrt die Tätigkeit der Natur .die Gottes auf.
Entweder man bekennt Gott und leugnet die Natur, d. h. man
spricht ihr wenigstens alle wahre Ursächlichkeit, alles wesenhafte

Sein ab, erklärt sie für blossen Schein, für blosse Maske,
oder man bekennt sich zur Natur: dann muss man leugnen,
dass ein Gott ist, ein Gott hinter ihr sein Wesen treibt, Gott
durch sie wirkt.» So urteilt Ludwig Feuenbaeh über den
Pantheismus. Der Pantheist führt den Namen «Gottes» zu
unrecht, er begeht den Fehler, den Gesinnungsfreund
Lippert aus propagandistischen Gründen begehen möchte. Dass
sich einer aber Pantheist nennt, wo er doch in Wirklichkeit
Atheist ist, das kann innerhalb unserer Vereinigung nicht zu
verschiedener Wertung führen.

Wenn Unklarheit herrscht, so besteht diese nicht in bezug
auf das Weltanschauliche, sondern einzig über den Weg zur
Erreichung des gesteckten Zieles. Das Freidenkertum,
dogmenfrei wie es sein soll, lässt verschiedene Wege offen, seine
Erkenntnisse zu propagieren. Hier, in der Frage der Aktivität,

zeigen sich die Verschiedenheiten, von denen Gesinnungsfreund

Lippert spricht. Während die Einen alles der Evolution
überlassen wollen, neigen die andern wieder mehr zur Revolution,

d. h. sie wollen die Realisierung der Idee beschleunigen,
indem sie sich von den rein weltanschaulichen Fragen mehr
auf die politische Tätigkeit verlegen. Da aber die
Freidenkerbewegung zahlenmässig zu gering ist, utm einen politischen
Einfluss zu haben, wird von den einen versucht, sich an
bestehende parteipolitische Organisationen anzulehnen oder gar
darin aufzugehen, während anderen diese parteipolitische
Bindung und Tendenz widerstrebt.

Ohne politische Betätigung, ohne Stellungnahme zu dei»

politischen, wirtschaftlichen und sozialen Problemen wird
auch das Freidenkertum nicht auskommen. Dies geht auch
klar aus" unsern Satzungen hervor, wo nioht die Rede ist von
politischer Neutralität, diesem Unding, sondern lediglich von
parteipolitischer Unabhängigkeit. Politik im Sinne des
Freidenkertums ist nicht identisch mit irgendeiner Parteipolitik.
Die Freigeistige Vereinigung hat seit ihrem Bestehen an der
parteipolitischen Unabhängigkeit festgehalten aus der einfachen

Ueberlegung, dass im Kampfe gegen die Macht der
Kirche nicht parteipolitische Bindungen hemmen sollen.
Jeder, der sich von der Kirche löst, soll die Möglichkeit haben,
unbefragt über seine Parteizugehörigkeit, mit uns vereint
gegen die Kirche zu kämpfen. Wir stehen als Freidenker
einer Gewalt gegenüber, die keine Zersplitterung zulässt. Den
christlichen Bekentnissen müssen wir ein einmütiges
Freidenkertum gegenüberstellen. Aus diesem Grunde sollten alle
Freidenker über ihr Parteibuch hinaus blicken und sich, in
Würdigung der grossen Aufgabe des Freidenkertums, aller
parteipolitischen Bewertungen, Verkennungen und Verdächtigungen

enthalten. Die Politik der Freidenker ist keine
Parteipolitik, es ist die Politik einer Menschheit, die nach den
Grundsätzen der Vernunft leben will und leben lässt.



Nr. 7 DER FREIDENKER 55

•Gewiss, es führen ebensoviele Wege von Rom weg als
hin. Es gibt für die Progagierung des Freidenkertums
verschiedene Wege, von denen jeder unter gewissen Voraussetzungen

gangbar ist. Aber über den Wegen das 'Ziel verlieren,
die Stosskraft schwächen, 'das ist verfehlt und steht im Widerspruch

zur Vernunft. Als Demokraten soll es uns nicht schwer
fallen, den Weg der Mehrheit zu gehen. Nicht «getrennt
marschieren und vereint schlagen» kann unsere Devise sein,
sondern «Einigkeit macht stark».

Bei einiger UnVoreingenommenheit wird jeder Freidenker

zugeben müssen, dass keine politische Partei die
Forderungen des Freidenkertums auf ihr Banner geschrieben hat.
Da die politischen Parteien, ausser den Katholisch-Konservativen

und Evangelischen, nicht nach dem Glaubensbekenntnis
fragen, sondern lediglich nach der politischen Einstellung, ist
es ihnen auch nicht möglich, unsere Postulate zu verfechten
ohne grosse Unstimmigkeiten heraufzubeschwören und die
Partei zu gefährden. Sollen wir Freidenker nun ausgerechnet

den Fehler begehen, den die Parteien wohlweislich
vermeiden, indem wir durch parteipolitische Auseinandersetzungen

innerhalb der Vereinigung die Bewegung gefährden und
der Zersplitterung aussetzen? Wer iKirehendogmen ablehnt,
der kann auf der andern Seite unmöglich so dogmatisch sein,
dass er nicht über sein Parteibuch hinaussieht oder die
gleiche Intoleranz an den Tag legt wie die Pfaffen. Es ist
daher engstirnig und engherzig, jene nicht als vollwertige
Freidenker anzuerkennen, die es ablehnen, das Freidenkertum
mit parteipolitischen Schlagworten zu durchtränken oder gar
darüber hinaus mit einer Parteipolitik gemeinsame Sache

zu machen. Es ist viel wertvoller, wenn der Einzelne innerhalb

seiner Partei von Mann zu ;Mann für das Freidenkertum
wirbt, als wenn er innerhalb der Freidenkerbewegung für
seine Partei und ihre Taktik Propaganda macht. Jeder
Freidenker, nenne er sich nun Pantheist, Monist oder Atheist,
leistet für den Fortschritt der Menschheit ebensoviel wie ein
extrem vorwärtsdrängendes Parteimitglied, das aber noch
der reaktionären Kirche angehört. Während alle Parteien,
ohne Ausnahme, den kranken Baum der Menschheit mit Pflä-
sterchen und Beschneidung kurieren wollen, geht das
Freidenkertum einen grossen Schritt weiter, indem es das Uebel
an der Wurzel fasst: die Kirche und ihre Lehren.

Walter Schiess, Bern.

Von den Grenzen unserer Erkenntnis.
Unter diesem Titel behandelt seit, einiger Zeit ein Herr

Franz Carl Endres aus Küsnacht am Rigi im Schweizerischen
Landessender philosophische Grundprobleme in einem
Zyklus von populären Vorträgen. Die Grundtendenz seiner
Ausführungen geht dahin, 'dass die menschliche Wahrnehmungskraft

beschränkt ist und dass der grössere Teil der Wirklichkeit

uns verborgen bleibt. Es ist eine Neuauflage des bekannten

«IGNORABIMUS» (wir werden nie wissen) des Dubois-
Reymond, dessen Vortrag «Ueber die Grenzen des
Naturerkennens» seinerzeit das Entzücken der Klerikalen aller
Schattierungen hervorgerufen hat.

Für die Dunkelmänner ist eben im geistig Trüben gut
fischen. Allerdings beweist ein Ignoabimus gar nichts. Denn,
selbst wenn es Grenzen unserer Erkenntnis gibt, so können
die Theologen dabei nichts profitieren, da auch sie über diese
Grenzen nicht hinauskommen. Hier gilt das Wort von Rudolf
Goldscheid, dass die Wissenschaft wohl zugeben mag, sie
wisse auf irgend einem Gebiete noch nichts, darin muss sie
aber ehrlich genug sein, zu betonen, dass auch niemand
anderer auf Grund der vorliegenden Tatsachen auf diesem
Gebiete etwas aussagen könne.

Nun, Herr Endres will aueh nichts Bestimmtes über die
unerkannte Wirklichkeit aussagen. Aber er meint, dass wir
z. B. nicht das Recht haben, die Möglichkeit okkulter
Phänomene abzustreiten. Nach seinen eigenen Erfahrungen seien
wohl 90 % der sogenannten okkulten Erscheinungen Schwin¬

del oder Selbsttäuschung, doch der Rest wäre immerhin als
Einwirkung einer von unserer Wirklichkeit verschiedenen
übersinnlichen Wirklichkeit zu deuten. Unsere menschliche
Wirklichkeit ist ohne Raum und ohne Zeit nicht denkbar; in
dieser Wirklichkeit gilt das Gesetz von Ursache und Wirkung,
sozusagen als «Notverordnung» unseres Bewusstseins. Aber
warum sollte es nicht eine Wirklichkeit geben, in der unsere
menschlichen Denkgesetze nicht mehr gelten? Er meint nun,

- dass Hellseher und Propheten als seltene Ausnahmemenschen
zu betrachten seien, die gleichsam einen Blick in eine andere,
uns fremde Wirklichkeit tun können.

Man erkennt bereits, zu welchen Konsequenzen eine
derartige Annahme führt: Die Erkenntnis Gottes gehört dann
eben auch einer anderen Wirklichkeit an. Herr Endres sagt
dies nicht, dazu ist er zu vorsichtig, aber die Schlussfolgerung
liegt nahe. Wir haben daher als Freidenker alle Ursache,
unsere Aufmerksamkeit derartigen populär - wissenschaftlichen
Vorlesungen im Radio zuzuwenden. Wir dürfen jedoch nicht
glauben, dass wir dabei heute noch mit den Argumenten
eines Haeckel unser Auslangen finden ..können. Unser Gegner
eignet sich auf allen Gebieten die neuesten Erkenntnisse der
Wissenschaft an, während die meisten Freidenkerblätter noch
immer mit Schlagworten von anno dazumal arbeiten.

Eist kürzlich hat der bekannte Prof. Dr. Bernhard Bavink
ein Büchlein mit dem geradezu aufreizenden Titel «Die
Naturwissenschaften auf dem Wege zur Religion» veröffentlicht,
auf welches ich gelegentlich noch ausführlich zurückkommen
werde. Vorläufig möchte ich im Zusammenhang mit dem von
Herrn Endres behandelten Thema nur sagen: Alle idealistisch
eingestellten Philosophen vergessen, dass der Mensch selbst
ein Stück jener Natur ist, welche sie philosophisch betrachten,

dass also sein Denkapparat, mit dem er die Welt begrifflich

erfasst, selbst den Einflüssen der Aussenwelt unterliegt.
Selbstverständlich ist unsere Welt, wie sie der Mensch zu

erfassen in der Lage ist, durch den subjektiven Faktor der
körperlich - geistigen Konstitution (Veranlagung) des
Mensohen bedingt. Aber diese Konstitution ist kein Zufallspro-
dukt, sondern durch Anpassung an die äusseren Lebensbedingungen

in Jahrtausenden gezüchtet worden. Allen jenen, die
mit Herrn Endres meinen, dass uns «die wahre Natur der
Dinge unzugänglich bleibt», hat schon S. Freud («Die
Zukunft einer Illusion») treffend geantwortet:

«Dabei setzt man sich über einige Momente hinweg, die
für die Auffassung der wissenschaftlichen Arbeit entscheidend

sind, dass unsere Organisation, d. h. unser seelischer
Apparat, eben im Bemühen um die Erkundung der Aussenwelt

entwickelt worden ist, also ein Stück Zweckmässigkeit
in seiner Struktur (Aufbau) realisiert (verwirklicht) haben
muss, dass er selbst ein Bestandteil jener Welt ist, die wir 1

¦ erforschen sollen, und dass er solche Erforschung sehr wohl
zulässt, da die Aufgabe der Wissenschaft voll umschrieben
ist, wenn wir sie darauf einschränken, zu zeigen, wie uns die
Welt infolge der Eigenart unserer Organisation erscheinen
muss, dass die endlichen Resultate der Wissenschaft gerade
wegen .der Art ihrer Erwerbung nicht nur durch unsere
Organisation bedingt sind, sondern auch durch dasf was auf
diese Organisation gewirkt hat, und endlich, dass das
Problem einer Weltbeschaffenheit ohne Rücksicht auf unseren
wahrnehmenden Apparat eine leere Abstraktion (begriffliche

Verallgemeinerung) ist, ohne praktisches Interesse.»
Ueberdies haben wir mit Hilfe wissenschaftlicher Apparate

ein gutes Stück jener «übersinnlichen» Welt enthüllt, die
unseren Sinnen angeblich ewig verborgen bleibt. Schon Herbert

Spencer hat die Hilfsmittel unserer Erkenntnis, wie
Mikroskope, Fernrohre und dergleichen als «Erweiterungen
unserer Sinnesorgane» bezeichnet und es ist nicht einzusehen,
warum wir nicht durch immer neue derartige Hilfsmittel in
der Lage sein sollen, die momentanen Grenzen unserer
Erkenntnis ständig zu überschreiten. Hartwig.


	Gott und Freidenkertum

