Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 3

Artikel: Freidenkerbekehrungen

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 3 DER FRREIDENKER 2i

dertfeier gewesen sein. Aber was half es. Auf Dréngen seines
Hofstaates hat ei nachgegeben. Er sagt selber in seinem Quod
nuper: <«ist es auch noch nicht genau historisch festgelegt, in
welches Jahr jenes Ereignis zu verlegen ist, so ist die Tateache
selbat —.» So ist die Tatsache nicht ein Beweis fiir die Untehl-
barkeit! Immerhin, die Tatsache, dass Pius XI. sich Statthalter
Gottes auf Erden nennt ist historisch bewiesen, somit das <hei-
lige Jahr: gerechtfertigt, selbst wenn Jesus bereits 1928 hitte
gefeiert werden sollen.

Wiare es nicht eine krasse Raumverschwendung, so wire
es interessant dieses «Kultur:-Dokument den Lesern zu unter-
breiten. Somit nur Proben, sogenannte Kostproben!

Im Zeitalter der Krise, wo allein in .der Schweiz 82000
Arbeitslose gezdhlt werden (Gott ndhrt nicht alle Arbeits-
losen!), wo die Erde zum Jammertal geworden ist, an dem die
christlichen Kirchen eine nicht geringe Schuld trifft, just in
dieser Zeit kann ein gutgenihrtes, hochansehnliches Kollegium
von Kardindlen allen Christglaubigen zurufen, sie mdochten
~wenigstens fiir eine Weile ihre Gedanken von den irdischen
und vergéinglichen Dingen, durch die sie in der heutigen Zeit
k0 arg bedriingt werden, abwenden und auf die himmlischen
und ewig bestindigen hinlenken. Von der bangen und drang-
vollen Gegenwart mogen sie ihr Gemiit durch die Hoffnung
auf jene ewige Seligkeit emporrichten ...

Tausendneunhundert Jahre hat man die Menschheit genarrt
mit der ewigen Seligkeit, immer waren es Steine statt Brot.
Und sie soll sich weiter abwenden vom Diesseits, weiter auf
die versprochene Seligkeit warten? Sie soll sich weiter hin-
wenden zum ewigbestindigen, das wohl nur die « Hoffnung»
sein kann? .

aGibt es, geliebte Sohne, etwas Heiligeres, etwas, das mehr
einer Jahrhundertfeier wiirdig wire?s> Wen feiert die Kirche?
Den, der nicht wusste, wo er sein Haupt hinlege — oder sich
selbst? In seinem Namen feiert sie sich selbst, denn Christus
wiirde geben und nicht nehmen. Er wiirde es wahr machen:
geben ist seliger denn nehmen. Der Kirche geht es aber um’s
Nehmen. Dies geht aus der ganzen Bulle eindeutig hervor.

«Weil aber der vollkommene Ablass, den wir gewihren
werden, wihrend dieses Siihnejahres nur in Rom gewonnen
werden kann, ist es unser sehnlichster Wunsch, dass Ihr, ge-
liebte Sohne, in moglichst grosser Anzahl nach Rom wallfahren
kommt, nach Rom, das der Mittelpunkt des katholischen Glau-
bens und der Sitz und Wiohnort des Stellvertreter Jesu Christi
ist.. Der Ablasshandel wird zentralisiert! Wenn der Ablass nur
in Rom erhaltlich ist, dann kommt nicht nur der Peterspfennig,
dann muss sich Rom nicht mit Percenten begniigen.

Gleich einem geschéftstiichtigen Unternehmer werden die
Glaubigen reklameartig {iiber die Ablasszeremonien unter-
richtet, wo siz zu beten haben, wie oft sie beten miissen, was
sie beten miissen. Das Spezialangebot des Jubeljahres lautet:
«wir bestimmen ferner, dass dieser Jubildumsablass von den-
Glaubigen nicht nur fiir sich, sondern auch fiir die Verstorbenen
gewonnen werden kann, so oft sie die vorgeschriebenen Werke
richtig verrichten.» Wir wiederholen gesperrt: so oft sie dae
vorgeschriebenen Werke richtig verrichten! Kommentar iiber-
fliissig.

Nicht die ganze Welt kann nach Rom! Nicht allen Glaubigen
wird es moglich sein nach Rom zu fahren, selbst dann nicht,
wenn die Zentralstelle des schweiz. katholischen Volksvereins
in Luzern heute schon zur Teilnahme an den Pilgerziigen auf-
ruft. Die christliche Barmherzigkeit hat einen Ausweg. In einer
noch in Aussicht gestellten Bulle sollen die Bedingungen be-
kanntgegeben werden, unter denen der vollkommene Jubel-
ablass auch «von allen jenen Gldubigen ausserhalb Rom ge-
wonnen werden kann, die wie z. B. die Kranken, die Kranken-
warter, die Gefangenen, die unbemittelten zu stindiger Arbeit
gehaltenen Arbeiter, keine Reise nach der ewigen Stadt machen
konnen.» Also, Ihr Unbemittelten, zu sténdiger Arbeit gehal-
tenen Arbeiter, haltet die Mittel bereit. Auch Euer Geld wird
der Romkirche willkommen sein. Kauft Euch die billigen
Hoffnungen von Rom, wendet Euch ab vom grauen Diesseits

zu jenem himmlisch Ewigen, das erreichbar ist allein durch
romischen Jubelanlass nach dem Jahrhunderte alten, bewihrten
Rezept: So bald das Geld im Kasten klingt —! w.8s.

Freidenkerbekehrungen.
(Allgemeine Betrachtungen zu einem einzelnen Fall)

An J. K. — Besten Dank fiir die Zusendung des «Immer-
griin>-Heftchens mit der riihrenden Geschichte von der Bekeh-
rung des einstigen Freidenkers Professor S. Heergaurd in
Kopenhagen.

Ich habe von dem Manne nie etwas gehort, kann also nicht
beurteilen, wie es mit dessen freigeistiger Gesinnung bestellt
war. Aber wir wollen annehmen, er habe von sich selber wirk-
lich geglaubt, ein Freidenker zu sein; er schreibt wenigstens
von sich, er habe ungldubige Biicher geschrieben. Aber was
heisst das? So, wie er nun geworden ist, kann ihm ein Buch,
in dem nicht alles aut Gott zuriickgefiihrt ist, schon ein un-
glaubiges Buch =ein, .Des weitern heisst es in seinem Bekeh-
rungsbekenntnis, er habe «in aufrichtigem Glauben an die
Herrlichkeit der Wissenschaft geglaubt, fiir alle Falle in ihr
einen sichern Ruheort gefunden zu haben». Dann seien Leiden
und Schmerzen iiber ihn gekomen, und das Fundament, auf
das er geglaubt habe bauen zu konnen, sei zertriimmert
worden.

Schon diese Worta lassen vermuten, dass der Mann nie ein
rechter Freidenker war, d.h. sein Unglaube hat ihn nicht zu
neuen Erkenntnissen gefiihnt, er war fiir den Unglauben nicht
reif, und darum stand er dem Schicksal gegeniiber wie ein
Glaubiger. .

Der Glaubige wahnt sich mit der Annahme eines Gottes,
der jedes Menschen Schicksal in der Hand hat und schliesslich
alles zum guten Eunde fiithrt, im Besitze der Wahrheit. Er hat
keinen Grund, an ihr zu zweifeln. denn es ist eine beruhigende,
«mollige» Wahrheit. Er findet, weil «wohlgetan ist, was Gott
tuts, immer eine Auslegung seines Schicksal: zugunsten Gottes
und zugunsten seiner eigenen Beruhigung. Er klammert sich
an die Geborgenheit in Gott, er presst sich tief in das weiche
Kissen des Glaubens an die Kindschaft Gottes.

Der Unglaubige hat diesen Ruhepfiihl nicht. Bei Schicksals-
schlagen kann er sich nicht mit dem Troste einlullen, Gott habe
es aus lauter Liebe zu ihm so gefiigt und wenn es fiir ihn im
Leben keine Befreiung aus dem Elend oder Ungliick gebe, so
sei ihm doch der Himmsl der ewigsn Freude sicher. Weil aber
der Unglaubige durch keinen solchen Glauben seelisch (geistig)
gebunden ist, so steht fiir ihn der Weg zur Untersuchung der
eigentlichen Schicksalsursachen offen, und eben dieses Suchen
fuhrt ihn zu neuen Erkenntnissen.

Einziges Beispiel zur Erliuterung: Der Glaubige sieht in
dem heutigen Massenelend und sah vor Jahren im Kriege eine
Strafe oder Priifung Gottes. Er hat logischerweise keine andere
Wahil, als sie geduldig hinzunehmen und Gott noch dafiir zu
danken. Der Ungléaubige, der keinen alles machenden und fiir
alles- veraniwortlichen Gott als Abgrenzung seines Denkens an-
erkennt, forscht den Ursachen von Elend und Krieg nach und
findet sie an einem ganz andern Ort: bei den Menschen als
Menschenmachwerk, und er erkennt auch, dass sie von den
Menschen ausgeschieden und verunmoglicht werd=n koéunten.
Diese Erkenntnis fiihrt ihn, wenn er kein obarfliachlicher
Mensch ist, zur Tat; d.h. er wird zum Kampfer gegen Elend
und Krieg, zum Mitarbeiter an der Umgestaltung der zerriitteten
Verhiltnisse in wunserer sogenannten Kultur. Damit iiber-
schreitet er den engen Bannkreis der Sorge um sich selber;
er will auch den andern helfen, die in Entbehrung und Un-
freiheit leben. So wichst sich die Erkenntnis des Schicksals als
Menschenwerk, die Erkenntnis der Verantwortlichkeit des Ein-
zelnen fiir die Gesamtheit zur helfenden Tat aus. Wer den Weg
der Erkenntnis nicht geht, die Zusammenh#nge nicht sieht, der
hat auch keine Veramlassung, in der Entwicklung treibende
Kraft zu sein; Gott besorgt das Notige.

Nun gibt es allerdings auch Schicksalsschliige, die nicht auf



22 . DER FREIDENKER Nr. 3

die «Verhaltnisse» zuriickzufiihren sind: Krankheiten, Tod, Un-
gliicksfalle w.dgl. Von solchen scheint der frommgewordene
Professor betroffen worden zu sein.

Woher nimmt in solchen Fillen der Unglaubige die Kraft?
— Von nirgends her; er hat sie oder er hat sie nicht.

«Da haben wir's!> hore ich Gldubige triumphieren, «ein
Freidenker gibt selber zu, dass fiir ihn eine Kraftquelle, wie
die Religion eine ist, micht bestehe!»

Fehlschuss! denn ich habe von der Religion nicht behauptet,
dass sie eine Kraftquelle ist. Glaubiger und: Unglaubiger sind
in dieser Hinsicht ungefahr gleich gut oder gleich schlecht dran,
der Ungliaubige sicher nicht schlechter als der Glaubige. Denn
die Wiaahrheit ist doch die, dass bei beiden der Urgrund der
Kraft zur Ueberwindung schwerer Erlebnisse in ihrer eigenen
physiologisch-psychischen Beschaffenheit liegt. Wird die Ge-
fithlsbedringnis (Trauer, Enttduschung, Angst) im Menschen
iibermichtig, so verliert sowohl der «Glaubes wie die «Ver-
nunft> die Ziigel aus der Hand, der Mensch sieht keinen Aus-
weg mehr, er wird schwermiitig, er macht seinem Leben ein
Ende. Das muss man sich vor Augen halten:-es gibt so gut reli-
giése Selbstmorder wie unglaubige. Darin entscheidet nicht die
Lebensanschauung, sondern die Gemiitsveranlagung. Der eine
ertragt ungeheuer viel und bleibt aufrecht, der andere wird
schon von einem leichten Sturme geknickt, sowohl unter Glau-
bigen wie unter Freidenkern. Dies festzustellen -ist ein -Gebot
der Ehrlichkeit. Es ist ebenso falsch, den Glauben an die Hilfe
Gottes als eine Kraft anzusehen, wie die Ueberwindung
schwerer seelischer Erschiitterungen aus eigener Kraft sich zum
Verdienst anzurechnen; der Glaubige wie der Ungldubige hatte
so viel Ueberschuss an Lebenskraft, dass das «Schicksaly da-
gegen nicht aufzukommen vermochte, das ist alles.

Wenn nun Professor Heergaurd unglaubig war, solange es
ihm gut ging, und fromm wurde, sobald eine seelische Er-
schiitterung eintrat, so ist damit klar bewiesen, dass er sich
im Wohlergehen iiber sich selber getiuscht hatte. Er hatte im
Wohlergehen «Gott> nicht nétig, oder er hatte Gott vergessen,
weil er ihn nicht brauchte, wie ein gesunder die Mixturen ver-
gisst, die im Schranke stehen und sich erst wieder ihrer er-
innert, wenn er sich iibel fiihlt. Professor Heergaurd hielt sich
fiir stark, solange er nicht angegriffen wurde, er stand fest,
solange er nicht gestossen wurde, er bildete sich ein, keiner
Hilfe zu bediirfen, solange weit und breit keine Gefahr im Ver-
zuge war. Wie das Kind lustig und frohlich auf der Strasse
spielt, wenn ein gefiirchteter Hund weit weg oder hinter Git-
tern ist, aber hilfesuchend und heulend zur Mutter eilt, wenn
er herankommt, so hat sich der seiner Veranlagung nach an-
lehnungsbediirftige Herr Professor vor dem «Schicksal» zur
Mutter Religion zuriickgefliichtet und sich hinter ihre Schiirze
verborgen. Er wusste im Wohlergehen nicht, dass er zum Frei-
denker das Riistzeug eines starken Gemiites nicht besitze, er
hatte sich irrtiimlicherweise von der Religion, von der Hand-
habe-1llusion wegbegeben. Zur Vernichtung des eigenen Lebens
hatte er zuviel gesunden Selbsterhaltungstrieb, aber er hatte
zu wenig Gemiitskraft, um ohne die Illusion einer m#chtigen
Hilfe auszukommen. Daraus folgt, dass er kein Freidenker war.

Wenn der Herr Professor einmal geglaublt hat, in der
Wissenschaft «fiir alle Fille einen sichern Ruheort zu haben:
und dann die beschriebene Enttiuschung erlebte, so liegt der
Fehler nicht hei der Wissenschaft, sondern beim Harrn Pro-
fessor.

- Die Wissenschaft hai doch nicht die Aufgabe, gegen Ge-
miitserschiitterungen als Dampfer zu wirken. Es kann einer
ein Zoologe oder Chemiker oder Astronome von Weltruf sein
und doch bei verhiltnismissig geringen Amfechtungen seelisch
zusammenzubrechen. Gewiss kann ein Gelehrter so ganz von
seiner Wissenschaft durchdrungen sein, dass die Beschaftigung
mit ihr fiir ihn Leben, Gliick bedeutet und dass er in schwer-
sten Stunden in ihr Halt, Entspannung, «Trosty, d.h. den Sinn
seines Daseins findet. Dies liegt aber nicht im Wesen der
Wissenschaft, sondern im Wesen des betreffenden Menschen.

Diese innige Verbundenheit mit der Wissenschaft ist bei
Professor Heerdaur offensichilich nicht vorhanden, und darum

konnte letztere ihm in seinen Noéten nicht als Heilmittel dienen.
Wenn er dieses « Versagen:» zu Ungunsten der Wissenschaft
auslegt, so zeigt er auch dadurch, dass er den Ursachen nicht
auf den Grund geht und demnach kein Freidenker war zu der
Zeit, als er sich unglaubig wihnte, ohne es im Grunde seines
Wesens zu sein.

Es wirkt iibrigens ordentlich belustigend, zu sehen, wie
eifrig die Hirten der grossen frommen Herde die vereinzelten
« Freidenker-Bekehrungen » sammeln und ihren Gldubigen auf-
tischen, wenn man weiss, dass diesen wenigen Wiederfromm-
gewondenen und Niefreigewesenen Millionen anderer gegen-
iiberstehen, die die « Wohltaten » der Religion und der Kirche
fiir sich entschieden und zeitlebens ablehnen. E. Brauchlin.

fF" | Der Gegner an der Arbeit. | U8

Priester und Proletariat.

Die «Neuen Ziircher Nachrichten» weisen in einem Leitar-
tikel auf ein Schriftchen hin, das eine katholische Junggruppe
(Silvania - Werkstudenten) verbreitet; diese Jungens schei-
nen (o Schreck) plotzlich den sozialen Rappel bekommen zu
haben. Dasteht also:

«Und doch gibt es auch bei uns ein Problem: Priester und
Proletarier. Wir haben Tausende von Arbeitern, die kirchlich
abseits stehen, die durch die Seelsorge nicht erfasst werden.
In der Silvaniaschrift lesen wir: «Der Pfarrer jammert iiber
des Proletariers Unverstindnis fiir des Pfarrers Sinn und Sen-
dung. Der Proletarier seinerseits bezichtigt den «Pfarrer: der
Teilnahmslosigkeit und Unfihigkeit gegeniiber des Proletariers
Not. Kein Zweifel: es gibt Massen, die sich heute keinen Pfif-
ferling um den Pfarrer kiimmern. :

«Was haben die «Pfarrer» fiir die Arbeiter getan? fiir ein
menschenwiirdiges Dasein der Arbeiter? fiir gerechte Lohn-
verhéltnisse? fiir notwendige Wohlfahrtseinrichtungen? —
Katholischerseits wird, sobald von sozialer Hilfe der Kirche
die Rede ist, siegreich auf das Rundschreiben «Rerum nova-
rumy und neuestens auf «Quadragesimo Anno» hingewiesen.
Diese pépstlichen Erlasse in Ehren: aber wird der zehnte Teil
der in diesen Rundschreiben aufgestellten Leitsitze verwirk-
licht? Wenig helfen dem Proletarier bloss papierene Schrei-
ben. Er will Tatsachen. Vor allem andern will er. Beweise, dass
die «Ffarrer» soziales Verstandnis und Helfen nicht nur predi-
gen, sondern iiben.»

Und der Herr Artikelschreiber in der Kutte, anstatt sich an
die Brust-zu klopfen und die Fehler im eigenen Lager einzu-
gestehen, nimmt einfach seinen gesalbten Journalistenrevolver
und schiesst los:

«Denn es bleibt die betriibende Tatsache, dass Tausende
von katholischen Proletariern der Kirche entfremdet sind, dass
in den Reihen des Proletariats ein tiefes Misstrauen gegen .den
Kilerus entstanden ist.

Die Griinde fiir diese betriibende Erscheinung sind mannig-
facher Art.

In erster Linie nenne ich die fortgesetzten, unsinnigen, un-
gerechten Hetzereien der kommunistischen und sozialistischen
Presse, die in der Schweiz ein unverantwortliches Spiel treibt.
Wer jahraus, jahrein diese verhetzende, vergiftende Kost ge-
niesst, muss bald mit einer wahren Abscheu gegzn Priester
und Pfarrer erfiillt sein. Nimmt man dazu das Liigengewebe,
das die Freidenker- und Gottlosenbewegung in einem fort
spinnt, dann wundert man sich nicht, dass das irregefiihrte
Proletariat im Priester einen Feind erblickt.»

Lassen wir die Pfaffen nur weiterhin streng proletuiisch
anmutende Betfabriken aufstellen, deren Architektur dem so
verhassten «Kulturbolschewismus» entliehen ist. Der Geist der
Kirche #ndert sich deswegen nicht und der Prolet vergisst
trotzdem nicht, wie die Kirche und deren Politik ihn stets vear-
raten hat; die letzten paar Monate lassen, an einer Menge von
Schulbeispielen betrachtet, wahrlich nicht einen noch so klei-
nen Zweifel zuriick. Und weil derzeit so viel von Lohnabbau
die Rede ist und alle Frommler da mithelfen wollen, so wire



	Freidenkerbekehrungen

