
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 3

Artikel: Freidenkerbekehrungen

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 DER FRREIDENKER 21

dertfeier gewesen sein. Aber was half es. Auf Drängen seines
Hofstaates hat er nachgegeben. Er sagt selber in seinem Quod

nuper: «ist es auch noch nicht genau historisch (festgelegt, in
welches Jahr jenes Ereignis zu verlegen ist, so ist die Tatsache
selbst — .» So ist die Talsache nicht ein Beweis für die
Unfehlbarkeit! Immerhin, die Tatsache, dass Pius XI. sich Statthalter
Gottes auf Erden nennt ist historisch bewiesen, somit das «heilige

Jahr.- gerechtfertigt, selbst wenn Jesus bereits 1928 hätte

gefeiert werden sollen. ¦

Wäre es nicht eine krasse Raumverschwendung, so wäre
es interessant dieses «Kultur;: -Dokument den Lesern zu
unterbreiten. Somit nur Proben, sogenannte Kostproben!

Im Zeitalter der Krise, wo allein in .der Schweiz 82000

Arbeitslose gezählt werden (Gott nährt nicht alle Arbeitslosen!),

wo die Erde zum Jammertal geworden ist, an dem die
christlichen Kirchen eine nicht geringe Schuld trifft, just in
dieser Zeit kann ein gutgenährtes, hochansehnliches Kollegium
von Kardinälen allen Christgläubigen zurufen, sie möchten

•wenigstens für eine Weile ihre Gedanken von den irdischen
und vergänglichen Dingen, durch die sie in der heutigen Zeit
so arg bedrängt werden, abwenden und auf die himmlischen
und ewig beständigen hinlenken. Von der bangen und drangvollen

Gegenwart mögen sie ihr Gemüt durch die Hoffnung
auf jene ewige Seligkeit emporrichten...?

Tausendneunhundert Jahre hat man die Menschheit genarrt
mit der ewigen Seligkeit, immer waren es Steine statt Brot.
Und sie soll sich weiter abwenden vom Diesseits, weiter auf
die versprochene Seligkeit warten? Sie soll sich weiter
hinwenden zum ewigbeständigen, das wohl nur die « Hoffnung >

sein kann?
«Gibt es, geliebte Söhne, etwas Heiligeres, etwas, das mehr

einer Jahrhundertfeier würdig wäre?» Wen feiert die Kirche?
Den, der nicht wusste, wo er sein Haupt hinlege — oder sich
selbst? In seinem Namen feiert sie sich selbst, denn Christus
würde geben und nicht nehmen. Er würde es wahr machen:
geben ist seliger denn nehmen. Der Kirche geht es aber um's
Nehmen. Dies geht aus der ganzen Bulle eindeutig hervor.

fWeil aber der vollkommene Ablass, den wir gewähren
werden, während dieses Sühnejahres nur in Rom gewonnen
werden kann, ist es unser sehnlichster Wunsch, dass Ihr,
geliebte Söhne, in möglichst grosser Anzahl nach Rom wallfahren
kommt, nach Rom, das der Mittelpunkt des katholischen Glaubens

und der Sitz und Wohnort des Stellvertreter Jesu Christi
ist.: Der Ablasshandel wird zentralisiert! Wenn der Ablass nur
in Rom erhältlich ist, dann kommt nicht nur der Peterspfennigi,
dann muss sieh Rom nicht mit Percenten begnügen.

Gleich einem geschäftstüchtigen Unternehmer werden die
Gläubigen reklameartig über die Ablasszeremonien
unterrichtet, wo sie zu beten haben, wie oft sie beten müssen, was
sie beten müssen. Das Spezi alangebot des Jubeljahres lautet:
«wir bestimmen ferner, dass dieser Jubiläumsablass von den
Gläubigen nicht nur für sich, sondern auch für die Verstorbenen
gewonnen werden kann, so oft sie die vorgeschriebenen Werke
richtig verrichten.» Wir wiederholen gesperrt: so oft sie die
vorgeschriebenen Werke richtig verrichten! Kommentar
überflüssig.

Nicht die ganze Welt kann nach Rom! Nicht allen Gläubigen
wird es möglich sein nach Rom zu fahren, selbst dann nicht,
wenn die Zentralstelle des Schweiz, katholischen Volksvereins
in Luzern heute schon zur Teilnahme an den Pilgerzügen
aufruft. Die christliche Barmherzigkeit hat einen Ausweg. In einer
noch in Aussicht gestellten Bulle sollen die Bedingungen
bekanntgegeben werden, unter denen der vollkommene Jubel-
ablass auch «von allen jenen Gläubigen ausserhalb Rom
gewonnen werden kann, die wie z. B. die Kranken, die Krankenwärter,

die Gefangenen, die unibemittelten zu ständiger Arbeit
gehaltenen Arbeiter, keine Reise nach der ewigen Stadt machen
können.» Also, Ihr Unbemittelten, zu ständiger Arbeit gehaltenen

Arbeiter, haltet die Mittel bereit. Auch Euer Geld wird
der Romkirche willkommen sein. Kauft Euch die billigen
Hoffnungen von Rom, wendet Euch ab vom grauen Diesseits

zu jenem himmlisch Ewigen, das erreichbar ist allein durch
römischen Jubelanlass nach dem Jahrhunderte alten, bewährten
Rezept : So bald das Geld im Kasten klingt — W. S.

Freidenkerbekehrungen.
(Allgemeine 'Betrachtungen zu einem einzelnen Fall)

An J. K. — Besten Dank für die Zusendung des «Immer-
grün»^Heftchens mit der rührenden Geschichte von der Bekehrung

des einstigen Freidenkers Professor S. Heergaurd ia
Kopenhagen.

Ich habe von dem Manne nie etwas gehört, kann also nicht
beurteilen, wie es mit dessen freigeistiger Gesinnung bestellt
war. Aber wir wollen annehmen, er habe von sich selber wirklich

geglaubt, ein Freidenker zu sein; er schreibt wenigstens
von sich, er habe ungläubige Bücher geschrieben. Aber was
heisst das? So, wie er nun geworden ist, kann ihm ein Buch,
in dem nicht alles auf Gott zurückgeführt ist, schon ein
ungläubiges Buch sein, .Des weitern heisst es in seinem Bekeh-
runigsbekeimtnis, er habe «in aufrichtigem Glauben an die
Herrlichkeit der Wissenschaft geglaubt, für alle Fälle in ihr
einen sichern Ruheort gefunden zu haben». Dann seien Leiden
und Schmerzen über ihn gekomen, und das Fundament, auf
das er geglaubt habe bauen zu können, sei zertrümmert
worden.

Schon diese Worte lassen vermuten, dass der Manu nie ein
rechter Freidenker war, d. h. sein Unglaube hat ihn nicht zu
neuen Erkenntnissen geführt, er war für den Unglauben nicht
reif, und darum stand er dem Schicksal gegenüber wie ein
Gläubiger.

Der Gläubige wähnt sich mit der Annahme eines Gottes,
der jedes Menschen Schicksal in der Hand hat und schliesslich
alles zum guten Ende führt, im Besitze der Wahrheit. Er hat
keinen Grund, an ihr zu zweifeln, denn es ist eine beruhigende,
«mollige» Wahrheit. Er findet, weil swohlgetan ist, was Gott
tut», immer eine Auslegung seines Schicksals zugunsten Gottes
und zugunsten seiner eigenen Beruhigung. Er klammert sich
an die Geborgenheit in Gott, er presst sich tief in das weiche
Kissen des Glaubens an die Kindschaft Gottes.

Der Ungläubige hat diesen Ruhepfühl niclit. Bei Schicksals-
schlägen kann er sich nicht mit dem Tröste einlullen, Gott habe
es aus lauter Liebe zu ihm so gefügt und wenn es für ihn im
Leben keine Befreiung aus dem Elend oder Unglück gebe, so
sei ihm doch der Himmel der ewigen Freude sicher. Weil aber
der Ungläubige durch keinen solchen Glauben seelisch (geistig)
gebunden ist, so steht für ihn der Weg zur Untersuchung der
eigentlichen Schicksalsursachen offen, und ebeu dieses Suchen
führt ihn zu neuen Erkenntnissen.

Einziges Beispiel zur Erläuterung: Der Gläubige sieht in
dem heutigen Massenelend und sah vor Jahren im Kriege eine
Strafe oder Prüfung Gottes. Er hat logischei-weise keine andere
Wahl, als sie geduldig hinzunehmen und Gott noch dafür zu
danken. Der Ungläubige, der keinen alles machenden und für
alles- verantwortlichen Gott als Abgrenzung seines Denkens
anerkennt, forscht den Ursachen von Elend und Krieg nach und
findet sie an einem ganz andern Ort: bei den Menschen als
Menschenmachwerk, und er erkennt auch, dass sie von den
Menschen ausgeschieden und verunmöglicht werden könnten.
Diese Erkenntnis führt ihn, wenn er kein oberflächlicher
Mensch ist, zur Tat; d.h. er wird zum Kämpfer gegen Elend
und Krieg, zum Mitarbeiter an der Umgestaltung der zerrütteten
Verhältnisse in unserer sogenannten Kultur. Damit
überschreitet er den erigen Bannkreis der Sorge um sich selber;
er will auch den andern helfen, die in Entbehrung und

Unfreiheit leben. So wächst sich die Erkenntnis des Schicksals als
Menschenwerk, die Erkenntnis der Verantwortlichkeit des
Einzelnen für die Gesamtheit zur helfenden Tat aus. Wer den Weg
der Erkenntnis nicht geht, die Zusammenhänge nicht sieht, der
hat auch keine Veranlassung, in der Entwicklung treibende
Kraft zu sein; Gott besorgt das Nötige.

Nun gibt es allerdings auch Schicksalsschläge, die nicht auf



22 DER FRE I DENKER Nr. 3

die «Verhältnisse» zurückzuführen sind: Krankheiten, Tod,
Unglücksfälle lui. dgl. Von solchen scheint der frommgewordene
Professor betroffen worden zu sein.

Woher nimmt in solchen Fällen der Ungläubige die Kraft?
— Von nirgends her ; er hat sie oder er hat sie nieht.

«Da haben wir's!» höre ich Gläubige triumphieren, «ein
Freidenker gibt selber zu, dass für ihn eine Kraftquelle, wie
die Religion eine ist, nicht bestehe!»

Fehlscbuss denn ich habe von der Religion nicht behauptet,
dass sie eine Kraftquelle ist. Gläubiger und Ungläubiger sind
in dieser Hinsicht ungefähr gleich gut oder gleich sehlecht dran,
der Ungläubige sicher nicht schlechter als der Gläubige. Denn
die Wahrheit ist doch die, dass bei beiden der Urgrund der
Kraft zur Ueberwindung schwerer Erlebnisse in ihrer eigenen
physiologisch-psychischen Beschaffenheit liegt. Wird die
Gefühlsbedrängnis (Trauer, Enttäuschung, Angst) im Menschen
übermächtig, so verliert sowohl der «Glaube» wie die
«Vernunft» die Zügel aus der Hand, der Mensch sieht keinen Ausweg

mehr, er wird schwermütig, er macht seinem Leben ein
Ende. Das muss man sich vor Augen halten : es gibt so gut
religiöse Selbstmörder wie ungläubige. Darin entscheidet nicht die
Lebensansehauung, sondern die Gemütsveranlagung. Der eine

erträgt ungeheuer viel und bleibt aufrecht, der andere wird
schon von einem leichten Sturme geknickt, sowohl unter Gläubigen

wie unter Freidenkern. Dies festzustellen ist ein Gebot
der Ehrlichkeit. Es ist ebenso falsch, den Glauben an die Hilfe
Gottes als eine Kraft anzusehen, wie die Ueberwindung
schwerer seelischer Erschütterungen aus eigener Kraft sich zum
Verdienst anzurechnen; der Gläubige wie der Ungläubige hatte
so viel Ueberschuss an Lebenskraft, dass das «Schicksal»
dagegen nicht aufzukommen vermochte, das ist alles.

Wenn nun Professor Heergaurd ungläubig war, solange es

ihm gut ging, und fromm wurde, sobald eine seelische

Erschütterung eintrat, so ist damit klar bewiesen, dass er sich

im Wohlergehen über sich selber getäuscht hatte. Er hatte im
Wohlergehen «Gott» nicht nötig, oder er hatte Gott vergessen,
weil er ihn nicht brauchte, wie ein gesunder die Mixturen ver-
gisst, die im Schranke stehen und sich erst wieder ihrer
erinnert, wenn er sich übel fühlt. Professor Heergaurd hielt sich
für stark, solange er nicht angegriffen wurde, er stand fest,
solange er nicht gestossen wurde, er bildete sich ein, keiner
Hilfe zu bedürfen, solange weit und breit keine Gefahr ini Verzuge

war. Wie das Kind lustig und fröhlich auf der Strasse

spielt, wenn ein gefürchteter Hund weit weg oder hinter
Gittern ist, aber hilfesuchend und heulend zur Mutter eilt, wenn
er herankommt, so hat sich der seiner Veranlagung nach

anlehnungsbedürftige Herr Professor vor dem «Schicksal» zur
Mutter Religion zurückgeflüchtet und sich hinter, ihre Schürze

verborgen. Er wusste im Wohlergehen nicht, dass er zum
Freidenker das Rüstzeug eines starken Gemütes nicht besitze, er
hatte sich irrtümlicherweise von der Religion, von der
Handhabe-Illusion wegbegeben. Zur Vernichtung des eigenen Lebens
hatte er zuviel gesunden Selbsterhaltungstrieb, aber er hatte
zu wenig Gemütskraft, um ohne die Illusion einer mächtigen
Hilfe auszukommen. Daraus folgt, dass er kein Freidenker' war.

Wenn der Herr Professor einmal geglaubt hat, in der
Wissenschaff «für alle Fälle einen sichern Ruheort zu haben:?

und dann die beschriebene Enttäuschung erlebte, so liegt der
Fehler nicht bei der Wissenschaft, sondern beim Herrn
Professor.

Die Wissenschaft hat doch nicht die Aufgabe, gegen
Gemüts erschütterungen als Dämpfer zu wirken. Es kann einer
ein Zoologe oder Chemiker oder Astronome von Weltruf sein
und doch bei verhältnismässig geringen Anfechtungen seelisch
zusammenzubrechen. Gewiss kann ein Gelehrter so ganz von
seiner Wissenschaft durchdrungen sein, dass die Beschäftigung
mit ihr für ihn Leben, Glück bedeutet und dass er in schwersten

Stunden in ihr Halt, Entspannung, «Trost», d.h. den Sinn
seines Daseins findet. Dies liegt aber nicht im Wesen der
Wissenschaft, sondern im Wesen des betreffenden Menschen.

Diese innige Verbundenheit mit der Wissenschaft ist bei
Professor Heerdaur offensichtlich nicht vorhanden, und darum

konnte letztere ihm in seinen Nöten nicht als Heilmittel dienen.
Wenn er dieses « Versagen » zu Ungunsten der Wissenschaft
auslegt, so zeigt er auch dadurch, dass er den Ursachen nicht
auf den Grund geht und demnach kein Freidenker war zu der
Zeit, als er sich ungläubig wähnte, ohne es im Grande seines
Wesens zu sein.

Es wirkt übrigens ordentlich belustigend, zu sehen, wie
eifrig die Hirten der grossen frommen Herde die vereinzelten
« Freidenker-Bekehrungen » sammeln und ihren Gläubigeu
auftischen, wenn man weiss, dass diesen wenigen Wiederfromm-
gewordenen und Niefreigewesenen Millionen anderer
gegenüberstehen, die die « Wohltaten » der Religion und der Kirche
für sich entschieden ünd zeitlebens ablehnen. E. Brauchlin.

|IMF**| Der Gegner an der Arbeit. jj^Bj
Priester und Proletariat.

Die «Neuen Zürcher Nachrichten» weisen in einem Leitartikel

auf ein Schriftchen hin, das eine katholische Junggruppe
(.Silvania - Werkstudenten) verbreitet; diese Jungens scheinen

(o Schreck) plötzlich den sozialen Rappel bekommen zu
haben. Da steht also :

«Und doch gibt es auch bei uns ein Problem: Priester und
Proletarier. Wir haben Tausende von Arbeitern, die kirchlich
abseits stehen, die durch die Seelsorge nicht erfasst werden.
In der Silvaniaschrift lesen wir: «Der Pfarrer jammert über
des Proletariers Unverständnis für des Pfarrers Sinn und
Sendung. Der Proletarier seinerseits bezichtigt den «Pfarrer:; der
Teilnahmslosigkeit und Unfähigkeit gegenüber des Proletariers
Not. Kein Zweifel: es gibt Massen, die sich heute keinen
Pfifferling um den Pfarrer kümmern.

«Was haben die «Pfarrer» für die Arbeiter getan? für ein
menschenwürdiges Dasein der Arbeiter? für gerechte
Lohnverhältnisse? für notwendige Wohlfahrtseinrichtungen? —
Katholischerseits wird, sobald von sozialer Hilfe der Kirche
die Rede ist, siegreich auf das Rundsohreiben «Rerum novarum»

und neuesten» auf «Quadragesimo Anno» hingewiesen.
Diese päpstlichen Erlasse in Ehren: aber wird der zehnte Teil
der in diesen Rundschreiben aufgestellten Leitsätze verwirklicht?

Wenig helfen dem Proletarier bloss papierene Schreiben.

Er will Tatsachen. Vor allem andern will er Beweise, dass
die «Pfarrer» soziales Verständnis und Helfen nicht nur predigen,

sondern üben.»
Und der Herr Artikelschreiber in der Kutte, anstatt sich an

die Brust zu klopfen und die Fehler im eigenen Lager
einzugestehen, nimmt einfach seinen gesalbten Journalistenrevolver
und schiesst los:

«Denn es bleibt die betrübende Tatsache, dass Tausende
von katholischen Proletariern der Kirche entfremdet sind, dass
in den Reihen des Proletariats ein tiefes Misstrauen gegen den
Klerus entstanden ist.

Die Gründe für diese betrübende Erscheinung sind mannigfacher

Art.
In erster Linie nenne ich die fortgesetzten, unsinnigen,

ungerechten Hetzereien der kommunistischen und sozialistischen
Presse, die in der Schweiz ein unverantwortliches Spiel treibt.
Wer jahraus, jahrein diese verhetzende, vergiftende Kost
geniesst, muss bald mit einer wahren Abscheu gegen Priester
und Pfarrer erfüllt sein. Nimmt man dazu das Lügengewebe,
das die Freidenker- und Gottlosenbewegung in einem fort
spinnt, dann wundert man sich nicht, dass das irregeführte
Proletariat im Priester einen Feind erblickt.»

Lassen wir die Pfaffen nur weiterhin streng proletarisch
anmutende Betfabriken aufstellen, deren Architektur dem f-o

verhassten «Kulturbolschewismus» entliehen ist. Der Geht der
Kirche ändert sich deswegen nicht und der Prolet vergisst
trotzdem nieht, wie die Kirche und deren Politik ihn stets
verraten hat; die letzten paar Monate lassen, an einer Menge von
Schulbeispielen betrachtet, wahrlich nicht einen noch so kleinen

Zweifel zurück. Und weil derzeit so viel von Lohnabbau
die Rede ist und alle Frömmler da mithelfen wollen, so wäre


	Freidenkerbekehrungen

