
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 3

Artikel: Anno Santo

Autor: W.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20 DER FRREIDENKER Nr. 3

warum erzieht er seine Kinder religiös, ohne selbst religiös
zu sein?

Das lässt sich nur psychologisch erklären. Es handelt sich
um sehr verborgene Motive, die den beteiligten Menschen
nicht im entferntesten zum Bewusstsein kommen. Die heutige
Familie ist nämlich auf der' Vorherrschaft des Mannes aufgebaut,

welcher sich Frau und Kinder unterzuordnen haben. Die
Religion bekräftigt diese Unterordnung, daher ist die religiöse
Frau für den Mann eine bequemere Frau und religiöse Kinder

sind leichter zu dirigieren. Denn Gott ist ja nur das
Spiegelbild der irdischen Autorität. Die Vorstellung eines
himmlischen Vaters, der nach Willkür belohnen und strafen kann,
bekräftigt nur das Abhängigkeitsverhältnis der Familienangehörigen

vom Familienoberhaupt.
Dies gilt auch für die proletarische Familie und hier

vielleicht sogar noch mehr als für die gutbürgerliche Familie.
Denn der in seinem Berufe entrechtete Prolet, der infolge der
Unsicherheit seiner Existenz an einem bedrückenden
Minderwertigkeitsgefühl leidet, flüchtet geradezu in den ihm durch
Brauch und Herkommen gesicherten Herrschbereich seiner
Familie. Dort ist er jemand, während er im kapitalistischen
Getriebe nur eine Nummer ist, ein unscheinbares Rädchen,
das jederzeit ausgewechselt werden -kann. Seines Ichgefühls
beraubt, hält er krampfhaft an seinem patriarchalischen
Vorrecht in der Familie fest, um so krampfhafter als er fühlt,
dass die F'amiliengemeinschaft durch die kapitalistische
Entwicklung längst zersetzt und vielfach schön ganz zertrümmert
ist.

Hier liegt die Hauptwurzel der scheinbaren « Indolenz >

jener Ungläubigen, die noch der Religionsgemeinschaft angeT
hören, obwohl sie als « räudige Schafe » die innere Verpflichtung

hätten, der Kirche den Rücken zu kehren. Statt dessen
lassen sie sich noch kirchlich trauen und ihre Kinder noch
taufen. Dass die Kirche diese Zusammenhänge richtig erkannt
hat, das beweist schon die Ehe-Enzyklika des gegenwärtigen
Papstes. Dort wird ganz folgerichtig der biblische Satz in den
Vordergrund geschoben, der die Frau dem Manne unterordnet:

Er soll Dein Herr sein! Und auch der Faschismus hat
sich dieser verlockenden Ideologie bemächtigt. Die Frau soll
< versorgt » werden, dafür hat sie zu gehorchen und Kinder
zu gebäreu.

Was folgt aus alledem Dass der Abbau der religiösen
Rückstände nicht durch die Verstandestätigkeit allein besorgt
werden kann. Wir müssen vielmehr der Religion auf ihren
verschlungenen Pfaden folgen. Soziologisch und psychologisch.
Mit der blossen Ablehnung des religiösen Klimbims ist es
nicht getan, sondern wir müssen auf unsere Weise die
Lebensbeziehungen der Menschen weltlich erfassen, um jene see¬

lischen Bindungen wach zu erhalten, die durch das Leben
selbst gegeben sind. Das ist der Sinn der Jugendweihe und
der Totenfeier, und wir werden diese Feier noch ergänzen
müssen durch Ehefeiern, wenn wir auch die Ehe in ihrer
veralteten Form ablehnen.

Nicht um eine Nachahmung religöser Gebräuche handelt
es sich und schon gar nicht um « Religionsersatz - sondern
um Erfüllung uralter seelischer Bindungen mit neuem Geiste.
Inwieweit wir in der künftigen klassenlosen und daher wirklich

religionslosen Gesellschaft uns von dem « Plunder der
Vergangenheit > befreien können, diese P'räge wollen wir
getrost der Zukunft überlassen. Hartwig.

Anno Santo.
Mit dei- bewährten theateralischen Aufmachung hat Rom

ein heiliges Jahr in Scene gesetzt. Die Bulle «Quod nuper» ist,
nachdem der heilige Vater in einem Zeremoniel die Erlaubnis
dazu gegeben hat, nach altem Brauche am Portal von St. Peter
angeheftet worden.

Ein «heiliges Jahr:; ist keine alljährliche Sache; mit andern
Worten, -nur jedes »fünfundzwanzigste Jahr wird heilig
gesprochen. Das letzte war 1925 und wenn es nichts mehr Neues

gäbe unter der Sonne, so wäre das nächste heilige Jahr 1950

gewesen. Es gibt also selbst in der dogmatischen Kirche noch
Neues: Das heilige Jahr 1933/34.

Die Krise herrscht in der Welt. Man darf wohl ohne
weiteres annehmen, dass aarch in der römischen Kirche Krise
herrscht, dass die Peterspfennige spärlicher nach Rom wandern
als auch schon. Und wie wiid dieser Krise begegnet? Ganz
einfach, denn der Zweck heiligt die Mittel. Das Kardinalskollegium

hat sich einfach dahin geeinigt, dass mit allem Pomp
ein «heiliges Jahr eingesetzt werde zur Erinnerung des
angeblichen Todesjahres von Jesus Christus. Es handelt sich also
gemäss der Bulle um ein «ausserordentliches Heiliges Jahr und
ein allgemeines grosses Jubiläum zur Feier des 19. Jahrhunderts

seit der Erlösung des Menschengeschlechts.-
Ist das Menschengeschlecht wirklich erlöst? Wenn man diese

Bidle zum «heiligen Jahr» liest, die wörtlich in allen römischen
Ablegern der Schweiz abgedruckt war, dann ist man ausser
Zweifel, wovon diese Christgläubigeu, an die sich die Bulle
richtet, erlöst sind. Angesichts solcher Bullen, denn es sind
weitere in Aussicht gestellt, ist es ganz hoffnungslos für
Kulturprobleme zu kämpfen — vorausgesetzt natürlich, dass dde

Gläubigen diese Ankündigung nicht .selbst durchsichtig und
schwach finden. Immerhin einige Hoffnung!

Pius XI. soll anfänglich, infolge der bestehenden Unsicherheit

über das Todesjahr, gegen die Abhaltung dieser Jahrhun-

Literatur.

Utopolis, Roman von .Werner Illing, Verlag Der Bücherkreis
G. m. b. H. 1930. In Ganzleinen geb. Mk. 4.30.

Der Bucliuimschlag trägt über dem Titel die etwas .prätentiöse
Zusammenstellung der Namen « Thomas Moros 18. Jahrhundert,
Ballany 19. Jahrhundert und Illing 20. Jahirhundert », d. h. der
Verfasser oder der Verleger rangiert Illing, den Verfasser des Buches,
als 3. Prominenten des utopischen oder Zukunftsromans : « Morus-
BöUany-Illing » Halten wir uns darüber nicht weiter auf!
«Utopolis» ist ein phantastischer Roman; ein Wunschbild, das nicht
verwirklicht wenden kann, die Zeichnung eines Zukumfts-Zeitbildes,
das an krassen Unmöglichkeiten leidet. Im sozialistischen Staate
besteht eine Hauptstadt zum Teil sozialistisch, zulm Teil bürgerlich
organisiert. Unter den Augen und den gewaltigen elektrischen Ver-
teidigungsmitteiln dm Regierungspalaste des Proletariats, einem
« Turm », organisieren die « Privaten » eins Konterrevolution, wählen
und krönen einen Kaiser, stellen eine Armee ins Feld, kommen mit
Sprengungen bis an die Fundamente des Regienungspalastes etc.
Aber die Gescheitheit und Tatkraft des Hamburger Matrosen, des
Verfassers, rettet den Zukunftsstaat. Die « Privaten » werden
ausgerottet und ihre Stadt mitsamt dem Dom, der gleichzeitig als Kirche
und als Börse gedient hat, zerstört!

Der Roman ist eine Ich-Erzählung. Der Matrose Illing, der
Verfasser des Buches, erzählt seine Heldentaten selbst, etwas un¬

glaubwürdig, aufdringlich. Sehr vieles wird vorausgesetzt, insbesondere

das Wichtigste, das Wirtschftlich-Oekonomische. E. A.

Aus dem Heidenspälterlein von Ernst Weiss, ecrivain, Basel.

Golgatha paganerum.
Hätte ich am Kreuz gehangen,
Würd' ich mich bedanken schön,
All mein schweres Leid und Bangen
Gottgewollt verdreht zu seh'n.
Könnte auch nicht einig gehen,
Solehen Gottes Sohn zu sein,
Würde noch im Grabe drehen
Protestierend mein Gebein.
Wär' ich gar noch auferstanden,
Um bei Väterchen zu sein, ¦

Würd's mich ekeln, dass sie fanden
Sohnesmord im Glorienschein.
Lohnt sich nicht um Menschensünde,
Dass sich eine Fliege schneuzt,
Wen'ger noch, dass Gottes Kinde
Blutend seine Glieder spreizt.
Denn die Sünde ist Erfindung,
Schlauer Theologenkniff
Und perfid erdachte Bindung
An der Roma Beutelgriff.



Nr. 3 DER FRREIDENKER 21

dertfeier gewesen sein. Aber was half es. Auf Drängen seines
Hofstaates hat er nachgegeben. Er sagt selber in seinem Quod

nuper: «ist es auch noch nicht genau historisch (festgelegt, in
welches Jahr jenes Ereignis zu verlegen ist, so ist die Tatsache
selbst — .» So ist die Talsache nicht ein Beweis für die
Unfehlbarkeit! Immerhin, die Tatsache, dass Pius XI. sich Statthalter
Gottes auf Erden nennt ist historisch bewiesen, somit das «heilige

Jahr.- gerechtfertigt, selbst wenn Jesus bereits 1928 hätte

gefeiert werden sollen. ¦

Wäre es nicht eine krasse Raumverschwendung, so wäre
es interessant dieses «Kultur;: -Dokument den Lesern zu
unterbreiten. Somit nur Proben, sogenannte Kostproben!

Im Zeitalter der Krise, wo allein in .der Schweiz 82000

Arbeitslose gezählt werden (Gott nährt nicht alle Arbeitslosen!),

wo die Erde zum Jammertal geworden ist, an dem die
christlichen Kirchen eine nicht geringe Schuld trifft, just in
dieser Zeit kann ein gutgenährtes, hochansehnliches Kollegium
von Kardinälen allen Christgläubigen zurufen, sie möchten

•wenigstens für eine Weile ihre Gedanken von den irdischen
und vergänglichen Dingen, durch die sie in der heutigen Zeit
so arg bedrängt werden, abwenden und auf die himmlischen
und ewig beständigen hinlenken. Von der bangen und drangvollen

Gegenwart mögen sie ihr Gemüt durch die Hoffnung
auf jene ewige Seligkeit emporrichten...?

Tausendneunhundert Jahre hat man die Menschheit genarrt
mit der ewigen Seligkeit, immer waren es Steine statt Brot.
Und sie soll sich weiter abwenden vom Diesseits, weiter auf
die versprochene Seligkeit warten? Sie soll sich weiter
hinwenden zum ewigbeständigen, das wohl nur die « Hoffnung >

sein kann?
«Gibt es, geliebte Söhne, etwas Heiligeres, etwas, das mehr

einer Jahrhundertfeier würdig wäre?» Wen feiert die Kirche?
Den, der nicht wusste, wo er sein Haupt hinlege — oder sich
selbst? In seinem Namen feiert sie sich selbst, denn Christus
würde geben und nicht nehmen. Er würde es wahr machen:
geben ist seliger denn nehmen. Der Kirche geht es aber um's
Nehmen. Dies geht aus der ganzen Bulle eindeutig hervor.

fWeil aber der vollkommene Ablass, den wir gewähren
werden, während dieses Sühnejahres nur in Rom gewonnen
werden kann, ist es unser sehnlichster Wunsch, dass Ihr,
geliebte Söhne, in möglichst grosser Anzahl nach Rom wallfahren
kommt, nach Rom, das der Mittelpunkt des katholischen Glaubens

und der Sitz und Wohnort des Stellvertreter Jesu Christi
ist.: Der Ablasshandel wird zentralisiert! Wenn der Ablass nur
in Rom erhältlich ist, dann kommt nicht nur der Peterspfennigi,
dann muss sieh Rom nicht mit Percenten begnügen.

Gleich einem geschäftstüchtigen Unternehmer werden die
Gläubigen reklameartig über die Ablasszeremonien
unterrichtet, wo sie zu beten haben, wie oft sie beten müssen, was
sie beten müssen. Das Spezi alangebot des Jubeljahres lautet:
«wir bestimmen ferner, dass dieser Jubiläumsablass von den
Gläubigen nicht nur für sich, sondern auch für die Verstorbenen
gewonnen werden kann, so oft sie die vorgeschriebenen Werke
richtig verrichten.» Wir wiederholen gesperrt: so oft sie die
vorgeschriebenen Werke richtig verrichten! Kommentar
überflüssig.

Nicht die ganze Welt kann nach Rom! Nicht allen Gläubigen
wird es möglich sein nach Rom zu fahren, selbst dann nicht,
wenn die Zentralstelle des Schweiz, katholischen Volksvereins
in Luzern heute schon zur Teilnahme an den Pilgerzügen
aufruft. Die christliche Barmherzigkeit hat einen Ausweg. In einer
noch in Aussicht gestellten Bulle sollen die Bedingungen
bekanntgegeben werden, unter denen der vollkommene Jubel-
ablass auch «von allen jenen Gläubigen ausserhalb Rom
gewonnen werden kann, die wie z. B. die Kranken, die Krankenwärter,

die Gefangenen, die unibemittelten zu ständiger Arbeit
gehaltenen Arbeiter, keine Reise nach der ewigen Stadt machen
können.» Also, Ihr Unbemittelten, zu ständiger Arbeit gehaltenen

Arbeiter, haltet die Mittel bereit. Auch Euer Geld wird
der Romkirche willkommen sein. Kauft Euch die billigen
Hoffnungen von Rom, wendet Euch ab vom grauen Diesseits

zu jenem himmlisch Ewigen, das erreichbar ist allein durch
römischen Jubelanlass nach dem Jahrhunderte alten, bewährten
Rezept : So bald das Geld im Kasten klingt — W. S.

Freidenkerbekehrungen.
(Allgemeine 'Betrachtungen zu einem einzelnen Fall)

An J. K. — Besten Dank für die Zusendung des «Immer-
grün»^Heftchens mit der rührenden Geschichte von der Bekehrung

des einstigen Freidenkers Professor S. Heergaurd ia
Kopenhagen.

Ich habe von dem Manne nie etwas gehört, kann also nicht
beurteilen, wie es mit dessen freigeistiger Gesinnung bestellt
war. Aber wir wollen annehmen, er habe von sich selber wirklich

geglaubt, ein Freidenker zu sein; er schreibt wenigstens
von sich, er habe ungläubige Bücher geschrieben. Aber was
heisst das? So, wie er nun geworden ist, kann ihm ein Buch,
in dem nicht alles auf Gott zurückgeführt ist, schon ein
ungläubiges Buch sein, .Des weitern heisst es in seinem Bekeh-
runigsbekeimtnis, er habe «in aufrichtigem Glauben an die
Herrlichkeit der Wissenschaft geglaubt, für alle Fälle in ihr
einen sichern Ruheort gefunden zu haben». Dann seien Leiden
und Schmerzen über ihn gekomen, und das Fundament, auf
das er geglaubt habe bauen zu können, sei zertrümmert
worden.

Schon diese Worte lassen vermuten, dass der Manu nie ein
rechter Freidenker war, d. h. sein Unglaube hat ihn nicht zu
neuen Erkenntnissen geführt, er war für den Unglauben nicht
reif, und darum stand er dem Schicksal gegenüber wie ein
Gläubiger.

Der Gläubige wähnt sich mit der Annahme eines Gottes,
der jedes Menschen Schicksal in der Hand hat und schliesslich
alles zum guten Ende führt, im Besitze der Wahrheit. Er hat
keinen Grund, an ihr zu zweifeln, denn es ist eine beruhigende,
«mollige» Wahrheit. Er findet, weil swohlgetan ist, was Gott
tut», immer eine Auslegung seines Schicksals zugunsten Gottes
und zugunsten seiner eigenen Beruhigung. Er klammert sich
an die Geborgenheit in Gott, er presst sich tief in das weiche
Kissen des Glaubens an die Kindschaft Gottes.

Der Ungläubige hat diesen Ruhepfühl niclit. Bei Schicksals-
schlägen kann er sich nicht mit dem Tröste einlullen, Gott habe
es aus lauter Liebe zu ihm so gefügt und wenn es für ihn im
Leben keine Befreiung aus dem Elend oder Unglück gebe, so
sei ihm doch der Himmel der ewigen Freude sicher. Weil aber
der Ungläubige durch keinen solchen Glauben seelisch (geistig)
gebunden ist, so steht für ihn der Weg zur Untersuchung der
eigentlichen Schicksalsursachen offen, und ebeu dieses Suchen
führt ihn zu neuen Erkenntnissen.

Einziges Beispiel zur Erläuterung: Der Gläubige sieht in
dem heutigen Massenelend und sah vor Jahren im Kriege eine
Strafe oder Prüfung Gottes. Er hat logischei-weise keine andere
Wahl, als sie geduldig hinzunehmen und Gott noch dafür zu
danken. Der Ungläubige, der keinen alles machenden und für
alles- verantwortlichen Gott als Abgrenzung seines Denkens
anerkennt, forscht den Ursachen von Elend und Krieg nach und
findet sie an einem ganz andern Ort: bei den Menschen als
Menschenmachwerk, und er erkennt auch, dass sie von den
Menschen ausgeschieden und verunmöglicht werden könnten.
Diese Erkenntnis führt ihn, wenn er kein oberflächlicher
Mensch ist, zur Tat; d.h. er wird zum Kämpfer gegen Elend
und Krieg, zum Mitarbeiter an der Umgestaltung der zerrütteten
Verhältnisse in unserer sogenannten Kultur. Damit
überschreitet er den erigen Bannkreis der Sorge um sich selber;
er will auch den andern helfen, die in Entbehrung und

Unfreiheit leben. So wächst sich die Erkenntnis des Schicksals als
Menschenwerk, die Erkenntnis der Verantwortlichkeit des
Einzelnen für die Gesamtheit zur helfenden Tat aus. Wer den Weg
der Erkenntnis nicht geht, die Zusammenhänge nicht sieht, der
hat auch keine Veranlassung, in der Entwicklung treibende
Kraft zu sein; Gott besorgt das Nötige.

Nun gibt es allerdings auch Schicksalsschläge, die nicht auf


	Anno Santo

