
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 23

Artikel: Charles Bradlaugh Zentenarium : eine Ehrung des grössten britischen
Freidenkers der Neuzeit II.

Autor: Petersen, Karl E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 23 DER FREIDENKER 181

Kirche plant man ein Haus der Jugend, ein Ledigenheim für
Erwerbstätige; neue Aemter entstehen, darunter das Amt der
hauptamtlich angestellten Theologin, des Jugendhelfers. Der
Wille, vorwärts zu stossen, ist vorhanden.»

Man erkennt die Verschiebung von den Glaubensangele-
genheiten weg in der Richtung auf soziale Betätigung. Der
bereits erwähnte Otto Dibelius, der Vertreter einer kirchlichen
Realpolitik, erklärte in einer Auseinandersetzung mit frei-
kirchlichen Theologen, dass iman mit einer Theologie, die «von
oben her eine Welt baut, fern von der irdischen Wirklichkeit»,
in der Praxis, d. h. «im kirchlichen Leben gar nichts anfangen
könne». (Vgl. «Die Kirche im Neuen Testament in ihrer
Bedeutung für die Gegenwart». Berlin 1930, Furche-Verlag.)

Die Kirche philosophiert nicht mehr, sondern errichtet
Suppenanstalten mit «Knödelgründen» — wie Heinrich Heine
gesagt hat — und gelangt auf diesem direkten Wege viel
sicherer zum Vaterunser als auf dem Umweg über eine schwierige

Apologetik. Die Religion ist nur mehr ein Feigenblatt,
um die Schamlosigkeit zu verdecken, mit der die Kirche der
herrschenden Klasse dient.

In der «Germania» vom 4. Dezember 1929 war die
Antwort auf eine Freidenkerdiskussion im «Vorwärts» zu lesen:
«Staat und Kirche bleiben aufeinander angewiesen. Der Staat,
der teilnahmslos 'zusieht, wie die Eckpfeiler seines sittlichen
Fundamentes — und das sind aller Verhetzung und Entstellung

zum Trotz auch heute noch und heute erst recht Religion

und Kirche — untergraben werden, fördert seinen
eigenen Ruin.»

Fürwahr, der «Eckpfeiler des sittlichen Fundamentes» des
Kapitalismus ist das Privateigentum und dieser Eckpfeiler
muss erhalten werden mit Religion und Hungerpeitsche. Sollten

diese «friedlichen» Mittel nicht mehr ausreichen, dann
allerdings bleibt der herrschenden Klasse nichts anderes
übrig als die brutale Gewalt, um ihre Vorrechte zu behaupten.

Das weiss die Kirche und sie hat sich darnach
eingerichtet.

Es ist die Weltwirtschaftskrise, welche die Kirche zwangsläufig

in die Arme des Faschismus drängt. Diese Tatsache
bietet uns Freidenkern aber die Gewähr, dass selbst die
gläubigen Arbeiter erkennen werden, dass die Kirche immer nur
die Interessen der besitzenden Klasse zu vertreten vermag,
auch wenn sie vorgibt, im Namen der Religion sich der
Mühseligen und Beladenen anzunehmen. Auf diese Weise besorgt
die soziale Entwicklung selbst die Entlarvung der Kirche, die
längst aufgehört hat, eine Glaubensgemeinschaft zu sein,
sondern immer deutlicher ihr wahres Gesicht enthüllt als
politische Machtorganisation im Dienste der herrschenden Klasse.
Unsere, der Freidenker Aufgabe ist es, im Zusammenhang
mit den politischen Tatsachen die Rolle der Kirche aufzuzeigen,

damit auch die noch gläubigen Arbeiter erkennen, dass
Kirche und Sozialismus unvereinbare Gegensätze bedeuten.

Charles Bradlaugh Zentenarium.
Eine Ehrung des grössten britischen Freidenkers der Neuzeit.

Von Karl E. Petersen.
(Fortsetzung.)

II.
Nach dieser kurzen Schilderung von Bradlaughs Entwicklung

zum Manne wollen wir nun zu einer übersichtlichen
Betrachtung seiner uns Freidenkern besonderes Interesse
bietenden Weltanschauung und nachher erst zu seinem dadurch
bedingten geistigen Wirken und Kämpfen übergehen.

Als gegen Ende seines Lebens jemand Bradlaugh frug, was
ihm ein Rückblick über seinen ganzen Kreuzzug gegen die
Religion wohl zu sagen habe, da meinte er leichthin, falls er
wieder einen zu beginnen hätte, er vielleicht seinen Standpunkt

nicht wieder von den Dächern aus in alle Welt
hinausposaunen würde, fügte aber bei: «Hingegen um einen
vorsichtigen Propagandisten aus mir zu machen oder gar einen
Nic/i£propagandisten, würde man mich zuerst von neuem und

anders auszubrüten haben. Eben, dass ich letzteres nicht war,
das ist bei meinem ersten und entscheidenden Tauchersprung
ausschlaggebend gewesen.»

Die Frage, die ihm im Rauchzimmer des englischen
Unterhauses der geniale konservative Abgeordnete Q. C. einmal
stellte: «Du guter Gott, Bradlaugh, was macht's denn aus, ob
ein Gott vorhanden ist oder nicht?» hielt er nicht für wert,
ernst genommen zu werden und so liess er ihr auch in seiner
Erwiderung den Stich ins Humoristische.

Hier sei die bedeutsame Bemerkung des uns aus meinem
Nachruf in Nr. 4 dieses Jahrgangs unseres Organs bekannt
gewordenen andern bedeutenden F'reidenkers, des Schotten John
M. Robertson eingefügt: «Ein Vernunftsmensch, der unsern
Planeten als ein mit Billionen von Kirchturmspitzen bespicktes

Nadelkissen betrachtet, deren zugehörige Bekenntnisse
nach prüfender Siebung die völlige Belanglosigkeit aller
erweisen, mag sich füglich fragen, ob er wohl kluge Wege geht,
indem er gegen so zahllose Stacheln mit der Zunge vorzugehen
sucht. Liegt es in der Natur der Massen, vom absolut
Unbekannten in irgendwelcher Art absurder Vorstellung rasender
überzeugt zu sein, als sie sich in bezug auf irgend was anderm
Wissenswerten ausserhalb des täglichen Einerleis zu sein
bemühen, so mag der denkende Egoist vernünftigerweise be-
schliessen, den «Mob» links liegen zu lassen. Jene aber, die
trotz alledem darauf ausgehen, die Täuschung so wie sie sie
erkennen, sei's ganz, sei's teilweise, zu enthüllen — die
Voltaire, die Paine, die Bradlaugh und deren Jünger, tun das
dank ihrem Altruismus, ihrer Nächstenliebe, ihrem Drang,
ihre Mitmenschen aufzuklären. Sie rechnen selbstverständlich
dabei fest darauf, dass die Aufklärung allüberall für ein besser

Dasein sorgen werde. Es ist eine selbstverständliche
Voraussetzung allen freien Denkens, dass es von vornherein für
politische Freiheit, für beschleunigten Wissensfortschritt und
besseres Betragen einzustehen bestrebt ist.»

Bradlaugh's Wirken für das Freidenkertum finden wir, wie
bei Voltaire und Paine, besonders beim einfachen Mann des

Volks und beim vernünftigen, statt dem bloss geschulten Mit-
telklässler. Von den beiden Genannten unterscheidet sich aber
der stürmische Bradlaugh dadurch, dass er sein Wirkungsfeld

vom Rednerpult aus bestellte und die Feder bei ihm
zumeist ein Mittel zu dem Zwecke war, seine aufklärerischen
Ansprachen in ihren wichtigsten Punkten und Knalleffekten
kurz zusammenzufassen und ihnen in dieser Form auch
ausserhalb seiner Zuhörerschaft weitere Verbreitung durch
Verteilung in den Strassen und billigen Verkauf von Flugschriften

und Pamphleten zu sichern.
Im England seiner Epoche war Bradlaugh in seiner

titanischen, oratorischen Gewalt unerreicht, ähnlich 'seinem
Zeitgenossen in Amerika, Robert Ingersoll, dessen Jahrhundertfeier

mit derjenigen Bradlaugh's beinahe zusammenfällt. *)
Jedoch auch er hat ein Buch verfasst, nämlich das «Lehrbuch
des Freidenkers», das in zwei Teile zerfällt, wovon der eine
«Der Mensch, sein Woher und Wie», der andere «Die
Religion, ihr Was und ihr Warum» betitelt ist. Hingegen darf
nicht unerwähnt bleiben, dass Annie Besant an der Abfassung
dieses Werks mitbeteiligt war.

Bradlaugh hat seinen Atheismus einfach durch logische
Folgerung, gewissermassen als Vervollständigung von Spinozas

Pantheismus, aus diesem letzteren herausgebildet. Heine
nannte einmal den Pantheismus einen «ängstlichen Atheismus».

Schon aus Pietät gegen Spinoza würde sich Bradlaugh
nie solch ein Eigenschaftswort wie «ängstlich» zur
Charakterisierung des Atheismus Spinozas erlaubt haben. Freilich
erwies sich Bradlaugh in seinen zahlreichen Prozessen vor
Gericht als ebenso ungemein gewandt im Hantieren mit den
Gesetzen, wie etwa ein trefflicher Schachspieler in demjenigen

mit den Schachfiguren, aber nie hat er die Philosophie
für ein Schachspiel gehalten und so ward er nicht wie Mon-
taigue (z. B. in seiner Apologie), oder Pascal (in seinen
Pensees), wie Bischof Huet oder Balfour zum «philosophischen

*) Siehe .meine Ehrung des Genannten 'in den Nrn. 18 und 19.



182 DER FREI DENKER Nr. 23

Skeptiker», auch baute er selbst nicht auf seinen Landsmann
Hume, der doch für den grössten britischen Philosophen
gehalten wird. Hume's Standpunkt zum Theismus mag wohl
abstossend auf ihn gewirkt haben, ihm war Cartesius hingegen

wichtig als philosophischer Ausgangspunkt für Spinoza
und so führt auch einer der ersten von Bradlaugh veröffentlichten

Essays aus der Serie «Halbstunden mit Freidenkern»
den Titel Descartes.

Von Spinoza ausgehend, ward Bradlaugh zum modernen
Monisten und sein Atheismus ergibt sich aus seiner Behauptung,

dass Theismus Dualismus ist, dem gegenüber nicht
Pantheismus, sondern Atheismus die ehrliche Verneinung bei der
Absicht aufrichtiger Debatte ist.

Der mir hier zugeilte Raum gestattet es nicht, näher -auf
diese Frage einzutreten, jedoch werde ich die von John M.
Robertson verfasste, vortreffliche, logische Klarlegung derselben

in einem separaten Artikel nachfolgen lassen unter dem
Titel «Der Unterschied zwischen Atheismus und Agnostizismus

oder Pantheismus».

Als ein Monist war Bradlaugh notwendigerweise
Determinist, 2) wie Locke, Hume und die deutschen Philosophen,
die im Grunde alle von der wissenschaftlichen Notwendigkeit

dieser Anschauung überzeugt sind, wobei sie sie freilich
wörtlich in unausdenkbare Formeln kleiden, um so den Schein
der «Wahrung öffentlicher Sittlichkeit» zu retten, von der
behauptet wird, dass sie durch die philosophische Wahrheit
gefährdet werde. Bradlaugh kannte aber seine Mitmenschen
viel zu gut, als dass er der Meinung hätte sein können, dass

Sittlichkeit durch widersinnige Begriffe gefördert werde. Und
so bot er dem Tadel ruhig die Stirn, der stets den Hauptinhalt

der Erwiderung der Intuitionisten 3) auf den
Determinismus ausmacht. Dieser Tadel geht ja mit derselben Aeh-
tungslosigkeit auch über die Tatsache hinweg, dass St. Augustin,

Calvin, Luther und Knox theologische Deterministen
waren und er geht sogar über jene nioht zu leugnende,
offenkundige Wahrheit hinweg, dass der landläufige Glaube an
eine bedeutungslose «Willensfreiheit» im Durchschnittsbetra-
gen des Menschen für weniger als nichts gilt.

Dementsprechend wurde Bradlaugh wegen «Untergrabung
der Moral» durch dieselben Theologen verklagt, die ihn
verabscheuten, weil er, wie Reimarus und Voltaire, darauf
hingewiesen hatte, dass die Bibel das übelste Vorbild für menschliches

Betragen, das je von göttlicher Seite gutgeheissen worden

ist, in der Person Davids als des «Psalmisten» aufstellt
und vorschiebt.

Bei einem Rückblick auf jene Epoche finden wir was
Erstaunliches in der unabwendbaren Unvernunft, mit der die
Verteidiger der «Offenbarung» in jenen Tagen jeder Form
vernünftiger Kritik über ihren Standpunkt trotzten, wobei sie
gleicherweise die Forderungen von seiten der Philosophie, wie
diejenigen von seiten des nach einer besseren Ethik als die
von den heiligen Schriften gebotene, sich sehnenden, gesunden
Menschenverstandes verspotteten.

Die nächste Nach-Bradlaugh-Generation von Kirchenhäuptern
fühlte sioh wie geborgen in der Führung «Höherer

Kritik», die jedoch ihre heiligen Schriften bald zu untergeschobenen

und gefälschten Dokumenten reduzierte, die fortan der
Beurteilung und Berichtigung entsprechend unterworfen bleiben.

Es war aber hauptsächlich aus dem Grunde^ dass Bradlaugh

eben diese Dokumente als weder unfehlbares, noch
unanfechtbares von Menschen Zusammengefügtes hinstellte, dass
er von ihren Vorgängern so gründlich gehasst wurde.

Aber der leichte Vorwand, es läge im dialektischen Kon-

2) Hierunter ist der Anhänger derjenigen Lehre zu verstehen,
wonach der menschliche Wille, sei's durch bewusste, sei's durch
unbewusste Ursache bestimmt wird, also ein Gegner derer, die den
menschlichen Willen für völlig frei und folglich das Individuum für
absolut verantwortlich für alle seine Taten halten.

3) Anhänger der Lehre, dass die angeblich ursprünglichen, in
der Seele vorhandenen Urteile durch Intuition (d. h. unmittelbare,
nicht auf dem Wiege des Beweises herbeigeführte Erkenntnis) zum
Bewusstsein gelangen.

flikt Bradlaugh's «ein gewisses Ungeübtes, Unerfasstes»,
Bradlaugh sei nicht qualifiziert, schon allein wegen seiner
Karriere, ist bloss einer jener Trugschlüsse aus akademischer
Selbstgefälligkeit. Bradlaugh war zweifellos ein weit
kompetenterer Denker in bezug auf philosophische Hauptprobleme
als neun unter zehn seiner Kollegen im Parlament, mochten
sie noch so hohe akademische Titel aufzuweisen haben. Selbst
der Universitätsprofessor Flint, mit dem Bradlaugh eine
schwere Kontroverse geführt hat, gibt in seinem Werke «Anti-
Theistische Theorien» auf Seite 517 (4. Ausgabe) zu, dass die
meisten Schriftsteller, die sich in literarischen Kreisen bemühen,

Atheismus zu verbreiten, was Kraft des Intellekts anbetrifft,

mit Bradlaugh nicht zu vergleichen sind.»
Heute, freilich, geben manche vor, Bradlaugh und sein Wirken

seien gar nicht anti-religiös zu nennen. Es haben auch
manche spätere Freidenker an sich erfahren, dass sie von
toleranten Christen und Theisten als «sehr religiös veranlagt»
hingestellt wurden, was uneigennützig, ehrlich und ernst heissen

soll. Aber es ist ja nicht Sache nachsichtiger Gutmütigkeit
den gangbaren Wert von Worten zu bestimmen : für Bradlaugh
wie für exakte Denker im allgemeinen, badeutet nun einmal
Religion Supernaturalismus. 4) Die so wollen, mögen «um des

Kaisers Bart streiten»: der historische Ausdruck bleibt aber
für alle diejenigen, die aus dem Kampfe die- Realitäten
aufzustellen suchen. (Schluss folgt.)

4) Die Lehre vom UebernatürMchen.

Appetitus sozialis.
Prof. 'Meiner, bekanntein bürgerlicher RecMsgeiehrter und

Rektor der Zürcher Universität, hat in einem Expose, gehalten
anlässlich der Jahresversammlung des Zürcherischen Ho'&h-

sclhulvereins, zum Wesen des Nationalsozialismus folgendes
ausgeführt :

«Ganz offen sind Partei und Jugend (gemeint sind
Nationalsozialisten) der Auffassung beigetreten, dass der Staat des. 18.

Jatorhunidlerts, der sogenannte „liberale Staat", zum Sterben

verurteilt sei. Der neue Staat soll sich auf „freien
Gemeinschaften» des Berufes aufbauen kraft der «Einsicht», dass die
Menschen nicht aus «appetitus sozialis», sondern dank
«metaphysischen Kräften» sich zum Staat zusaimmenschliessen. Das

Bedenkliche bestehe darin, dass für die Vertretung der Rechtssätze

nicht mehr das objektive Recht, sondern die Staatsräson

ausschlaggebend sein soll.»
Offenbar hat Herr Prof. Meiner die ungeheuerliche Justiz-

komödie im Reichstagisbrandprozess zum Bewusstsein gebracht,
dass die Rechtsgrundsätze 'im dritten Reich mit Rechsspre-
ohung auch nach bisherigen bürgerlichen Begriffen nichts mehr
zu tun haben, nachdem die gesamte Weltöffentlichkeit ihire

Entrüstung über dieses Justizverbrecihen zum Ausdnuck gebracht
hat.

Was uns aber an den Ausführungen des Prof. Fleiner
besonders interessiert, 'ist die Feststellung, dass nicht der «appetitus

sozialis», sondern «metaphysische Kräfte» den Näzistand
zusammenschliessen.

Metaphysik heisst : «Lehre von der Ordnung des
Nichtwahrnehmbaren, oder philosophische Formulierung der religiösen
Gedankenwelt durch das Bürgertum».

Dieses, metaphysische Phänomen, wenn wir es so nennen
wollen, äst das typische Cbalrakteristifeum der faschistischen
Bewegung. Die Ideologie des Faschismus ist irrationell. Sein
Auftreten ist begleitet von einer religiösen Invasion, die an
die schwärzesten Zeiten des Mittelalters erinnert.

Die Kirche ist der natürliche Bundesbruder des Faschismus,
wie ja die Kirche immer der natürliche Kampfgefährte aller
reaktionären Mächte gewesen ist. Das ersehen wir auch aus
der Schweizergeschichte des vorigen Jahrhunderts. Der Kampf
der aufstrebenden jungen Schweiizerbourgeoisie gegen den Son-
deiribunid war zugleich ein Kampf gegen die reaktionäre Kirche.
Aus dieser Aera des Kampfes gegen die Anmassungen der


	Charles Bradlaugh Zentenarium : eine Ehrung des grössten britischen Freidenkers der Neuzeit II.

