
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 3

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18

sich anfüllen lassen. Sogar die anmassenden Rabbiner des
jüdischen Glaubens beklagen sich über die Beschränktheit
des Besuchs in ihren Synagogen von seiten der britischen
Juden und das Blatt «Jewish Chronicle« *) schimpft —
hysterisch geworden — über das grässliche Uebel der Verehelichung

mit «Heiden».

Diese allseitige Zersetzung hat zur Folge, dass sie zur
Belustigung der Nation beiträgt: sie hat den lieben Klerus
gezwungen, auf dieselbe Weise zur Wiederbelebung zu gelangen,

wie dies von Geschäftsleuten geschieht, um für
Patentmedizinen oder Staubsauger Reklame zu machen. Aber der
Klerus sollte Reklameexperten anstellen und seiner Unerfah-
renheit weniger Vertrauen erweisen, als jener Pfarrverweser,
der einen Zettel an die Kirchentür hing, also lautend: «Geht
nicht zur Hölle! Hört unsre Orgel an!» Durch das Anhängen
von mit dem Aufruf «Kommt zur Kirche!» bedruckten
Papierstreifen an den Fensterscheiben der Privathäuser wird wohl
schwerlich die Besetzung leerer Plätze in Bethäusern gefördert,

so lange der Durchschnittsbürger mit Mark Twrain die
Meinung teilt, dass der einzige Unterschied zwischen eiuem
Vergnügungsort und einem Erbauungsorte darin besteht, dass

man bei dem einen bezahlt, um hineinzukommen und beim
andern, um hinaus zu gelangen.

Bradlaugh**), der in seiner charakteristischen Eigenart
ein kühner Theologe war, behauptete, dass Religionen nicht
wegsterben, sondern bloss Aenderungen erleiden — und in
der Christenheit geht eben solch eine Umwandlung vor sich.
Diese Wandlung hat sich so unbemerkt vollzogen, dass es

scheint, als wäre sie ohne jedes Mitwissen sowohl von seiten
des Klerus als der Kongregationen zustande gekommen. Um
den auf Vermenschlichung gerichteten Rügen an der
Barbarei der Orthodoxie gerecht zu werden, haben sich leitende
Kirchenhäupter in die Hände der F'reidenker gespielt. Sie

hingen z. B. der Hölle eine Klappe vor und behaupteten, dass

es sich allem nach um ein Missverständnis handle. Die
Unterwelt ist nun kein türkisches Bad mehr, sondern ein
Kühlschrank. Blut und Bimstein wurden aus dem Wörterbuch

wohlerzogener Pastoren ausgemerzt und den Strassenecken-

Evangelisten und römischen Pfaffen überlassen.
Hiernach kam die Sintflut, die auf ihren Wogen dogmenlosen

Religionsismus einhertrug, sowie den übrigen
sektischen Unsinn, der gegenwärtig für die einst den Heiligen
anvertraute Religion Christi ausgegeben wird. Diese Verdünnung

des Dogmas hat noch andere Folgen nach sich gezogen:

*) «Jüdische Chronik».
**) Gründer der englischen Freid?nk?ra;esell.-i'haft. in den 80er

Jahren des vorigen Jahrhunderts Parlamentsmitglied. E.-ster Präsident

der N. S. S. Der Uebersetzer.

Feuilleton.
Gäbe es ohne Reformation noch einen christl. Glauben?

In der Nr. 1 unseres Blattes wird im Anschluss an den Artikel
« La revolte des Anges » die Frage aufgeworfen, ob es heute moch

einen christlichen Glauben gäbe, wenn es nicht zur Reformation
gekommen wäre und die Degeneration der katholischen Kirche ihren
Lauf genommen hätte. Man möchte über diese Frage eine kompetente

Stiimime hören.
Ich masse mir nun durchaus nicht an, in dieser Frage ein

kompetentes Urteil abgeben zu können, uud ihre Beantwortung dürfte
auch beilm eingehendsten Studium dieser Materie sehr schwer sein.

Wir haben es ja nicht nur allein mit Luther und .Calvin zu tun;
Zwingli spielt da auch noch eie grosse Rolle, u|nd alle drei haben
ehre Vorläufer in Wkliffe, Hus und Savonarola. Auch Hieronymus
-von Prag wäre noch zu nennen. Die drei letzteren «lösten zwar
ihre Reformideen auf dem Scheiterhaufen Missen, bei Wicliffe kam
der Klerus zu spät, und er musste sich damit begnügen, nachträglich
seine Gebeine zu verbrennen. Nachdem solchergestalt der Boden

vorbereitet war, konnten Luther und Calvin sich durchsetzen. Die
Lehre des letzteren, des Finsterlings ä outrence, gelangte bekanntlich

nicht zu einer besoudern Popularität, bleibt also der Mönch von
Wittenberg übrig.

Eine iPersänlLchkeit allerdings, und zwar eine, der man auch bei
nicht völlig gleichartiger philosophischer Einstellung die Geistes-

grösse nicht absprechen kann, ist der Meinung, dass damals alles

Nr. 3

Gefällige Sonntagnachmittage ersetzten die peinliche Sabbath-
stills, und Saitenspiel und Solosang die ledernen Lungen der
Prediger. Zahme Parlamentsmitglieder der Arbeiterpaitei,
Evangelistinnen und all die Arten ephemärer Wichtigtuer
bedrohten die Pastoren, sie von ihrer -Kanzel herunterzuzerren.

Di?se Verwandlung hat eine einzige Bedeutung: sie ist
die Verweltlichung des Christentums. Besprechungen über
Gesundheitslehre, Vorträge über soziale Fragen, Ansprachen
betreffs unverbindlicher (in religiöser Beziehung hier
gemeint d. Uebers.) Fragen unter Begleitung eingewobener
Hymnen sind nichts anderes als Federbetten zum Auffang
abfallender Christen. Es mag dies alles recht eindrucksvoll
sein, aber es ist kein Kampf, noch ist es christliche Religion
mehr, wie sie nahezu 20 Jahrhunderte hindurch gelehrt
wurde. Es schockiert einen ungefähr so, wie wenn man sein
Schosshündchen im Zustande eines Pfundes Wurst wiederfindet.

Die felsenfeste Tatsache bleibt aber, dass die gegenwärtige
Generation sich nicht mehr durch den kabalistischen

Unsinn des Priesters ins Bockshorn jagen lässt. In vergangenen
Tagen gingen die Menschen zur Kirche, um ihre Seele zu
retten, heute sind aber eben die Menschen dessen nicht mehr
so gewiss, dass sie überhaupt eine Seele zu retten haben. Auf
jeden Fall kann Geld bessere Verwendung finden als in der
Unterstützung des Aberglaubens. Wir leben in einem utili-
tarischen Zeitalter imd sehen die Dinge von einem andern
Standpunkte aus an als unsere Vorfahren. Viele von uns würden

dem Londoner Ostenvorstadt-Schneiderlein recht geben,
das, als ein Mucker ihm ein Traktätchen mit den Worten
«Jesus kommt», auf den Ladentisch legte, lächelnd antwortete:

«Tut nichts, lieber Freund, so lange er keinen Kleider -
laden aufmacht.»

Warum gehören Ungläubige noch der
Kirche an?

Wäre die Religion nur eine Glaubensangelegenheit, so
bestünde sie nicht mehr. Die wenigsten Menschen glauben wirklich

an das, was das Glaubensbekenntnis irgend einer
Konfession zu glauben vorschreibt. Die Gottesidee ist bis zur
Unkenntlichkeit verblasst. Das Urbild Gottes, der irdische Despot,

existiert ja auch nicht mehr. Es gibt nur mehr ein
Scheinkönigtum in einigen Staaten, wo sogenannte «Herrscher» zu
besonderen Repräsentationszwecken gehalten werden. Der
eigentliche Herrscher, das internationale Bankkapital, ist zur
Vergöttlichung wenig geeignet. In der bürgerlichen »Demokratie»

hat Gott seinen Sinn verloren.

auf dem besten Wege gewesen wäre, um den Katholizismus und mit
ihm also die ganze christliche Kirche eines sanften Todas starben
zu lassen: Friedrich Nietzsche, und er ist daher auf den
eckigen Bauernschädel — so oder so ähnlich nennt er Luther in
seinem t Antrichrist » — gar nicht gut zu sprechen.

Jules L i p p e rt.

Wirkte die Reformation kirchenerhaltend?
Die Idee, dass die Reformation durch den erweckten Widerstand

das Christentum und mit ihm die Kirche vom Untergang gerettet
hahe, hat etwas Bestecheudes an sich. Jedenfalls hängt die Gründung

der Gesellschaft Jesu zum grossen Teil mit der Glaubeos-

spaltung zusammen. Aber eben nicht völlig. Die Kirche hat zu allen
Zeiten, auch vor der Reformation, überreichlich mit inneren Kämpfen
zu tun gehabt, die im Grunde genommen erhaltend wirkten. Man

begegnet überall der Meinung, dass die Kirche Roms ein festes,

einiges Gebilde sei. Das stimmt aber nur rituell, das innere Leben

der Kirche ist voll von Kämpfen.
Wie vor der Reformation, so erheben auch jetzt wieder die

Jamsenisten mächtig ihr Haupt und haben sogar unter der Gesellschaft

Jesu ihre Freunde. Der Begründer des Jansenismus, Bischof
Jarnsen von Ypern, bekämpfte die Lehre von der Freiheit des Wüllens

und gab dam jahrhundertealten Streit die klassische Form. Die
Jesuiten, als ihrerseits klassische Verfechter der Willemsfreiheit,
schufen sich in den- Janseniten einen Gegner, der dann später in

DER FREIDENKER



Nr. 3 DER FR REI DENKER 19

Noch hält sich der Teufelsglaube. Der Teufel als Prinzip
des Bösen ist auch älter als Gott, und erst als der Mensch die
Natur beherrschen lernte, wurden die feindlichen Geister der
Naturgewalten in die Tiefe gestürzt. Neben dem Teufelsglauben

gibt es zahlreiche andere Aberglaubensformen ; auch sie
gehören zu der seelischen Erbmasse des Menschen aus grauer
Vorzeit. (Vergl. «Soziologie und Sozialismus», Jena, Urania-
Verlag.)

Man kann daher sagen, dass die Religion gedanklich
bereits überwunden ist. Was sich noch erhält, das sind Organisation

sformen der sogenannten «Glaubensgemeinschaften».
Der Gemeinschaftscharakter der Konfession, vielfach noch
mit dem Gedanken der Nationalgemeinschaft verknüpft
(Judentum, Anglikanische Kirche usw.) ist im Absterben, da er
hinter der in unserer Gesellschaftsordnung sich immer schärfer

ausprägenden Klassengliederung zurücktritt. Von der
Religion selbst haben sich nur noch gewisse Kultformen, d. h.

Zeremonien erhalten, die an die Gefühlsbedürfnisse der
Menschen anknüpfen und durch Ueberlieferung den Menschen ge-
wohnheitsmässig angezüchtet werden.

Wir Freidenker sagen oft in unseren Versammlungen, dass
die meisten Menschen nur aus Indolenz oder Trägheit noch
der Kirche angehören. Worin besteht aber diese «Trägheit»?
Wenn man die Wissenschaft als Rationalisierung des Denkens

bezeichnet, so kann man sinngemäss auch von einer
Gefühlsrationalisierung in der Religion sprechen. Die grossen

Ereignisse des menschlichen Lebens — Geburt,
Geschlechtsreife, Ehe, Tod — lösen bei den daran beteiligten
Menschen starke Gefühlsregungen aus, die durch die Religion
in ein System gebracht werden. Die damit verbundenen
Zeremonien sind wesentliche Bestandteile der konfessionellen
Bindung.

Die gefühlsmässige Anteilnahme der übrigen «Gläubigen»
an dem persönlichen Erlebnis des einzelnen Menschen bedeutet

eine starke seelische Entlastung für den letzteren. Wäre
der Einzelne bei der Verarbeitung der Lebensvorgänge auf
sich allein angewiesen, so würde dies für ihn einen unverhältnismässig

grossen Energieaufwand bedeuten. So wie die
Menschen durch die Erfahrungen der Vergangenheit geistig
entlastet werden, so ist dies auch auf allen Gebieten des Gefühlslebens

der Fall. Man beobachte etwa das Verhalten der
Menschen beim Ableben ihrer Angehörigen. Durch den formalen
Apparat der Begräbniszeremonie werden sie seelisch
entlastet und kommen dadurch leichter über den schweren Verlust

hinweg. Für den Aussenstehenden ist diese Zeremonie
— rein gedanklich betrachtet — sinnlos. Einige durch
Gewohnheit geheiligte Prozeduren — Ueberbleibsel magischer

Rom die Verdammung der Jesiuten erreichen konnte, die freilich
nur kurze Zeit bestund. Man kann sich denken, wie schwer die
inneren Gegensätze gewesen sein müssen, wenn sich die Kirche
veranlasst sah, sich ihres zuverlässigsten Instruments, der Gesellschaft
Jesu, duroh Verdammung zu entledigen.

Auch in der heutigen Zelt hat der gründliche Beobachter
Gelegenheit, tiefe Risse im alten Lehrgebäude der Kirche zu entdecken.
Ohne den Kitt eines strengen Rituals kämen diese Tatsachen auch
zum Bewusstsein der Gläubigen, und die Lehre von der einigen,
heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche erlitte einen empfindlichen

Stoss. Die Theologen sind sich heute ohnehin darin einig,
dass die Katholizität (Allgemeinheit) der christlichen Lehre
verloren gegangen sei. Man hat sich darauf zurückgezogen, sie nur noch
in Bezug auf die Geltung, nicht auf die Lehre, zu behaupten. Die
nervöse, geschäftige Art, mit der der heutige Katholizismus in alles
seine Hände zu bringen sucht, ist nichts anderes, als Ablenkung nach
aussen. Durch marianische Kongregationen und ignatianische
Männerbünde soll der inneren Zerrissenheit gesteuert werden.

Natürlich erreicht die Kirche durch ihre Organisationen allerlei.
Namentlich werden die Kongreganisten und Ignatianer durch
stundenlange Gebetssystematik von jeglicher Bildung abgezogen. Das
laufende Band, diese neue 'technische Errungenschaft, ist im
Betbetrieb der Kirche seit Jahrhunderten bekannt, und die Dominikaner
haben mit der Einführung des Rosenkranzes dem Beten einen Nym-
bus dämonischer Stupidie geschaffen.

Aber alle diese Dinge werden nicht ewig helfen. Die inneren
Gegensätze bleiben. Die Augustiner werden seit Luthers Abfall
stiefmütterlich behandelt, die Benediktiner werden bei der Be-

Bestattungsformen — und der peinliche Vorgang ist
«überstanden;:.

Die Religion ist etwas historisch Gewordenes; sie arbeitet
nicht einfach nur mit phantastischen Erfindungen, sondern
sie knüpft immer und überall an Lebensbeziehungen ünd
deren seelische Auswirkungen, d. h. an die Erfahrung an; sie
verdichtet diese Erfahrungen zu bestimmten, gewohnheits-
mässigen Aeusserungsformen und spinnt dadurch die Gläubigen

in ein Netz von seelischen Abhängigkeiten ein.
Wie stark diese Gewohnheitsformen noch immer wirken,

das erkennt man deutlich an dem Ritual der Juden, von dem
die meisten Juden schon aus Unkenntnis der hebräischen
Sprache keine Ahnung haben. Das Gleiche gilt von der
lateinischen Messe bei den Katholiken. Ja, die Kraft des
mystischen Gedankens liegt gerade in der Unverständlichkeit
der Zeremonie und der Katholizismus hat sich auch in dieser
Hinsicht dem Protestantismus gegenüber als psychologisch
überlegen erwiesen. Die Verständlichkeit des protestantischen
Gottesdienstes wirkt seelisch ernüchternd, weil unklare
Gefühlsregungen unter die Kontrolle des sachlichen Denkens
gestellt werden.

Dies alles gilt zum Teil auch für Ungläubige, deren
Bindung an die Religionsgemeinschaft sich zumeist darin
erschöpft, dass sie dreimal in ihrem ganzen Leben mit der
Kirche zu tun haben. Wenn sie geboren werden, wenn sie
heiraten und wenn sie Kinder bekommen. Dennoch, dürfen wir
nicht den voreiligen Schluss ziehen, dass die Ungläubigen
keine Beziehung zur Religion haben. Vielmehr sind die meir
sten ungläubigen Menschen an der Religion interessiert,
wenigstens an der Religion der — Anderen.

Damit meinen wir nicht nur das Profitinteresse der
herrschenden Klasse, die aus der Jenseitsgläubigkeit der ausge-.
beuteten Massen für sich Nutzen zieht. Vielmehr sind es vor
allem persönliche Interessen, welche jener «Trägheit»
zugrunde liegen, die diese Massen auch dann noch im Banne
der Kirche erhält, wenn auch deren Glaube längst dahin ist.

Im «Besboschnik», dem Organ der russischen .Gottlosen,
war einmal (1931) eine interessante Statistik enthalten: Unter

den Arbeitern in Moskau gibt es nur mehr 11,2% Gläubige.

Dennoch lassen sich noch 57„7% kirchlich trauen und
70,4% lassen ihre Kinder taufen.

Und dies in einem Lande, in welchem die Trennung von
Staat und Kirche wirklich durchgeführt ist, wo es keine Kon-
junkturgläubigen gibt, sondern eher Konjunkturfreidenker.
Das muss doch zu denken geben. Was veranlasst die ungläubigen

Arbeiter, gegen ihr besseres Wissen, ihre areligiöse oder
gar antireligiöse Gesinnung zu verleugnen? Warum lässt sich
der Mann «seiner Frau zuliebe» noch kirchlich trauen und

setzung der hohen Kirchenämter in aufsehenerregender Weise
vorgezogen, was die Beziehungen der beiden Orden unter sich nicht
gerade verbessert. Desgleichen sind Dominikaner und Jesuiten
immer noch Gegensätze, die unter dem PontMikat Clemens des
Achten ihren Anfang nahmen und den Moliniistenstreil zur Ursache
haben. Bis zum heutigen Tag ist die Kirche den Gläubigen den
Entscheid über die Willensfreiheit schuldig geblieben. weil beide
Orden ihr unentbehrlich sind uud einer von beiden durch einen
Entscheid gekränkt werden müsste.

Wohl ist es richtig, dass die Kirche vor der Reformation zu
einem gewissen Heidentum« neigte; aber es war ein religiöses, kein
absolutes Heidentum. Weil die Reformation aber auch nur von
dogmatischen, nicht prinzipiellen Differenzen ausging, konnte sie der
Kirche und ihrem Bestaaide nicht in eigentlichem Sinne gefährlich
werden. Gefährlich ist nur die freie Geistigkeit, und es wird auch
dem gerieibeosten Jesuitenpater nie gelingen, die freie Geistigkeilt
katholisch zu heissen, während die religiösen Haeretiker immer
noch « zur Seele der Kirche gehören, um des Eifers willen, mit dem
sie kämpfen». Mit uns wird dieses dialektische Kunststück freilich
nie gelingen. .Wir sagen nicht, der Papst sei der Antrichrist, denn
wir anerkennen weder Christum noch seinen theologischen
Antipoden.

Mir scheint in Ansehung dieser Dinge, dass die Kirche zu allen
Zeiten und auch heute genug Konfliktstoff in sich trägt, der in
seinen aufreizenden Gegensätzlichkeiten erhaltend wirken wird, und
zwar so lange, .bis man einsieht, dass man mit Winden um Luft
gefochten hat.

Ratio vinedt Semper et ubique Ernst Weiss.



20 DER FRREIDENKER Nr. 3

warum erzieht er seine Kinder religiös, ohne selbst religiös
zu sein?

Das lässt sich nur psychologisch erklären. Es handelt sich
um sehr verborgene Motive, die den beteiligten Menschen
nicht im entferntesten zum Bewusstsein kommen. Die heutige
Familie ist nämlich auf der' Vorherrschaft des Mannes aufgebaut,

welcher sich Frau und Kinder unterzuordnen haben. Die
Religion bekräftigt diese Unterordnung, daher ist die religiöse
Frau für den Mann eine bequemere Frau und religiöse Kinder

sind leichter zu dirigieren. Denn Gott ist ja nur das
Spiegelbild der irdischen Autorität. Die Vorstellung eines
himmlischen Vaters, der nach Willkür belohnen und strafen kann,
bekräftigt nur das Abhängigkeitsverhältnis der Familienangehörigen

vom Familienoberhaupt.
Dies gilt auch für die proletarische Familie und hier

vielleicht sogar noch mehr als für die gutbürgerliche Familie.
Denn der in seinem Berufe entrechtete Prolet, der infolge der
Unsicherheit seiner Existenz an einem bedrückenden
Minderwertigkeitsgefühl leidet, flüchtet geradezu in den ihm durch
Brauch und Herkommen gesicherten Herrschbereich seiner
Familie. Dort ist er jemand, während er im kapitalistischen
Getriebe nur eine Nummer ist, ein unscheinbares Rädchen,
das jederzeit ausgewechselt werden -kann. Seines Ichgefühls
beraubt, hält er krampfhaft an seinem patriarchalischen
Vorrecht in der Familie fest, um so krampfhafter als er fühlt,
dass die F'amiliengemeinschaft durch die kapitalistische
Entwicklung längst zersetzt und vielfach schön ganz zertrümmert
ist.

Hier liegt die Hauptwurzel der scheinbaren « Indolenz >

jener Ungläubigen, die noch der Religionsgemeinschaft angeT
hören, obwohl sie als « räudige Schafe » die innere Verpflichtung

hätten, der Kirche den Rücken zu kehren. Statt dessen
lassen sie sich noch kirchlich trauen und ihre Kinder noch
taufen. Dass die Kirche diese Zusammenhänge richtig erkannt
hat, das beweist schon die Ehe-Enzyklika des gegenwärtigen
Papstes. Dort wird ganz folgerichtig der biblische Satz in den
Vordergrund geschoben, der die Frau dem Manne unterordnet:

Er soll Dein Herr sein! Und auch der Faschismus hat
sich dieser verlockenden Ideologie bemächtigt. Die Frau soll
< versorgt » werden, dafür hat sie zu gehorchen und Kinder
zu gebäreu.

Was folgt aus alledem Dass der Abbau der religiösen
Rückstände nicht durch die Verstandestätigkeit allein besorgt
werden kann. Wir müssen vielmehr der Religion auf ihren
verschlungenen Pfaden folgen. Soziologisch und psychologisch.
Mit der blossen Ablehnung des religiösen Klimbims ist es
nicht getan, sondern wir müssen auf unsere Weise die
Lebensbeziehungen der Menschen weltlich erfassen, um jene see¬

lischen Bindungen wach zu erhalten, die durch das Leben
selbst gegeben sind. Das ist der Sinn der Jugendweihe und
der Totenfeier, und wir werden diese Feier noch ergänzen
müssen durch Ehefeiern, wenn wir auch die Ehe in ihrer
veralteten Form ablehnen.

Nicht um eine Nachahmung religöser Gebräuche handelt
es sich und schon gar nicht um « Religionsersatz - sondern
um Erfüllung uralter seelischer Bindungen mit neuem Geiste.
Inwieweit wir in der künftigen klassenlosen und daher wirklich

religionslosen Gesellschaft uns von dem « Plunder der
Vergangenheit > befreien können, diese P'räge wollen wir
getrost der Zukunft überlassen. Hartwig.

Anno Santo.
Mit dei- bewährten theateralischen Aufmachung hat Rom

ein heiliges Jahr in Scene gesetzt. Die Bulle «Quod nuper» ist,
nachdem der heilige Vater in einem Zeremoniel die Erlaubnis
dazu gegeben hat, nach altem Brauche am Portal von St. Peter
angeheftet worden.

Ein «heiliges Jahr:; ist keine alljährliche Sache; mit andern
Worten, -nur jedes »fünfundzwanzigste Jahr wird heilig
gesprochen. Das letzte war 1925 und wenn es nichts mehr Neues

gäbe unter der Sonne, so wäre das nächste heilige Jahr 1950

gewesen. Es gibt also selbst in der dogmatischen Kirche noch
Neues: Das heilige Jahr 1933/34.

Die Krise herrscht in der Welt. Man darf wohl ohne
weiteres annehmen, dass aarch in der römischen Kirche Krise
herrscht, dass die Peterspfennige spärlicher nach Rom wandern
als auch schon. Und wie wiid dieser Krise begegnet? Ganz
einfach, denn der Zweck heiligt die Mittel. Das Kardinalskollegium

hat sich einfach dahin geeinigt, dass mit allem Pomp
ein «heiliges Jahr eingesetzt werde zur Erinnerung des
angeblichen Todesjahres von Jesus Christus. Es handelt sich also
gemäss der Bulle um ein «ausserordentliches Heiliges Jahr und
ein allgemeines grosses Jubiläum zur Feier des 19. Jahrhunderts

seit der Erlösung des Menschengeschlechts.-
Ist das Menschengeschlecht wirklich erlöst? Wenn man diese

Bidle zum «heiligen Jahr» liest, die wörtlich in allen römischen
Ablegern der Schweiz abgedruckt war, dann ist man ausser
Zweifel, wovon diese Christgläubigeu, an die sich die Bulle
richtet, erlöst sind. Angesichts solcher Bullen, denn es sind
weitere in Aussicht gestellt, ist es ganz hoffnungslos für
Kulturprobleme zu kämpfen — vorausgesetzt natürlich, dass dde

Gläubigen diese Ankündigung nicht .selbst durchsichtig und
schwach finden. Immerhin einige Hoffnung!

Pius XI. soll anfänglich, infolge der bestehenden Unsicherheit

über das Todesjahr, gegen die Abhaltung dieser Jahrhun-

Literatur.

Utopolis, Roman von .Werner Illing, Verlag Der Bücherkreis
G. m. b. H. 1930. In Ganzleinen geb. Mk. 4.30.

Der Bucliuimschlag trägt über dem Titel die etwas .prätentiöse
Zusammenstellung der Namen « Thomas Moros 18. Jahrhundert,
Ballany 19. Jahrhundert und Illing 20. Jahirhundert », d. h. der
Verfasser oder der Verleger rangiert Illing, den Verfasser des Buches,
als 3. Prominenten des utopischen oder Zukunftsromans : « Morus-
BöUany-Illing » Halten wir uns darüber nicht weiter auf!
«Utopolis» ist ein phantastischer Roman; ein Wunschbild, das nicht
verwirklicht wenden kann, die Zeichnung eines Zukumfts-Zeitbildes,
das an krassen Unmöglichkeiten leidet. Im sozialistischen Staate
besteht eine Hauptstadt zum Teil sozialistisch, zulm Teil bürgerlich
organisiert. Unter den Augen und den gewaltigen elektrischen Ver-
teidigungsmitteiln dm Regierungspalaste des Proletariats, einem
« Turm », organisieren die « Privaten » eins Konterrevolution, wählen
und krönen einen Kaiser, stellen eine Armee ins Feld, kommen mit
Sprengungen bis an die Fundamente des Regienungspalastes etc.
Aber die Gescheitheit und Tatkraft des Hamburger Matrosen, des
Verfassers, rettet den Zukunftsstaat. Die « Privaten » werden
ausgerottet und ihre Stadt mitsamt dem Dom, der gleichzeitig als Kirche
und als Börse gedient hat, zerstört!

Der Roman ist eine Ich-Erzählung. Der Matrose Illing, der
Verfasser des Buches, erzählt seine Heldentaten selbst, etwas un¬

glaubwürdig, aufdringlich. Sehr vieles wird vorausgesetzt, insbesondere

das Wichtigste, das Wirtschftlich-Oekonomische. E. A.

Aus dem Heidenspälterlein von Ernst Weiss, ecrivain, Basel.

Golgatha paganerum.
Hätte ich am Kreuz gehangen,
Würd' ich mich bedanken schön,
All mein schweres Leid und Bangen
Gottgewollt verdreht zu seh'n.
Könnte auch nicht einig gehen,
Solehen Gottes Sohn zu sein,
Würde noch im Grabe drehen
Protestierend mein Gebein.
Wär' ich gar noch auferstanden,
Um bei Väterchen zu sein, ¦

Würd's mich ekeln, dass sie fanden
Sohnesmord im Glorienschein.
Lohnt sich nicht um Menschensünde,
Dass sich eine Fliege schneuzt,
Wen'ger noch, dass Gottes Kinde
Blutend seine Glieder spreizt.
Denn die Sünde ist Erfindung,
Schlauer Theologenkniff
Und perfid erdachte Bindung
An der Roma Beutelgriff.


	Feuilleton

