
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 23

Artikel: Kirche und Arbeiterschaft

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 1. Dezember 1933. Nr. 23 - 16. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREI GEISTI GEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Gutenbergstr. 13

Telephonanruf 28.663
Postch.-Kto. der Geschäftstelie

III. 9508 Bern

Etwas ist noch ergreifender als Blumen und ein Bild von
Picasso. Die Armen. Paul Zoelly.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3 mal: '/ss 4.50, >Ao8-,
V» 14.-, V« 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Kirche und Arbeiterschaft.
Von Prof. Th. Hartwig, Prag.

Die Kirche, die den Gipfel ihrer weltlichen Machtposition
in der .feudalistischen Epoche erreicht hat, trägt auch heute
noch das Gepräge des Feudalismus. Trotz aller politischen
Konzessionen an das herrschende Bürgertum sind die
kirchlichen Einrichtungen zu einem Grossteil feudalistisch geblieben.

Dies ist teilweise darauf zurückzuführen, dass die Kirche
auch heute noch ihren stärksten Rückhalt in der bäuerlichen
Bevölkerung findet. Diese Bevölkerung ist aus ihren
Lebensverhältnissen heraus religiös eingestellt. Der Bauer ist
gottgläubig, weil Gott für ihn ein Produktionsfaktor ist, denn Gott
lässt das Getreide wachsen und gedeihen. Wohl sind auch
hier «Freidenkeragitatoren» wirksam: Der künstliche Dünger,
der Traktor und — in Russland — das Kollektiv. Aber im
allgemeinen fühlt sieh der Bauer noch abhängig von himmlischen

Gewalten, nämlich von Wind und Wetter, Sonne und
Regen. Das sind Naturkräfte, die wir noch nicht imeistern
können und der Bauer beugt sich vor der Willkür der Natur.
Auch die christlichen Heiligen sind nur Ersatz für einstige
Vegetationsdäimonen, und wenn ihre Bilder im Frühjahr auf
die Felder hinausgetragen werden, so sollen derartige Prozessionen

die Fruchtbarkeit des Erdbodens anregen.
Ganz anders steht die Arbeiterschaft der Religion und

also auch der Kirche gegenüber. Auf das Leben in der Fabrik
hat das jeweilige Wetter wenig Einfluss. Die industrielle
Produktion ist im allgemeinen unabhängig von Sonne und Regen.
Die Bedeutung der Naturgewalten ist zurückgetreten. Nur in
gewissen Betrieben, z. B. im Bergbau, fühlt sich der Mensch
noch abhängig von der Natur, die ihn mit Katastrophen
bedroht und so ist es denn auch erklärlich, dass in gewissen
Gegenden (z. B. ita Ruhrgebiet) trotz hochindustrieller Entwicklung

die Kirche einen starken Einfluss besitzt. Sonst aber

neigt die Arbeiterschaft zum Unglauben und die Kirche ist
daher genötigt, neue organisatorische Formen zu finden, um
an die Arbeiterschaft heranzukommen.

Der erste Papst, der die Notwendigkeit klar erkannt hat,
dass die Kirche in diesem Sinne sich mit der sozialen Frage
befassen müsse, war Leo XIII. In seiner berühmten Enzyklika

«Rerum novarum» vom 15. Mai 1891 hat er jene Grundsätze

formuliert, an denen die katholische Kirche heute noch

festhält. Pius XI. hat zur 40 Jahrfeier dieser sogenannten
«Arbeiter-Enzyklika^ ein Rundschreiben «Quadragesimo anno»

herausgegeben, das keine wesentlich neuen Gesichtspunkte
eröffnet, sondern nur in Erinnerung zu bringen sucht, was
Leo XIII. eigentlich bezwecken wollte, nämlich organisatorische

Formen zu schaffen, mit deren Hilfe die Arbeiterschaft,

trotz sinkender Gläubigkeit, erfasst werden kann.
Dazu war und ist es erforderlich, dass die Kirche sich ge¬

wisser Forderungen der Arbeiterschaft annimmt, um diese
davon abzuhalten, sich sozialistischen Organisationen
anzusehiiessen. Dieser Gedanke war es, der bereits deutlich in
einem Hirtenbrief «Kultur und Kirche» zum Ausdruck kam,
den der nachmalige Papst Leo XIII. als Erzbischof von Perugia

am 6. Februar 1877 herausgegeben hatte. Aehnliche
Bestrebungen folgten auch anderswo. So gab es in Freiburg
(Schweiz) eine «Katholische Vereinigung für gesellschaftliche
Studien» unter dem Vorsitz des nachmaligen Kardinals
Mermillod, dalmals noch Bischof von Genf und Lausanne, die
insbesondere «zwischenstaatliche Vereinbarungen über den
Arbeiterschutz» anstrebte. Diese Freiburger Vereinigung»
untenbreitete die Ergebnisse ihrer Tätigkeit dem Papst Leo XIII.
in einer Audienz am 30. Januar 1888.

Dort wurde '.mit bemerkenswerter Offenheit gesagt: «Die
tiefen Leiden der arbeitenden Schichten bringen sie in Gefahr,
Einflüsterungen des Umsturzes ihr Ohr zu leihen». Wenn
man aber dafür sorgt, dass sich «die Arbeiter in christlichen
Vereinigungen zusammenscharen», dann «werden diese nicht
im Schlepptau der Feinde Christi fahren, sondern die treue-
sten Kämpfer für die Freiheit der Kirche sein». (Vgl. Dr. K.
Lugmayer: Urkunden zum Arbeiterrundschreiben Leos XIII.
Ergänzungsheft zu «Leos Lösung der Arbeiterfrage». Wien
1927, Seite 29).

Ein «Internationaler Kongress für soziale Gesetzgebung»
war in Bern geplant. Wilhelm II. griff den Gedanken auf und
statt in Bern, tagte diese Konferenz in Berlin. Seit damals
befassten sich auch die evangelischen Kirchen mit dem immer
dringlicher werdenden Problem, in dessen Bearbeitung die
katholische Kirche zweifellos einen Vorsprung besass. Die
evangelischen Kirchen suchten vor allem durch innerkirchliche

organisatorische Massnahmen zu ersetzen, was ihnen an
unmittelbarer Fühlungnahme mit ihren Schäflein mangelte.
In diesem Sinne sind auch die Beschlüsse der «Weltkonferenz
für praktisches Christentum» in Stockholm 1925 und der
«Kircheneinigungskonferenz» in Lausanne 1927 zu verstehen.

Die Kirche hatte erkannt, dass es sich für sie um eine
Existenzfrage handelt, die Arbeiterschaft sich zu erhalten,
beziehungsweise wieder zu gewinnen. Das ist der Zweck der
«Katholischen Aktion» und der «Inneren Mission». Die
bequemen Zeiten sind für die Kirche vorbei, seitdem der
mittelalterliche Handwerkerstand durch den neuzeitlichen
Industriearbeiter verdrängt wurde. Das Proletariat erwacht und
die Kirche muss alle Hebel in Bewegung setzen, um die
soziale Frage zu verschleiern. Wie das zu geschehen hat, dazu

sollte die Arbeiter-Enzyklika eine praktische Anleitung
geben. Wohl war schon vorher der «Volksverein für das katho-



178 DER FREIDENKER Nr. 23

lische Deutschland» geschaffen worden, als Antwort auf den
grossen Wahlerfolg der SPD. im Jahre 1890. Aber erst durch
die Enzyklika wurde die Gründung richtiggehender katholischer

Arbeitervereine angeregt, aus denen dann die christlichen

Gewerkschaften hervorgingen.
Im Jahre 1894 trat der Gewerkverein der christlichen Bergleute

im Bezirk Dortmund ins Leben, mit der ausgesprochenen
Absicht, den Einfluss der Sozialdemokratie in der
gewerkschaftlichen Bewegung der Bergarbeiter zu brechen: «Hatte
die Gewalt der Polizei gegen die Sozialdemokratie versagt,
so gedachte man jetzt durch die Hinleaikung auf die
Inangriffnahme wirtschaftlicher Reformen die katholischen Arbeiter

vor der Sozialdemokratie zu bewahren.» (0. Müller «Die
christliche Gewerkschaftsbewegung Deutschlands, mit besonderer

Berücksichtigung der Bergarbeiter- und
Textilarbeiterorganisationen». Karlsruhe 1905.)

Durch die Enzyklika war die Parole gegeben. Natürlich ist
diese Parole in einem Wust von ideologischen Forderungen
eingehüllt, um den polnischen Charakter der neuen
organisatorischen Formen zu verschleiern und moraltheologische
Erwägungen in den Vordergrund treten zu lassen. Im Mittelpunkt

der päpstlichen Darlegungen steht der Satz: «Der
gesamte Glaubensgehalt allein schon, den die Kirche hütet und
auslegt, ist geeignet, Reich und Arm zu versöhnen.» Und zwar
nach der Meinung des Papstes dadurch, dass dieser Glaubensgehalt

«jedem Stand seine Pflichten einschärft».
Die Enzyklika will also vermittelnd, eingreifen; sie

ermahnt zur Erfüllung der Christenpflicht ebenso «den
vermögenslosen Arbeiter» wie «die reichen Brotherren». Für den
ersteren gilt: «Hat er eine Arbeit aus freiem Willen, in
gerechtem Vertrag auf sich genommen, so muss er sie treu und
voll leisten; am Vermögen darf er sich nicht vergreifen;
seinem Betriebsherrn darf er nicht Gewalt antun; kämpft er tun
sein Recht, so muss er sich von Gewalttaten fernhalten, darf
sich zu keinem Aufruhr hinreissen lassen.»

Man nierkt, dass die Kirche ihren ganzen Einfluss aufbieten

will, um den sozialistischen Aufruhr zu verhindern. Aber
die ganze Epistel wird schon deshalb hinfällig, weil der
Arbeiter unter dem Gebot der Hungerpeitsche steht und keine
Wahl hat, eine Arbeit «aus freiem Willen» zu übernehmen.
Daher kann es auch keinen «gerechten Vertrag» geben.

Den Arbeitgebern wird als Pflicht vorgehalten: «Sie dürfen

ihre Arbeiter nicht als rechtlose Knechte ansehen. Schändlich

und menschenunwürdig aber ist es, Menschen als Ware
anzusehen, um Gewinn zu, machen. Die allerwichtigste Pflicht
jedes Arbeitsherm aber ist es, jedem Arbeiter den gerechten
Arbeitslohn zu zahlen.»

Das ist allerdings der springende Punkt: Der «gerechte»

Feuilleton.
Deutschsnationale Rassentheorie.

Von W. H. Sollberger, Bern.

Die Rassen-«Theorie» dar deutschen Faschisten, wie auch jede
andere ähnliche Theorie, wird bedeutend verständlicher, wenn wir
uns mit der Geschichte 'ihrer Entstehung bekannt machen.

Diese «Rassentheorie», die jetzt in der nationalsozialistischen
Bewegung Deutschlands eine so hervorragende Rolle spielt, entstand zu
Beginn des vergangenen Jahrhunderts, zu der Zeit (1808), als der
Deutsche Schlegel die Aehnlichkeit zwischen den Sprachen, die man
in Deutschland und in1 Indien sipricht, zum erstenmal bemerkte.

Die Entdeckung Schlegels war nicht aur für die Linguistik
(Sprachenkunde) von hervorragender Bedeutung.

Wie es damals schien, eröffnete die Aehnlichkeit der indo-euro-
päischen Sprachen neue ausgedehnte Horizonte für das Erkennen
der Verwandtschaft der Menschenrassen und unserer gesamten
materiellen und geistigen Kultur.

Von dieser Zeit an wird die Bezeichnung «Icido-Germanen» oder
«Arier» zum Sammelnamen für die Völker, deren Sprachen einen
gemeinsamen indo-gemianischen Ursprung aufweisen.

Im weitern folgt die zweigliedrige Teilung der weissrassigen
Völker in «Arier» und «Semiten».

Ursprünglich entstanden als rein linguistische Einteilung der
Völker, verwandelt sich diese Theorie sehr bald «fast gleichzeitige
in eine anthropologische (Lehre vom Menschen) Theorie.

Arbeitslohn. In der Vorgeschichte der Enzyklika heisst es
(a. a. 0., Seite 48) : «Ein wesentlicher, viel umstrittener Punkt
war die Frage des Minimal-Lohnes. Wohl keine Frage
erregte auf dem letzten grossen Katholikentage in Lüttich (1890)
vor Erlass der Enzyklika grösseren Widerspruch als gerade
diese.»

Ja, der Kardinal Zigliaro soll sogar an einer Stelle «manche
Schwierigkeiten» gemacht haben (a. a. O., Seite 51): «Es handelt

sich um die Frage, ob der Lohnarbeiter berechtigt
sei, eine geringere Entlohnung anzunehmen, als für seine
Erhaltung notwendig ist.»

Diese Diskussionen beweisen, dass das Kardinalskollegium
sehr wohl erkannt hat, in welcher Weise sich das «eherne
Lohngesetz» in der Praxis auswirken muss. Solange das
Angebot an Arbeitskräften die Nachfrage übersteigt, wird der
Lohn zwangsläufig zulm Minimallohn und der angeblich mit
«freiem Willen» begabte Arbeiter kann nicht lange fragen,
ob er «berechtigt» ist, billiger zu arbeiten «als für seine
Erhaltung notwendig ist», sonst verhungert er einfach.

Was ist es also imit dem »gerechten» Lohn? Dei ist offenbar

nur im Jenseits zu haben. Und es ist nun folgerichtig,
dass Leo XIII. gerade an dieser Stelle einen Hinweis auf jenes
Traumland aller Verzweifelnden für angebracht hält, wo alle
Sehnsüchte sich erfüllen: «Es ist nicht möglich, für's irdische
Leben eine sichere Richtschnur zu gewinnen, wenn wir nicht
vom zukünftigen unsterblichen Leben ausgehen.» (Punkt 37

der Enzyklika.)
Es ist also eine Art Zweifrontenkrieg, den die Kirche

einerseits gegen den Kapitalismus und anderseits gegen den
Sozialismus zu führen scheint. Tatsächlich ist unter diesem
Titel ein Büchlein erschienen, welches eine Sammlung der
wichtigsten Hirtenschreiben der Bischöfe «über brennende
soziale Fragen der Gegenwart» enthält. («Der 'Zweifrontenkrieg

der katholischen Kirche gegen Kapitalismus und
Sozialismus». Wiesbaden 1828, Verlag Hermann Rauch.)

Wie kann nun aber die Kirche, die selbst ein kapitalistisches

Institut ist, mit Grundbesitz und Industrieunternehmungen,
deren Vertreter in sehr diesseitigen Börsenpapieren

spekulieren, den Kapitalismus bekämpfen? Ach nein, sie
bekämpft nur den « Mammonismus», den gierigen Gelderwerb,
der das ewige Seelenheil ganz ausser Acht lässt.

Wo ist nun die Grenze zwischen dem sündhaften
Mammonismus und dem gottgefälligen Kapitalismus? Natürlich
weiss das die Kirche selbst nicht, so wenig wie die National-
soziallsten wissen, worin der Unterschied zwischen «raffendem

und schaffendem» Kapital bestehen soll. Worauf es aber
der Kirche in letzter Linie ankommt, das ist die Heiligkeit
des Privateigentums. Schon in der Enzyklika «Quod aposto-

Aoif diese Weise entstehen im Resultat der nachlässigen — sanft
ausgedrückt — Vermischung anthropologischer und linguistischer
Begriffe die «Rassen der Amer und die der Semiten».

Gleich mit ihren ersten Schritten verkündete die neue Theorie
unvergleichliche Rassenvorzüge der Arier im Vergleich zu allen
andern, dieser Rasse nicht angehörenden Völkern. Das Wort «Arier»
entstammt dem sanskritischen arya, das «edel» bedeutet. (Siehe
Bitlertnm!).

So wurde die Aniomanie geschaffen, die dann im Nachkriegs-
Dieutschland mit neuer, nie dagewesener Kraft ausbrach, und heute
im Dritten Reich auf dem Höchstpunkt ihrer Blüte steht.

Die Priorität auf die «wissenschaftliche Begründung» der ange-
bornen Ungleichheit der Menschenrassen gehört dem Grafen
Gobineau.

Graf Gobineau — ein naiver Dilettant in der Wissenschaft und
stumpfsinniger Reaktionär in der Politik — zeichnet in seiner
«Forschung», die den Titel «Ueber die Ungleichheit der Menschenrassen»

(1856) trägt, die Hauptwegzeichen des Rassenavanhirismus in
der Anthropologie und der Soziologie auf. Das Wesen dieser «neuen
Lehre», die einige Zeit unter der Bezeichnung Gobinismus bekannt
war, fassen wir mit den Worten des Autors selbst zusammen.

Gobineau schreibt: «Nachdem ich begriffen hatte, dass starke
und schwache Rassen bestehen, konzentrierte ich meine Kräfte
vorzüglich auf die Beobachtung der ersteren, auf das Studium ihrer
geistigen Anlagen, und hauptsächlich bemühte ich mich, ihre Genealogie

(Abstammung und Entwicklung) zu analysieren. Nach dieser
Methode arbeitend, überzeugte ich mich am Ende davon, dass alles



Nr. 23 DER FREIDENKER 179

lici muneris» vom 28. Dezember 1878 hat der Papst Leo XIII.
«das Recht auf Privateigentum» verteidigt und anlässlich der
Gründung der «Katholischen Arbeiter-Internationale» in Köln
(Juli 1928) hat der päpstliche Nuntius Pacelli ein Begrüs-
sungstelegramim gesendet, in dem er zur Verständigung von
Arbeitgeber und Arbeitnehmer nach den Grundsätzen der
«Gerechtigkeit und Liebe» ermahnte «bei unentwegtem
Festhalten am Privateigentum».

Die Argumente, die von der Kirche gegen den Sozialismus
vorgebracht werden, lassen sich — abgesehen von dem
Vorwurf der Religionslosigkeit — in der Hauptsache auf folgende
zwei Punkte zurückführen:

1. Der Sozialismus will das Privateigentum beseitigen und
Gütergemeinschaft einführen. Dadurch würde der Fleis-
sige zugunsten des Faulen benachteiligt.

2. Der Sozialismus will alle Menschen gleich machen, die
Menschen sind aber nicht gleich.

Es hilft uns natürlich wenig, wenn wir nachweisen, dass
der Sozialismus durch diese zwei Behauptungen arg entstellt
wird. Der Sozialismus will nicht «die Güter gleichmässig unter

den Staatsangehörigen verteilen» (Punkt 6 der Enzyklika),
sondern nur die Produktionsmittel dem Privatbesitz der
Kapitalisten entziehen und in Gemeineigentum überführen. Der
Sozialismus verkündet auch nicht «Gleichmacherei», wie der
Papst meint (Punkt 58), sondern tritt ¦ nur für die Gleich-
berechtigung der Menschen ein. Arbeitsteilung brauchen wir
auch im Sozialismus, der vom Kapitalismus die rationalisierte

Produktion übernimmt, um für eine planmässige
Güterverteilung zu sorgen.

Das aber ist es gerade, was die Kirche verhindern will.
Denn die Kirche gedeiht ja nur im Rahmen sozialer
Missstände. Wenn die Menschen im Diesseits nicht leiden würden,

so hätten sie keine Veranlassung, in den Trost irgend
einer Religion zu flüchten. Aus dem ureigensten Interesse
der Kirche ist ihre Stellungnahme zum Sozialismus, zum
Krieg, zum Abtreibungsparagraphen usw. zu erklären.

Aus tiefstem Herzensgrunde mag daher Pius XI. in seiner
neuesten Enzyklika «Charitatis Christi» sprechen, wenn er sich
an die darbenden Menschen von heute wendet: «Demütig
und vertrauensvoll mögen sie aus der Hand Gottes die Bürde
der Armut entgegenehmen. Mögen sie Trost finden in der
Gewissheit, dass ihr Opfern und Leiden, mit christlicher Ergebung

getragen, die Stunde der Erbarmung und des Friedens
wirksam beschleunigen helfen.»

Derartige «christliche» Ermahnungen reichen natürlich
nicht aus, um auch nur die gläubigen' Arbeiter in einer Zeit
der wachsenden Arbeitslosigkeit bei der Stange zu halten
und darum ist die Kirche neuestens bemüht, mit sehr irdi-

aiuf der Erde Bestehende — alle Schaffenskraft, Wissenschaft, Kunst,
Zivilisation, edle Fruchtbarkeit — dass alles das ein und derselben
Familie gehört, deren Nebenschösslinge in verschiedenen Perioden
in allen zivilisierten Ländern herrschten.»

Nach Gobineau ist diese «starke» und mit den höchsten psychischen

Eigenschaften begabte Rasse, die weisse Rasse, die bei den
«Germanen» (besonders den heutigen) die höchsten Stufen des
wellhistorischen Progresses erreicht. Je reiner das germanische Blut in
dem einen oder andern Volke erhalten bleibt, um so greller blüht
sein gesellschafthch-potitisches Leben, um so erhabener ist seine
Geschichte und seine Zukunft.

Der Gobinismus, der die Germanen lobpreist, konnte
natürlicherweise in der Heimat Gobineau's — in Frankreich — keine
Anhänger finden und fand sie auch nicht. Die französischen Bürger
wollten keinenfalls mit der Grundthese Gobineau's einverstanden
sein, laut der die (politische Hegemonie (Oberherrschaft) der
Germanen über alle anderen Völker (und Frankreich natürlich nicht
ausgeschlossen) von der Natur selbst geweiht und durch ihre
Gesetze auf ewige Zeiten befestigt sei. Auf diese Weise wurde der Go-
hinismus in Frankreich fast auf 30 Jahre begraben, noch bevor er
auf die germanischen Lander übergreifen konnte.

Unabhängig von Gobineau, genau 30 Jahre nach dem Erscheinen
des Buches «Ueber die Ungleichheit der Menschenrassen», tritt ein
Landsmann, der Advokat de Lapouge, mit grosser Sicherheit mit
demselben Thema auf.

Mit der Fachsprache der ario-ünguistischen Theorie und der
Methodologie der Phrenologen (Phrenologien sind Anhänger einer

sehen Argumenten an. die verelendeten Massen heranzukommen.

Wie das gemacht wird, das ist am besten in dem Buche
des französischen Jesuitenpaters Lhande «Christus in der
Bannmeile» nachzulesen. Dort werden die Direktiven einer
Erfolg versprechenden klerikalen Offensive gegen das
«moderne Heidentum» entwickelt.

Die Bannmeile der Grosstädte, d. s. die Proletarierviertel,
in denen «die industrielle Reservearmee» unter dem
Existenzminimum vegetiert. Arbeitslosigkeit, Wohnungsnot, Krankheiten,

das sind die Schrecknisse der Wirklichkeit, denen der
primitive Mensch von heute ausgesetzt ist und denen er
genau so hilflos gegenübersteht, wie der Urmensch einst den

Naturgewalten. Durch das Massenelend zermürbt, wird der
Mensch innerhalb dieser «Bannmeile» empfänglich gemacht,
wenn schon nicht für den Trost der Religion, so doch für den

Trost eines warmen Bissens :

«Gebt ihnen erst Suppe» — so sagt der Bannmeile-Seelsorger

Soulange-Bodin mit zynischer Offenheit — «das Brodeln

des Kochtopfes führt mehr Gläubige herbei als die
Wandlungsglocke».

Das ist der Weg der klerikalen Offensive, wie ihn J. Peters

in der Zeitschrift «Theologie und Glaube» (April 1929) in
militärischem Amtsstil gekennzeichnet hat: «Erstens muss
sich der Seelsorger an der Front eingraben. Zweitens muss
die eroberte Stellung durch eine Reihe charitativer Werke
(Wohlfahrtseinrichtungen) befestigt werden, um den nächsten

Sprung vorwärts in idie nächste Stellung vorzubereiten.»
Neben der Seelsorgerbaracke — es haben sich in Paris

über hundert katholische Priester gemeldet, die an der
klerikalen Front in der Bannmeile ein freiwillig proletarisches
Leben führen! — wird eine Kantine für unentgeltliche Kin-
derausspeisung errichtet. Es entsteht ein Kinderspielplatz,
dann eine Nähstube für Proletarierfrauen, ein iWohlfahrts-
sekretariat. Das Misstrauen der Arbeiter nimmt ab. Nun kann
auch eine Kirche errichtet werden, wohin nicht nur die
dankbaren Mütter, sondern auch die versöhnten Arbeiter den Weg
finden.

In den letzten drei Jahren entstanden so in der Pariser
Bannmeile nicht weniger als 45 Kirchen, 53 Jugendheime, 15

Armenapotheken, 5 Kinderbewahranstalten, 12 Säuglingsheime
und viele andere Wohlfahrts-Institutionen (Suppenanstalten,
Kleiderhilfe, Erholungsheime etc.), eine Art klerikaler I. A. H.

Man merkt: Die Kirche von heute arbeitet in den
Grossstädten gar nicht mehr mit Religion, sondern sozusagen
marxistisch, nämlich mit materieller Fundierung. Es ist eine sehr
diesseits orientierte Kirche, die einen Teil ihrer ungeheuren
finanziellen Mittel in Unternehmungen investiert, die sich
politisch bezahlt machen. Denn dieser organisatorische Apparat,

Lehre, wonach sich aus der äusseren Gestalt des Schädels genaue
Schlüsse auf die geistigen Anlagen eines Menschen ziehen lassen
sollen) operierend, die Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung
ignorierend, alles das verwerfend, was mit seinen Ansichten in
Widerspruch steht und diese logisch vernichtet, schuf Lapouge die
«Lehre», laut der die Weltgeschichte einen erbitterten und
ununterbrochenen Kampf der Rassenelemente darstellt.

Ebenso wie sein Vorgänger Gobineau, erkennt auch Lapouge die
vom Wuchs hohen, langköpfdgen, blonden «AriernGermanen» als
«oberste Rasse» an.

Sich auf die politische Lage Deutschlands nach dem glänzenden
Sieg der Deutschen über die Franzosen im Jahre 1870—1871
stützend, anerkannte Lapouge und nach ihm auch seine ganze Schule,
dass jene Lage, die die Deutschen in Europa einnahmen, durch die
Rassenvorzügfichkeit der von der Natur selbst ausgewählten Arier-
Rasse gegenüber allen anderen Rassenelementen Europas bedingt
sei. Mit andern Worten — die Oberherrschaft, des deutschen Kapitals

sei durch die «unerschütterlichein Naturgesetze» bedingt.

Das Rückgrat der «anthroposoziologdschen» Schulen ist die
Verneinung des Klassenkampfes in der zeitgenössischen Gesellschaft.
Nach Lapouge ist der Klassenkampf ein Kampf der Rassenelemente,
der in verschleierter Form vor sich geht, wobei die herrschende
Klasse die uns schon bekannte ausgewählte Rasse der von Wuchs
hohen, langköpfdgen Blondlinge — der «Arier^Germanen» ist. «In
allen historischen Epochen nahmen und nehmen die langköpfigen
.Blondlinge immer und überall eine höhere soziale Stellung ein, als



180 DER FREIDENKER Nr. 23

der tief in das Leben des Proletariates eindringt, macht seinen
Einfluss weit über das engere Gebiet der Glaubensgemeinschaft

hinaus geltend. Inabesondere ist es die charitative
Tätigkeit der Kirche, durch die der Werbekraft des Sozialismus
entgegengearbeitet wird. Pius XI. hat auf diesem Gebiete eine
«religiös» begründete Parole ausgegeben. In einer Audienz, die
er den italienischen Diösesendirektoren gewährte, erklärte er
wörtlich: «Jesus Christus selbst begann sein apostolisches
Wirken mit den Werken zur leiblichen Wohlfahrt, um sodann
an die Seelen heranzukommen.» Er meint damit die
Ausspeisung der Tausende mit den Broten und den Fischen.

Wenn die Kirche von heute ihre Marschroute ändert und
den Weg zur Seelsorge über die soziale Fürsorge zu bahnen
sucht, wenn sie ihre Methoden der äussern Mission in den
Kolonien auf die «innere Mission» überträgt, so ist dies nicht
nur auf den Religionsschwund zurückzuführen, sondern muss
im Zusammenhang anit der Weltwirtschaftskrise richtig
verstanden werden.

Die soziale Hilfstätigkeit gewinnt an Bedeutung. In
Ungarn hat die Kirche es verstanden, die gesamte Armenfürsorge

in ihre Hand zu bekommen. Der Kultusminister hat
angeordnet, dass die Kirchengemeinden berechtigt sind,
Kirchensteuern zu erheben und «diese können im Notfalle auch
staatlich eingetrieben werden». Es sollen «von den Bewohnern
der Kirchengemeiiide ohne Unterschied des Religionsbekenntnisses

Spenden gesammelt» werden, wodurch sonstige
«Almosenspenden abgelöst» sind. Der Magistrat der Hauptstadt

Budapest hat auch bereits ein Statut ausgearbeitet,
welches das Zusammenwirken der kommunalen Instanzen und
Eine Ehrung des grössten britischen Freidenkers der Neuzeit.

Es ist klar, welchen sozialpolitischen Zweck die Kirche mit
dieser Monopolisierung der Armenpflege verfolgt. Uebrigens
deutet die «Kipa» (Katholische Internationale Presse-Agentur)

offenherzig an, dass die Verkirchlichung der Armenfürsorge

ein Mittel darstelle, um «die immer stärker werdende
geheime kommunistische Wühlarbeit» zu bekämpfen.

In ähnlicher Weise wendet sich die Kirche in anderen
Ländern der «Erwerbslosenhilfe» zu. So betreibt neuerdings der
< Christliche Verein junger Männer» in Wiesbaden den Ausbau

der «Evangelischen Erwerbslosenhilfe», insbesondere in
sogenannten Heimstunden für die erwerbslose Jugend. Es
werden Tischgesellschaften gegründet; jeder Besucher wird
mit Tee und belegten Brötchen bewirtet. Dabei werden Fragen,

die junge Erwerbslose interessieren, erörtert. Eine wirksame

Ergänzung findet diese Tätigkeit in Hausbesuchen bei
den Erwerbslosen und in künstlerischen Veranstaltungen.

Auf diese Weise gelang es auch, eine Weihnachtsfeier zu
veranstalten, bei der alle Jugendlichen «von der äussersten

ihre rassischem .Antipoden — die kurzköpfigen, an Wuchs kleinen
Brünetten, weil sich «die Rasse mit langem Schädel durch höhere
Begabung auszeichnet».

Nach Lapouge wurzelt also die Herrschaft der langköpfigen
Blondlinge über die kurzköpfigen Brünetten in der morphologischen
(gestaltlichen) Grundlage der «germanischen Rasse». Von dieser
Thesis ausgehend, fällte Lapouge das «Urteil» über die gesamte
kurzköpfdge Menschheit.

«Die verfluchten Indexe» (der Index oder das Kopfimerkmal ist
das Verhältnis der Kopfbreite zur Kopflänge, das in Prozenten
ausgedrückt ist (Breite X 1G0). Der Index, dar die Ziffer 75,9 nicht
übersteigt, bezeichnet die Langköpfigkeit, von 76,0—80,9 bezeichnet
die Miitelköpfigkeit, von 81,0 und höher bezeichnet die Kurzköpfig-
keit) ruft Lapouge aus, «machen 'die kurzköpfigen Rassen zu ge-
boruen Sklaven, die sich neue Herren suchen, sobald sie die
frühereu verlieren, ein Instinkt — den nur die Natur der Kurzköpfigen
und der Hunde gemein hat... Wenn ein kurzköpfiges Subjekt intelligent

ist, so sammelt es eher Ideen an als dass es solche fabriziert, es
ist ein Apparat, der das von aussen Gekommene registriert, wenn
es friedfertig ist, so nicht deshalb, weil es keinen Neid hat auf den
Wohlstand des anderen, sondern deshalb, weil es keinen Mut
besitzt, der Profit zieht es an, die Gefahr schreckt es aber, was die
Mörder nicht hindert, kurzköpfig zu sein».

Solch plumpe Phrasengebilde, die auf den ersten Blick scheinbar
nur für die Selbsterquickung eines betrunkenen deutseben Bajoaett-
Junkers aus den «Ariern» geschaffen wurden, fanden jedoch einen

Rechten bis zur äussersten Linken friedlich nebeneinander
gemeinsam die alten Lieder der Weihnacht sangen». Kein
Wunder, dass es nach diesem «Erfolg» dem Pfarrer gelang,
nicht nur vom Ortsausschuss, sondern aueh von der Regierung

Unterstützungen zu erlangen, wodurch das Werk der
evangelischen Erwerbslosenhilfe nunmehr auch materiell
gesichert erscheint.

Wir erkennen, dass die Kirche mit Rücksicht auf die
Arbeiterfrage eine ideologische und organisatorische Umgruppierung

anstrebt. Der «Daily Telegraph» vom 2. Mai d. .1.

berichtete über eine bemerkenswerte Predigt des anglikanischen
Bischofs Dr. Barnes (Birmingham), welche «die Mißstände
unserer Tage und insbesondere die furchtbare Auswirkung
der herrschenden Wirtschaftskrise» behandelte. Die Logik der
Tatsachen zwingt eben die Kirche zu einer Revision ihrer
Einstellung: «Es sei höchste Zeit, in eine neue Aera des religiösen

Lebens einzutreten. Wir hegen andere Ideale als
unsere Vorfahren und erkennen andere soziale Verpflichtungen

an, und je mehr davon die Kirche in sich aufzunehmen

vermag, um so grösser und segensreicher wird ihr
Einfluss sein.»

Führend auoh auf diesem Gebiete der Erkenntnis «sozialer

Verpflichtungen» ist die katholische Kirche, die es sich

zur Aufgabe gestellt hat, eigene «Arbeiter-Missionäre»
heranzubilden, welche für die Bedürfnisse der inneren Mission
in Arbeiterkreisen besonders geschult werden. So hat z. B.

die katholische Universität in Lille (Frankreich) eigene Kurse
für derartige Arbeiter-Missionäre eingerichtet.

Auch in der evangelischen Kirche ist man sich darüber
klar, dass man neue organisatorische Formen finden müsse,
um die gelockerte religiöse Bindung zu befestigen. Der
Generalsuperintendant Otto Dibelius verkündet «Das Jahrhundert
der Kirche», aber diese Kirche ringt um neue Betätigungsgebiete.

In einem Referat über «Kirche und Grosstadt» (vgl.
«Gegenwartsnöte der evangelischen Kirche», Jena) äussert
sich Pfarrer Rudolf Spieker (Hamburg) über die «neuzeitlichen

Arbeitsmethoden» der Kirche, die sich auch «in ihrer
äusseren Erscheinungsform der Grosstadt sehr stark
angenähert» hat, wie folgt:

«Besondere Arbeiten werden abgezweigt: Jugendpfarramt,
Sozialpfarramt, Presseamt dienen der Entlastung des

Gemeindepfarramtes und greifen Arbeitsgebiete an, die sonst
dem kirchlichen Einfluss entzogen wären. Die Parallelschaltung

dieser Aemter, vor allem des kirchlichen Jugend- und
Wohlfahrtsamtes zu den staatlichen Behörden übt einen
wohltätigen Einfluss auf Schnelligkeit und Exaktheit der
Geschäftsgebarung Neue Aufgaben werden angepackt- Woh-

nungs- und Erwerbslosenfürsorge, Standesfürsorge. In unserer

entzückenden Empfang in manchen «Gelehrtenkreisen» des Bisniark-
Deulschland.

Das deutsche Rüstungskapital, das sich schon so oft an dem
Blute der «kurzköpfigen Sklaven» berauscht hat, dürstete nach neuen
räuberischen Unternehmungen, und deshalb nimmt es uns nicht
Wunder, dass die «Theorie» Lapouges rechtzeitig und sehr gelegen
kam.

Die deutschen Herrscher gaben ihren «Anthropologen» und
Publizisten den sozialen Auftrag, die «Theorie» Lapouges allseitig
auszuarbeiten und zu popularisieren. Wie bekannt, steigert die Nachfrage

das Angebot.
Bald nach dem Erscheinen des «Werkes» Lapouges unter dfiin

Titel «Gesellschaftliche Auslese», bilden sich um ihn zahlreiche
kriegerische Adepten, die bereit sind, dem Ruhm der «Arier-Rasse» zu
dienen.

Es entstehen spezielle Presseorgane «und wissenschaftliche
Gesellschaften, die sich das praktische Ziel stellen, die «Theorie» des

Rasserworziuges der «Arier-Germanen» unter den breiten
Bevölkerungsschichten au verbreiten. (Forlsetzung folgt.)

Ein Ducti?
Die Literaturstelle der F.V. S. Gutenbergstrasse 13, Bern,
besorgt es Ihnen.



Nr. 23 DER FREIDENKER 181

Kirche plant man ein Haus der Jugend, ein Ledigenheim für
Erwerbstätige; neue Aemter entstehen, darunter das Amt der
hauptamtlich angestellten Theologin, des Jugendhelfers. Der
Wille, vorwärts zu stossen, ist vorhanden.»

Man erkennt die Verschiebung von den Glaubensangele-
genheiten weg in der Richtung auf soziale Betätigung. Der
bereits erwähnte Otto Dibelius, der Vertreter einer kirchlichen
Realpolitik, erklärte in einer Auseinandersetzung mit frei-
kirchlichen Theologen, dass iman mit einer Theologie, die «von
oben her eine Welt baut, fern von der irdischen Wirklichkeit»,
in der Praxis, d. h. «im kirchlichen Leben gar nichts anfangen
könne». (Vgl. «Die Kirche im Neuen Testament in ihrer
Bedeutung für die Gegenwart». Berlin 1930, Furche-Verlag.)

Die Kirche philosophiert nicht mehr, sondern errichtet
Suppenanstalten mit «Knödelgründen» — wie Heinrich Heine
gesagt hat — und gelangt auf diesem direkten Wege viel
sicherer zum Vaterunser als auf dem Umweg über eine schwierige

Apologetik. Die Religion ist nur mehr ein Feigenblatt,
um die Schamlosigkeit zu verdecken, mit der die Kirche der
herrschenden Klasse dient.

In der «Germania» vom 4. Dezember 1929 war die
Antwort auf eine Freidenkerdiskussion im «Vorwärts» zu lesen:
«Staat und Kirche bleiben aufeinander angewiesen. Der Staat,
der teilnahmslos 'zusieht, wie die Eckpfeiler seines sittlichen
Fundamentes — und das sind aller Verhetzung und Entstellung

zum Trotz auch heute noch und heute erst recht Religion

und Kirche — untergraben werden, fördert seinen
eigenen Ruin.»

Fürwahr, der «Eckpfeiler des sittlichen Fundamentes» des
Kapitalismus ist das Privateigentum und dieser Eckpfeiler
muss erhalten werden mit Religion und Hungerpeitsche. Sollten

diese «friedlichen» Mittel nicht mehr ausreichen, dann
allerdings bleibt der herrschenden Klasse nichts anderes
übrig als die brutale Gewalt, um ihre Vorrechte zu behaupten.

Das weiss die Kirche und sie hat sich darnach
eingerichtet.

Es ist die Weltwirtschaftskrise, welche die Kirche zwangsläufig

in die Arme des Faschismus drängt. Diese Tatsache
bietet uns Freidenkern aber die Gewähr, dass selbst die
gläubigen Arbeiter erkennen werden, dass die Kirche immer nur
die Interessen der besitzenden Klasse zu vertreten vermag,
auch wenn sie vorgibt, im Namen der Religion sich der
Mühseligen und Beladenen anzunehmen. Auf diese Weise besorgt
die soziale Entwicklung selbst die Entlarvung der Kirche, die
längst aufgehört hat, eine Glaubensgemeinschaft zu sein,
sondern immer deutlicher ihr wahres Gesicht enthüllt als
politische Machtorganisation im Dienste der herrschenden Klasse.
Unsere, der Freidenker Aufgabe ist es, im Zusammenhang
mit den politischen Tatsachen die Rolle der Kirche aufzuzeigen,

damit auch die noch gläubigen Arbeiter erkennen, dass
Kirche und Sozialismus unvereinbare Gegensätze bedeuten.

Charles Bradlaugh Zentenarium.
Eine Ehrung des grössten britischen Freidenkers der Neuzeit.

Von Karl E. Petersen.
(Fortsetzung.)

II.
Nach dieser kurzen Schilderung von Bradlaughs Entwicklung

zum Manne wollen wir nun zu einer übersichtlichen
Betrachtung seiner uns Freidenkern besonderes Interesse
bietenden Weltanschauung und nachher erst zu seinem dadurch
bedingten geistigen Wirken und Kämpfen übergehen.

Als gegen Ende seines Lebens jemand Bradlaugh frug, was
ihm ein Rückblick über seinen ganzen Kreuzzug gegen die
Religion wohl zu sagen habe, da meinte er leichthin, falls er
wieder einen zu beginnen hätte, er vielleicht seinen Standpunkt

nicht wieder von den Dächern aus in alle Welt
hinausposaunen würde, fügte aber bei: «Hingegen um einen
vorsichtigen Propagandisten aus mir zu machen oder gar einen
Nic/i£propagandisten, würde man mich zuerst von neuem und

anders auszubrüten haben. Eben, dass ich letzteres nicht war,
das ist bei meinem ersten und entscheidenden Tauchersprung
ausschlaggebend gewesen.»

Die Frage, die ihm im Rauchzimmer des englischen
Unterhauses der geniale konservative Abgeordnete Q. C. einmal
stellte: «Du guter Gott, Bradlaugh, was macht's denn aus, ob
ein Gott vorhanden ist oder nicht?» hielt er nicht für wert,
ernst genommen zu werden und so liess er ihr auch in seiner
Erwiderung den Stich ins Humoristische.

Hier sei die bedeutsame Bemerkung des uns aus meinem
Nachruf in Nr. 4 dieses Jahrgangs unseres Organs bekannt
gewordenen andern bedeutenden F'reidenkers, des Schotten John
M. Robertson eingefügt: «Ein Vernunftsmensch, der unsern
Planeten als ein mit Billionen von Kirchturmspitzen bespicktes

Nadelkissen betrachtet, deren zugehörige Bekenntnisse
nach prüfender Siebung die völlige Belanglosigkeit aller
erweisen, mag sich füglich fragen, ob er wohl kluge Wege geht,
indem er gegen so zahllose Stacheln mit der Zunge vorzugehen
sucht. Liegt es in der Natur der Massen, vom absolut
Unbekannten in irgendwelcher Art absurder Vorstellung rasender
überzeugt zu sein, als sie sich in bezug auf irgend was anderm
Wissenswerten ausserhalb des täglichen Einerleis zu sein
bemühen, so mag der denkende Egoist vernünftigerweise be-
schliessen, den «Mob» links liegen zu lassen. Jene aber, die
trotz alledem darauf ausgehen, die Täuschung so wie sie sie
erkennen, sei's ganz, sei's teilweise, zu enthüllen — die
Voltaire, die Paine, die Bradlaugh und deren Jünger, tun das
dank ihrem Altruismus, ihrer Nächstenliebe, ihrem Drang,
ihre Mitmenschen aufzuklären. Sie rechnen selbstverständlich
dabei fest darauf, dass die Aufklärung allüberall für ein besser

Dasein sorgen werde. Es ist eine selbstverständliche
Voraussetzung allen freien Denkens, dass es von vornherein für
politische Freiheit, für beschleunigten Wissensfortschritt und
besseres Betragen einzustehen bestrebt ist.»

Bradlaugh's Wirken für das Freidenkertum finden wir, wie
bei Voltaire und Paine, besonders beim einfachen Mann des

Volks und beim vernünftigen, statt dem bloss geschulten Mit-
telklässler. Von den beiden Genannten unterscheidet sich aber
der stürmische Bradlaugh dadurch, dass er sein Wirkungsfeld

vom Rednerpult aus bestellte und die Feder bei ihm
zumeist ein Mittel zu dem Zwecke war, seine aufklärerischen
Ansprachen in ihren wichtigsten Punkten und Knalleffekten
kurz zusammenzufassen und ihnen in dieser Form auch
ausserhalb seiner Zuhörerschaft weitere Verbreitung durch
Verteilung in den Strassen und billigen Verkauf von Flugschriften

und Pamphleten zu sichern.
Im England seiner Epoche war Bradlaugh in seiner

titanischen, oratorischen Gewalt unerreicht, ähnlich 'seinem
Zeitgenossen in Amerika, Robert Ingersoll, dessen Jahrhundertfeier

mit derjenigen Bradlaugh's beinahe zusammenfällt. *)
Jedoch auch er hat ein Buch verfasst, nämlich das «Lehrbuch
des Freidenkers», das in zwei Teile zerfällt, wovon der eine
«Der Mensch, sein Woher und Wie», der andere «Die
Religion, ihr Was und ihr Warum» betitelt ist. Hingegen darf
nicht unerwähnt bleiben, dass Annie Besant an der Abfassung
dieses Werks mitbeteiligt war.

Bradlaugh hat seinen Atheismus einfach durch logische
Folgerung, gewissermassen als Vervollständigung von Spinozas

Pantheismus, aus diesem letzteren herausgebildet. Heine
nannte einmal den Pantheismus einen «ängstlichen Atheismus».

Schon aus Pietät gegen Spinoza würde sich Bradlaugh
nie solch ein Eigenschaftswort wie «ängstlich» zur
Charakterisierung des Atheismus Spinozas erlaubt haben. Freilich
erwies sich Bradlaugh in seinen zahlreichen Prozessen vor
Gericht als ebenso ungemein gewandt im Hantieren mit den
Gesetzen, wie etwa ein trefflicher Schachspieler in demjenigen

mit den Schachfiguren, aber nie hat er die Philosophie
für ein Schachspiel gehalten und so ward er nicht wie Mon-
taigue (z. B. in seiner Apologie), oder Pascal (in seinen
Pensees), wie Bischof Huet oder Balfour zum «philosophischen

*) Siehe .meine Ehrung des Genannten 'in den Nrn. 18 und 19.


	Kirche und Arbeiterschaft

