Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 23

Artikel: Kirche und Arbeiterschaft

Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 1. Dezember 1933. Nr. 23 - 16. Jahrgang.

DER

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Brscheint regelmfissig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.
Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663
Postch.-Kto. der Geschiftstelle
I11. 9508 Bern

Picasso. Die Armen.

Etwas ist noch eluxelfenvder als Blumen und ein Bild von

Abonnementspreis j4hrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
Inserate 1-3mal: /52 4.50,1/168-,
1/3"14.-, s 26.- Dariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

Paul Zoelly

Kirche und Arbeiterschaft.

Von Prof. Th. Hartwig, Prag.

Die Kirche, die den Gipfel ihrer weltlichen Machtposition
in der feudalistischen Epoche erreicht hat, trégt auch heute
noch das Gepriige des Feudalismus. Trotz aller politischen
Konzessionen an das herrschende Biirgertum sind die kirch-
lichen Einrichtungen zu einem Grossteil feudalistisch geblie-
ben. Dies ist teilweise darauf zuriickzufiihren, dass die Kirche
auch heute noch ihren stirksten Riickhalt in der bauerlichen
Bevolkerung -findet. Diese Bevolkerung ist aus ihren Lebens-
verhéltnissen heraus religios eingestellt. Der Bauer ist goti-
glaubig, weil Gott fiir ihn ein Produktionsfaktor ist, denn Gott
lasst das Getreide wachsen und gedeihen. Wohl sind auch

hier «Freidenkeragitatoren» wirksam: Der kiinstliche Diinger, .

der Traktor und — in Russiand — das Kollektiv. Aber im
allgemeinen fiihlt sich der Bauer noch abh#ngig von himmli-
schen Gewalten, nimlich von Wind und Wetter, Sonne und
Regen. Das sind Naturkréfte, die wir noch nieht meistern
konnen und der Bauer beugt sich vor der Willkiir der Natur.
Auch die christlichen Heiligen sind nur Ersatz fiir einstige
Vegetationsdémonen, und wenn ihre Bilder im Friihjahr auf
die Felder hinausgetragen werden, so sollen derartige Prozes-
sionen die Fruchtbarkeit des Erdbodens anregen.

Ganz anders steht die Arbeilerschaft der Religion und
also auch der Kirche gegeniiber. Auf das Leben in der Fabrik
hat das jeweilige Wetter wenig Einfluss. Die industrielle Pro-
duktion ist im allgemeinen unabhingig von Sonne und Regen.
Die Bedeuiung der Naturgewalten ist zuriickgetreten. Nur in
gewissen Betrieben, z. B. im Bergbau, fithlt sich der Mensch
noch abhingig von der Natur, die ihn mit Katastrophen be-
droht und so ist es denn auch erklirlich, dass in gewissen Ge-
genden (z. B. im Ruhrgebiet) trotz hochindustrieller Entwick-
lung die Kirche einen starken Einfluss besitzt. Sonst aber
neigt die Arbeiterschaft zum Unglauben und die Kirche ist
daher genétigt, neue organisatorische Formen zu finden, um
an die Arbeiterschaft heranzukommen.

Der erste Papst, der die Notwendigkeit klar erkannt hat,

dass die Kirche in diesem Sinne sich mit der sozialen Frage

befassen miisse, war Leo XIII. In seiner berithmten Enzy-
klika «Rerum novarum» vom 15. Mai 1891 hat er jene Grund-
siitze fommuliert, an-denen die katholische Kirche heute noch
festhilt. Pius XI. hat zur 40 Jahrfeier dieser sogenannten «Ar-
beiter-Enzyklika> ein Rundschreiben <«Quadragesimo anno»
herausgegeben, das keine wesentlich neuen Gesichtspunkte
eroffnet, sondern nur in Erinnerung zu bringen sucht, was
Leo XIII. eigentlich bezwecken wollte, nidmlich organisa-
torische Formen zu schaffen, mit deren Hilfe die Arbeiter-
schaft, trotz sinkender Glidubigkeit, erfasst werden kann.
Dazu war und ist es erforderlich, dass die Kirche sich ge-

wisser Forderungen der Arbeiterschaft annimmt, um diese

davon abzuhalten, sich sozialistischen Organisationen anzu-

schliessen. Dieser Gedanke war es, der bereits deutlich in
einem Hirtenbrief «Kultur und Kirches zum Ausdruck kam,
den der nachmalige Papst Leo XIII. als Erzbischof von Peru-
gia am 6. Februar 1877 herausgegeben hatte. Aehnliche Be-
strebungen folgten auch anderswo. So gab es in Freiburg
(Schweiz) eine «Katholische Vereinigung fiir gesellschaftliche
Studien» unter dem Vorsitz' des nachmaligen Kardinals Mer-
millod, damals noch Bischof von Genf und Lausanne, die ins-
besondere «zwischenstaatliche Vereinbarungen iiber den Ar-
beiterschutz» anstrebte. Diese Freiburger - Vereinigung» un-
terbreitete die Ergebmsee ibrer Tdtigkeit dem Papst Leo XIII.
in einer Audienz am 30. Januar 1888.

Dort wurde ‘mit bemerkenswerter Offenheit gesagt: «Die
tiefen Leiden der arbeitenden Schichten bringen sie in Gefahr,
Einfliisterungen des Umsturzes (!) ihr Ohr zu leihens. Wenn
man aber dafiir sorgt, dass sich «die Arbeiter in christlichen
Vereinigungen zusammenscharen», dann «werden diese nicht
im Schlepptau der Feinde Christi fahren, sondern die treue-
sten Kéampfer fiir die Freiheit der Kirche sein». (Vgl. Dr. K.
Lugmayer: Urkunden zum Arbeiterrundschreiben Leos XIII.
Erginzungsheft zu «Leos Loésung der Arbeiterfrage»>. Wien
1927, Seite 29).

Ein «Internationaler Kongress fiir soziale Gesetzgebung»
war in Bern geplant. Wilhelm II. griff den Gedanken auf und
statt in Bern, tagte diese Konferenz in Berlin. Seit damals
befassten sich duch die evangelischen Kirchen mit dem immer
dringlicher werdenden Problem, in dessen Bearbeitung die
katholische Kirche zweifellos einen Vorsprung besass. Die
evangelischen Kirchen suchtén vor allem durch innerkirch-
liche organisatorische Massnahmen zu ersetzen, was ihnen an
unmittelbarer Fithlungnahme mit ihren Schiflein mangelie.
In diesem Sinne sind auch die Beschliisse der «Weltkonferenz
fiir praktisches Christentum>» in Stockholm 1925 wund der
«Kircheneinigungskonferenz» in Lausanne 1927 zu verstehen.

Die Kirche hatte erkannt, dass es sich fiir sie um eine
Existenzfrage handelt, die Arbeiterschaft sich zu erhalten, be-
ziehungsweise wieder zu gewinnen. Das ist der Zweck der
«Katholischen Aktions> und der «Inneren Mission». Die . be-
quemen Zeiten sind fiir die Kirche vorbei, seifdem der mit-
telalterliche Handwerkerstand durch den neuzeitlichen Indu-
striearbeiter verdringt wurde. Das Proletariat erwacht und
die Kirche muss alle Hebel in Bewegung setzen, um die so-
ziale Frage zu verschleiern. Wie das zu geschehen hat, dazu
sollle die Arbeiter-Enzyklika eine praktische Anleitung ge-
ben. Wohl war schon vorher der «Volksverein fiir das katho-

. uIog “YOYIONQISIPULT ZIOMYIS IIL

ESRUINNIN

R

Yipriledatic

-

A



178 " DER FREIDENKER

Nr. 23

lische Deutschland» geschaffen wonden, als Antwort auf den
grossen Wahlerfolg der SPD. im Jahre 1890. Aber erst durch
die Enzyklika wurde die Griindung richtiggehender katholi-
scher Arbeitervereine angeregt, aus denen dann die christli-
chen Gewerkschaften hervorgingen.

Im Jahre 1894 trat der Gewerkverein der christlichen Berg—‘
leute im Bezirk Dortmund ins Leben, mit der ausgesprochenen
Absicht, den Einfluss der Sozialdemokratie in der gewerk-
schaftlichen Bewegung der Bergarbeiter zu brechen: «Hatte
die Gewalt der Polizei gegen die Sozialdemokratie versagt,
so gedachte man jetzt durch die Hinlenkung auf die Inan-
griffnahme wirtschaftlicher Reformen die katholischen Arbei-
ter vor der Sozialdemokratie zu bewahren.> (0. Miiller «Die
christliche Gewerkschaftsbewegung Deutschlands, mit beson-
derer Beriicksichtigung der Bergarbeiter- und Textilarbeiter-
organisationen». Karlsruhe 1905.)"

Durch die Enzyklika war die Parole gegeben. Natiirlich ist
diese Parole in einem Wust von ideologischen Forderungen
eingehiillt, um den politischen Charakter der neuen organisa-
torischen Formen zu verschleiern und moraltheologische Er-
wigungen in den Vordergrund treten zu lassen. Im Mittel-
punkt der pipstlichen Darlegungen steht der Satz: «Der ge-
samte Glaubensgehalt allein schon, den die Kirche hiitet und
auslegt, ist geeignet, Reich und Arm zu versohnen.» Und zwar
nach der Meinung des Papstes dadurch, dass dieser Glaubens-
gehalt «jedem Stand seine Pflichten einschérft».

Die Enzyklika will also vermittelnd, eingreifen; sie er-

mahnt zur Erfiilllung der Christenpflicht ebenso «den vermdo-
genslosen Arbeiters wie «die reichen Brotherren». Fiir den
ersteren gilt: «Hat er eine Arbeit aus freiem Willen, in ge-
rechtem Vertrag auf sich genommen, so muss er sie treu und
voll leisten; am Vermdogen darf er sich nicht vergreifen; sei-
nem Betriebsherrn darf er nicht Gewalt antun; kampft er um
sein Recht, so muss er sich von Gewalttaten fernhalten, darf
sich zu keinem Aufruhr hinreissen lassen.»
- Man merkt, dass die Kirche ihren ganzen Einfluss aufbie-
ten will, um den sozialistischen Aufruhr zu verhindern. Aber
die ganze Epistel wird schon deshalb hinfillig, weil der Ar-
beiter unter dem Gebot der Hungerpeitsche steht und keine
Wahl hat, eine Arbeit «aus.freiem Willen> zu iibernehmen.
Daher kann es auch keinen «gerechten Vertrags geben.

Den Arbeitgebern wird als Pflicht vorgehalten: «Sie diir-
fen ihre Arbeiter nicht als rechtlose Knechte ansehen. Schind-
- lich und menschenunwiirdig aber ist es, Menschen als Ware
anzusehen, um Gewinn zu machen. Die allerwichtigste Pflicht
jedes Arbeitsherrn aber ist es, jedem Arbeiter den gerechien
Arbeitslohn zu zahlen.»

Das ist allerdings der springende Punkt: Der «gerechte»

Arbeitslohn. In der Vorgeschichte der Enzyklika heisst es
(a. a. 0., Seite 48): «Ein wesentlicher, viel umstrittener Punkt
war die Frage des Minimal-Lohnes. Wiohl keine Frage er-
regte auf dem letzten grossen Katholikentage in Liittich (1890)
vor Erlass der Enzyklika grdsseren Widerspruch als gerade
diese.»

Ja, der Kardinal Zigliaro soll sogar an einer Stelle <manche
Schwierigkeitens gemacht haben (a. a. 0., Seite 51): «Es han-
delt sich um die Frage, ob der Lohnarbeiter berechtigt (!)
sei, eine geringere Entléhnung anzunehmen, als fiir seine Er-
haltung notwendig ist.» (!)

Diese Diskussionen beweisen, dass das Kardinalskollegium
sehr wohl erkannt hat, in welcher Weise sich das <«eherne
Lohngesetz» in der Praxis auswirken muss. Solange das An-
gebot an Arbeitskriften die Nachfrage tibersteigt, wird der
Lohn zwangsldufig zum Minimallohn und der angeblich mit
«freiem Willen» begabte Arbeiter kann nicht lange fragen,
ob er «berechtigt> ist, billiger zu arbeiten «als fiir seine Er-
haltung notwendig ist», sonst verhungert er einfach.

Was ist es also mit dem »gerechten> Lohn? Der ist offen-
bar nur im Jenseits zu haben. Und es ist nun folgerichtig,
dass Leo XIII. gerade an dieser Stelle einen Hinweis auf jenes
Traumland aller Verzweifelnden fiir angebracht hilt, wo alle
Sehnsiichte sich erfilllen: «Es ist nicht moglich, fiir’s irdische
Leben eine sichere Richtschnur zu gewinnen, wenn wir nicht
vom zukiinftigen unsterblichen Leben ausgehen.» (Punkt 37
der Enzyklika.)

Es ist also eine Art Zweifrontenkrieg, den die Kirche
einerseits gegen den Kapitalismus und anderseits gegen den
Sozialismus zu fiihren scheint. Tatsdchlich ist unter diesem
Titel ein Biichlein erschienen, welches eine Sammlung der
wichtigsten Hirtenschreiben der Bischofe «iiber brennende
soziale Fragen der Gegenwart> enthalt. («Der Zweifronten-
krieg der katholischen Kirche gegen Kapitalismus und Sozia-
lismusy. Wiiesbaden 1828, Verlag Hermann Rauch.)

Wie kann nun aber die Kirche, die selbst ein kapitalisti-
sches Institut ist, mit Grundbesitz und Industrieunternehmun-
gen, deren Vertreter in sehr diesseitigen Borsenpapieren spe-
kulieren, den Kapitalismus bekdmpfen? Ach nein, sie be-
kampft nur den «Mammonismus», den gierigen Gelderwerb,
der das ewige Seelenheil ganz ausser Acht ldsst.

Wo ist nun die Grenze zwischen dem siindhaften Mam-
monismus und dem gottgefilligen Kapitalismus? Natiirlich
weiss das die Kirche selbst nicht, so wenig wie die National-
sozialisten wissen, worin der Unterschied zwischen «raffen-
dem und schaffendem» Kapital bestehen soll. Worauf es aber
der Kirche in letzter Linie ankommt, das ist die Heiligkeit
des Privateigentums. Schon in der Enzyklika «Quod aposto-

Feuilleton.

Deutsch=nationale Rassentheorié.
Von W. H. Sollberger, Bern.

Die Rassen-«Theorie> der deutschen Faschisten, wie auch jede
andere #hnliche Theorie, wird bedeutend verstindlicher, wenn wir
uns mit der Geschichte threr Entstehung bekanat machen.

Diese «Rassentheoriey, die jetzt im der nationalsozialistischen Be-
wegung Deutschlands eine so hervorragende Rolle spielt, entstand zu
Beginn des vergangenen Jahrhunderts, zu der Zeit (1808), als der
Deutsche Schlegel die Achnlichkeit zwischen den Sprachen, die man
in Deutschland und in'Indien spricht, zum erstenmal bemerkte.

Die. Entdeckung Schlegels war nicht nur fiir die Linguistik
(Sprachenkunde) wvon hervorragender Bedeutung.

Wie es damals schien, eroffnete die Aehnlichkeit der indo-euro-
piischen Sprachen neue ausgedehntz Horizonte fiir das Erkennen
der Verwandtschaft der Menschenrassen und unserer gesamten ma-
teriellen und geistigen Kultur.

Von dieser Zeit an wind die Bezeichnung «Indo-Germaneny oder
«Arier> zum Sammelnamen fiir die Vélker, deren Sprachen einen
gemeinsamen indo-germanischen Ursprung aufweisen.

Im weitern folgt dic zweigliedrige Teilung der weissrassigen
Voélker in «Arier» und <Semiteny.

Urspriinglich entstanden als rein linguistische Einteilung der
Volker, verwandelt sich diese Theorie sehr bald «fast gleichzeitig»
in eine anthropologische (Lehre vom Menschen) Theorie.

Auf diese Weise entstehen im Resultat der nachldssigen — sanft
ausgedriickt — Vermischung anthropologischer und linguistischer
Begriffe die «Rassen der Arier und die der Semiten».

Gleich mit ihren ersten Schritten verkiindete die neue Theorie
unvergleichliche Rassenvorziige der Arier im Vergleich zu allen an-
dern, dieser Rasse nicht angehérenden Volkern. Das Wort «Arier»
entstammt dem sanskritischen arya, das «edel» bedeutet. (Siehe
Hitlertum!).

So wurde die Ariomanie geschaffen, die dann im Nachkriegs-
Deutschland mit neuer, nie dagewesener Kraft ausbrach, und heute
im Dritten Reich auf dem Hochstpuakt ihrer Bliite steht.

Die Prioritit auf die «wissenschaftliche Begriindungy der ange-
bornen Ungleichheit der Menschenrassen gehdért dem Grafen Go-
bineau.

Graf ‘Gobineau — ein naiver Dilettant in der Wissenschaft und
stumpfsinniger Reaktiondr in der Politik — zeichnet in seiner «For-
schung», die den Titel «Ueber die Ungleichheit der Menschenras-
sen» (1856) trigt, die Hauptwegzeichen des Rassenavanturismus in
der Anthropologie und der Soziologie auf. Das Wesen dieser «neuen
Lehre», die einige Zeit unter der Bezeichnung Gobinismus bekannt
war, fassen wir mit den Worten des Autors selbst zusammen.

Gobineau schreibt: «Nachdem ich begriffen hatte, dass starke
und schwache Rassen bestehen, konzentrierte ich meine Krifte vor-
ziiglich auf die Beobachtung der ersterem, auf das Studium ihrer gei-
stigea Anlagen, und haupisdchlich bemiihte ich mich, ihre Genea-
logie (Abstammung und Entwicklung) zu analysieren. Nach dieser
Methode arbeitend, iiberzeugte ich mich am Ende davon, dass elles



Nr. 23

DER FREIDENKER 179

lici muneris» vom 28. Dezember 1878 hat der Papst Leo XIII.
«das Recht auf Privateigentums verteidigt und anlisslich der
Griindung der «Katholischen Arbeiter-Internationale»> in Kéln
(Juli 1928) hat der papstliche Nuntius Pacelli ein Begriis-
sungstelegramm gesendet, in dem er zur Verstindigung von
Arbeitgeber und Arbeitnehmer nach den Grundsitzen der
«Gerechtigkeit und Liebe» (!) ermahnte «bei unentwegtem
Festhalten am Privateigentumsy.

Die Argumente, die von der Kirche gegen den Sozialismus
vorgebracht werden, lassen sich — abgesehen von dem Vor-
wurf 'der Religionslosigkeit — in der Hauptsache auf folgende
zwei Punkte zuriickfithren:

1. Der Sozialismus will das Privateigentum beseitigen und
Giitergemeinschaft einfiihren. Dadurch wiirde der Fleis-
sige zugunsten des Faulen benachteiligt.

2. Der Sozialismus will alle Menschen gleich machen, die
Menschen sind aber nicht gleich.

Es hilft uns natiirlich wenig, wenn wir nachweisen, dass
der Sozialismus durch diese zwei Behauptungen arg entstellt
wird. Der Sozialismus will nicht «die Giiter gleichmissig un-
ter den Staatsangehérigen verteilen» (Punkt 6 der Enzyklika),
sondern nur idie Produktionsmittel dem Privatbesitz der Ka-
pitalisten entziehen und in Gemeineigentum iiberfithren. Der
Sozialismus verkiindet auch nicht «Gleichmachereiy, wie der
Papst meint (Punkt 58), sondern tritt nur fiir die Gleich-
berechtigung der Menschen ein. Arbeitsteilung brauchen wir
auch im Sozialismus, der vom KXapitalismus die rationali-
sierte Produktion iibernimmt, um fiir eine planméssige Giiter-
verteilung zu sorgen.

Das aber ist es gerade, was die Kirche verhindern will.
Denn die Kirche gedeiht ja nur im Rahmen sozialer Miss-
stinde. Wenn die Menschen im Diesseits nicht leiden wiir-
den, so hatten sie keine Veranlassung, in den Trost irgend
einer Religion zu fliichten. Awus dem ureigensten Interesse
der Kirche ist ihre Stellungnahme zum Sozialismus, zum
Krieg, zum Abtreibungsparagraphen usw. zu erkldren.

Aus tiefstem Herzensgrunde mag daher Pius XI. in seiner
neuesten Enzyklika «Charitatis Christi»> sprechen, wenn er sich
an die darbenden Menschen von heute wendet: <«Demiitig
und verirauensvoll mogen sie aus der Hand Gottes die Biirde
der Armut entgegenehmen. Mogen sie Trost finden in der Ge-
wissheit, dass ihr Opfern und Leiden, mit christlicher Erge-
bung getragen, die Stunde der Erbarmung und des Friedens
wirksam beschleunigen helfen.» . '

Derartige «christliche» Ermahnungen reichen natiirlich
nicht aus, um auch nur die gliubigen' Arbeiter in einer Zeit
der wachsenden Arbeitslosigkeit bei der Stange zu halten
und darum ist die Kirche neuestens bemiiht, mit sehr irdi-

schen Argumenten an, die verelendeten Massen heranzukom-
men. Wie das gemacht wird, das ist am besten in dem Buche
des franzosischen Jesuitenpaters Lhande «Christus in der
Bannmeile> nachzulesen. Dort werden die Direktiven einer
Erfolg versprechenden klerikalen Offensive gegen das «mo-
derne Heidentum» entwickelt.

Die Bannmeile der Grosstadte, d. s. die Proletarierviertel,
in denen «die industrielle Reservearmees unter dem Existenz-
minimum vegetiert. Arbeitslosigkeit, Wohnungsnot, Krankhei-
ten, das sind die Schrecknisse der Wirklichkeit, denen der
primitive Mensch von heute ausgesetzt ist und denen er ge-
nau so hilflos gegeniibersteht, wie der Urmensch einst-den
Naturgewalten. Durch das Massenelend zermiirbt, wird der
Mensch innerhalb dieser «Bannmeile» empfinglich gemacht,
wenn schon nicht fiir den Trost der Religion, so doch fiir den
Trost .eines warmen Bissens: '

«Gebt ihnen erst Suppe» — so sagt der Bannmeile-Seel-
sorger Soulange-Bodin mit zynischer Offenheit — «das Bro-
deln des Kochtopfes fithrt mehr Gliubige herbei als die Wand-
lungsglocke». (!)

Das ist der Wieg der klerikalen Offensive, wie ihn J. Pelers

- in der Zeitschrift «Theologie und Glaube» (April 1929) in

militirischem Amtsstil gekennzeichnet hat: <«Erstens muss
sich der Seelsorger an der Front eingraben. Zweitens muss
die eroberte Stellung durch eine Reihe charitativer Werke
(Wohlfahrtseinrichtungen) befestigt wierden, um den nich-
sten Sprung vorwirts in die nichste Stellung vorzubereiten.»
" Neben der Seelsorgerbaracke — es haben sich in Paris
iiber hundert katholische Priester gemeldet, die an der kleri-
kalen Front in der Bannmeile ein freiwillig proletarisches
Leben fithren! — wird eine Kantine fiir unentgeltliche Kin- -
derausspeisung errichtet. Es entsteht ein Kinderspielplatz,
dann eine Niahstube fiir Proletarierfrauen, ein Wohlfahrts-
sekretariat. Das Misstrauen der Arbeiter nimmt ab. Nun kann
auch eine Kirche errichtet werden, wohin nicht nur die dank-
baren Miitter, sondern auch die versohnten Arbeiter den Weg
finden. .

In den letzten drei Jahren entstanden so in der Pariser
Bannmeile nicht weniger als 45 Kirchen, 53 Jugendheime, 15
Armenapotheken, 5 Kinderbewahranstalten, 12 Sauglingsheime
und viele andere Wohlfahrts-Institutionen (Suppenanstalten,
Kleiderhilfe, Erholungsheime etc.), eine Art klerikaler I. A. H.

Man merkt: Die Kirche von heute arbeitet in den Gross-
stidten gar nicht mehr mit Religion, sondern sozusagen mar-
xistisch, n#mlich mit materieller Fundierung. Es ist eine sehr
diesseits orientierte Kirche, die einen Teil ihrer ungeheuren
finanziellen Mittel in Unternehmungen investiert, die sich po-
litisch bezahlt machen. Denn dieser organisatorische Apparat,

auf der Erde Bestehende — alle Schaffenskraft, Wissenschaft, Kunst,
Zivilisation, edle Fruchtbarkeit —, dass alles das ein und derselben
Familie gehort, deren Nebenschisslinge in verschiedenen Perioden
in allen zivilisierten Léndern herrschten.»

Nach Gobineau ist diese «starke» und mit den hochsten psychi-
schen Eigenschaften begabte Rasse, die weisse Rasse, die bei den
«Germanen» (besonders den heutigen) die hochsten Stufen des well-
historischen Progresses erreicht. Je reiner das germanische Blut in
dem einen oder andern Volke erhalten bleibt, um so greller bliiht
sein gesellschaftlich-politisches Leben, um so erhabener ist seine
Geschichte und seine Zukunft.

Der Gobinismus, der die Germanen lobpreist, konnte natiirli-
cherweise in der Heimat Gobineauw’s — in Frankreich — keine An-
héinger finden und fand sie auch micht. Die franzosischen Biirger
wollten keinenfalls mit der Grundthese Gobineau’s einverstanden
sein, laut der die politische Hegemonie (Oberherrschaft) der Ger-
manen iiber alle anderen Volker (und Frankreich natiirlich micht
ausgeschlossen) von der Natur selbst geweiht und durch ihre Ge-
setze auf ewige Zeiten befestigt sei. Auf diese Weise wurde der Go-
binismus in Frankreich fast auf 30 Jahre begraben, noch bevor er
auf die germanischen Linder iibergreifen konnte.

Unabhéngig von Gobineau, genau 30 Jahre nach dem Erscheinen
des Buches «Ueber die Ungleichheit der Menschenrassen», tritt ein
Landsmann, der Advokat de Lapouge, imit grosser Sicherheit mit
demselben Thema auf. ’ )

Mit der Fachsprache der ario-linguistischen Theorie und der Me-
thodologie der Phrenologen (Phrenologen sind Anhinger = einer

Lehre, wonach sich aus der #usseren Gestalt des Schidels genaue
Schliisse auf die geistigen Anlagen eines Menschen ziehen lassen
sollen) operierend, die Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung
ignorierend, alles das verwerfend, was mit seinen Ansichten in Wi-
derspruch steht und diese logisch vernichtet, schuf Lapouge die
«Lehrey, laut der die Weltgeschichte einen erbitterten und ununter-
brochenen Kampf der Rassenelemente darstellt.

Ebenso wie sein Vorginger Gobineau, erkennt auch Lapouge die
von Wuchs hohen, langképfigen, blonden «Arier-Germanen» als
«oberste Rasse» an.

Sich auf die politische Lage Deutschlands nach dem glinzenden
Sieg der Deutschen iiber die Franzosen im Jahre 1870—1871 stiit-
zend, anerkannte Lapouge und mach ihm auch seine ganze Schule,
dass jene Lage, die die Deutschen in Europa einnahmen, durch die
Rassenvorziiglichkeit der von der Natur selbst ausgewdhlten Arier-
Rasse gegeniiber allen anderen Rassenelementen Europas bedingt
sei. Mit andern Worten — die Oberherrschaft des deutschen Kapi-
tals sei durch die <unerschiittenlichen Naturgesetze» bedingt.

Das Riickgrat der <anthroposoziologischeny Schulen ist die Ver-
neinung des Klassenkampfes in der zeitgendssischen Gesellschaft.
Nach Lapouge ist der Klassenkampf ein Kampf der Rassenelemente,
der in verschleierter Form -vor sich geht, wobei die herrschende
Klasse die uns schon bekannte ausgewdhlte Rasse der von Wuchs
hohen, langkopfigen Blondlinge — der <Arier-Germanen» ist. «In
allen “historischen - Epochen nahmea und nehmen die dangkdpfigen
Blondlinge immer mnd iiberall eine hohere soziale Stellung ein, als



180 : DER FREIDENKER Nr. 23

der tief in das Leben des Proletariates eindringt, macht seinen
Einfluss weit iiber das engere Gebiet der Glaubensgemein-

schaft hinaus geltend. Insbesondere ist es die charitative Ta-

tigkeit der Kirche, durch die der Werbekraft des Sozialismus
entgegengearbeitet wird. Pius XI. hat auf diesem Gebiete eine
«religiosy begriindete Parole ausgegeben. In einer Audienz, die
er den italienischen Didsesendirektoren gewéhrte, erklarte er
wortlich: «Jesus Christus selbst begann sein apostolisches
Wirken mit den Werken zur leiblichen Wohlfahrt, um sodann
an die Seelen heranzukommen.» (!) Er meint damit die Aus-
speisung der Tausende mit den Broten und den Fischen.

Wenn die Kirche -von heute ihre Marschroute dndert und
den Weg zur Seelsorge iiber die soziale Fiirsorge zu bahnen
sucht, wenn sie ihre Methoden der #ussern Mission in den
Kolonien auf die «innere Mission» iibertrdgt, so ist dies nicht
nur auf den Religionsschwund zuriickzufithren, sondern muss
im Zusammenhang mit der Weltwirtschaftskrise richtig ver-
standen werden.

Die soziale Hilfstitigkeit gewinnt an Bedeutung. In Un-
garn hat die Kirche es verstanden, die gesamte Armenfiir-
sorge in ihre Hand zu bekommen. Der Kultusminister hat an-
geordnet, dass die Kirchengemeinden berechtigt sind, Kir-
chensteuern zu erheben und «diese konnen im Notfalle auch
staatlich eingetrieben werden». Es sollen «von den Bewohnern
der Kirchengemeinde ohne Unterschied des Religionsbekennt-
nisses (!) Spenden gesammelt> werden, wodurch sonstige
«Almosenspenden abgelost> sind. Der Magistrat der Haupt-
stadt Budapest hat auch bereits ein Statut ausgearbeitet, wel-

ches das Zusammenwirken der kommunalen Instanzen und .

Eine Ehrung des grossten britischen Freidenkers der Neuzeit.
Es ist klar, welchen sozialpolitischen Zweck die Kirche mit
dieser Monopolisierung der Armenpflege verfolgt. Uebrigens
deutet die «Kipa» (Katholische Internationale Presse-Agen-
tur) offenherzig an, dass die Verkirchlichung der Armenfiir-
sorge ein Mittel darstelle, um «die immer stirker werdende
geheime kommunistische Wiihlarbeits zu bek@ampfen.

In dhnlicher Weise wendet sich die Kirche in anderen Lin-
dern der «Erwerbslosenhilfe> zu. So betreibt neuerdings der
«Christliche Verein junger Méanner» in Wiesbaden den Aus-
bau der «Evangelischen Erwerbslosenhilfe», insbesondere in
sogenannten Heimstunden fiir die erwerbslose Jugend. Es
werden Tischgesellschaften gegriindet; jeder Besucher wird
mit Tee und belegten Brotchen bewirtet. Dabei werden Fra-
gen, die junge Erwerbslose interessieren, erértert. Eine wirk-
same Erginzung findet diese Téatigkeit in Hausbesuchen bei
den Erwerbslosen und in kiinstlerischen Veranstaltungen.

Auf diese Weise gelang es auch, eine Weihnachtsfeier zu
veranstalten, bei der alle Jugendlichen «von der #ussersten

Rechten bis zur dussersten Linken (!) friedlich nebeneinander
gemeinsam die alten Lieder der Weihnacht sangen». Kein
Wunder, dass es nach diesem «Erfolg» dem Pfarrer gelang,
nicht nur vom Ortsausschuss, sondern auch von der Regie-
rung Unterstiitzungen zu erlangen, wodurch das Werk der
evangelischen Erwerbslosenhilfe nunmehr auch materiell ge-
sichert erscheint. .

Wir erkennen, dass die Kirche mit Riicksicht auf die Ar-
beiterfrage eine ideologische und organisatorische Umgrup-
pierung anstrebt. Der «Daily Telegraph» vom 2. Mai d. J. be-
richtete iiber eine bemerkenswerte Predigt des anglikanischen
Bischofs Dr. Barnes (Bimmingham), welche «die Misstdnde
unserer Tage und insbesondere die furchtbare Auswirkung
der herrschenden Wirtschaftskrise»> behandelte. Die Logik der
Tatsachen zwingt eben die Kirche zu einer Revision ihrer Ein-
stellung: «Es sei hochste Zeit, in eine neue Aera des religio-
sen Lebens (!) einzutrelen. Wir hegen andere Ideale als un-
sere Vorfahren und erkennen andere soziale Verpflichtun-
gen (!) an, und je mehr davon die Kirche in sich aufzuneh-
men vermag, um so grosser und segensreicher (!) wird ihr
Einfluss sein.»

Fithrend auch auf diesem Gebiete der Erkenntnis «sozia-
ler Verpflichtungens ist die katholische Kirche, die es sich
zur Aufgabe gestellt hat, eigene «Arbeiter-Missiondre» her-
anzubilden, welche fiir die Bediirfnisse der inneren Mission
in Arbeiterkreisen besonders geschult wenden. So hat z. B.
die katholische Universitit in ‘Lille (Frankreich) eigene Kurse
fiir derartige Arbeiter-Missionire eingerichtet.

Auch in der evangelischen Kirche ist man sich dariiber
klar, dass man neue organisatorische Formen finden miisse,
um die gelockerte religiose Bindung zu befestigen. Der Gene-
ralsuperintendant Otto Dibelius verkiindet «Das Jahrhundert
der Kirches, aber diese Kirche ringt um neue Betidtigungs-
gebiete. In einem Referat iiber «Kirche und Grosstadt» (vgl.
«Gegenwartsnote der evangelischen Kirche», Jena) &ussert
sich Pfarrer Rudolf Spieker (Hamburg) iiber die <neuzeitli-
chen Arbeitsmethoden» der Kirche, die sich auch «in ihrer
dusseren Erscheinungsform der Grosstadt sehr stark ange-
naherty hat, wie folgt: )

«Besondere Arbeiten werden abgezweigt: Jugendpfarramt,
Sozialpfarramt, Presseamt dienen der Entlastung des Ge-
meindepfarramtes und greifen Arbeitsgebiete an, die sonst
dem kirchlichen Einfluss entzogen waren. Die Parallelschal-
tung dieser Aemter, vor allem des kirchlichen Jugend- und
Wohlfahrtsamtes zu den staatlichen Behorden (!), iibt einen
wohltatigen Einfluss auf Schnelligkeit und Exaktheit der Ge-
schiftsgebarung . . . Neue Aufgaben werden angepackt: Woh-
nungs- und Erwerbslosenfiirsorge, Standesfiirsorge. In unserer

ihre rassischen Amtipoden — die kurzképfigen, an Wuchs kleinen
Briinetten, weil sich «die Rasse mit langem Schidel durch héhere
Begabung auszeichnet.

Nach Lapouge wurzelt also die Herrschaft der langképfigen
Blondlinge iiber die kurzkopfigen Briinetten in der morphologischen
(gestaltlichen) Grundlage der «germanischen Rasse». Von dieser
Thesis ausgehend, fillte Lapouge das «Urteily iiber die gesamte
kurzkopfige Menschheit.

«Die verfluchten Indexe» (der Index oder das,Kopfinerkmal ist
das Verhiltnis der Kopfbreite zur Kopflange, das in Prozenten aus-
gedriickt ist (Breite X 100). Der Index, der die Ziffer 75,9 nicht
iibersteigt, bezeichnet die Langkopfigkeit, von 76,0—80,9 bezeichnet
die Mittelkopfigkeit, von 81,0 und héher bezeichnet die Kurzkopfig-
keit) ruft Lapouge aus, «machen die kurzkopfigen Rassen zu ge-
bornen Sklaven, die sich neue Herrea suchen, sobald sie die frii-
heren verlieren, ein Instinkt — den nur die Natur der Kurzkopfigen
und der Hunde gemein hat.. Wenn ein kurzkopfiges Subjekt intelli-
gent ist, so sammelt es eher Ideen an als dass es solche fabriziert, es
ist ein Apparat, der das von aussen Gekommene registriert, wenn
es friedfertig ist, so nicht deshalb, weil es keinen Neid hat auf den
Wohlstand des amderen, sondern deshalb, weil es keinen Mut be-
sitzt, der Profit zieht es an, die Gefahr schreckt es aber, was die
Morder nicht hindert, kurzkdpfig zu sein». '

Soleh plumpe Phrasengebilde, die auf den ersten Blick scheinbar
nur fiir die Selbsterquickung eines betrunkenen deutschen Bajomett-
Junkers aus den <Ariern» geschaffen wurden, fanden jedoch einen

eniziickenden Empfang in manchen ¢Gelehrtenkreiseny des Bismark-
Deutischland.

Das deutsche Riistungskapital, das sich sehon so oft an dem
Blute der «kurzkopfigen Sklaven» beraus:ht hat, diirstete nach neuen
rauberischen Unternehmungen, und deshalb nimmt es uns nicht
Wunder, dass die «Theoriey Lapouges rechtzeitig und sehr gelegen
kam.

Die deutschen Herrscher gaben ihren «Anthropologeny und Pu-
blizistenn den sozialen Auftrag, die «Theoriey Lapouges allseitig aus-
zuarbeiten und zu popularisieren. Wie bekannt, steigert die Nach-
frage das Angebot.

Bald nach dem Erscheinen des «Werkes» Lapouges unler dem
Titel «Gesellschaftliche Auslese», bilden sich um ihn zahlreiche krie-
gerische Adepten, die bereit sind, dem Ruhm der <Arier-Rasse» zu
dienen. .
Es entstehen spezielle Presseorgane <und wissenschaftliche Ge-
sellschaften, die sich das praktische Ziel stellen, die «Theonies des
Rassenvorzuges der <Arier-Germaneny unter den breiten Bevolke-
rungsschichten zu verbreiten. (Fortsetzung folgt.)

Ein Budh?®

Die Literaturstelle der F. V. S. Ghtenbergstrasse 13, Bern, be-
sorgt es lhnen.




Nr. 23

DER FREIDENKER 181

Kirche plant man ein Haus der Jugend, ein Ledigenheim fiir
Erwerbstitige; neue Aemter entstehen, darunter das Amt der
~ hauptamtlich angestellten Theologin, des Jugendhelfers. Der
Wille, vorwarts zu stossen, ist vorhanden.»

Man erkennt die Verschiebung von den Glaubensangele-
genheiten weg in der Richtung auf soziale Betatigung. Der be-
reits erwihnte Otto Dibelius, der Vertreter einer kirchlichen
Realpolitik, erklarte in einer Auseinandersetzung mit frei-
kirchlichen Theologen, dass man mit einer Theologie, die «von
oben her eine Welt baut, fern von der irdischen Wirklichkeit,
in der Praxis, d. h. «<im kirchlichen Leben gar nichts anfangen
konne». (Vgl. «Die Kirche im Neuen Testament in ihrer Be-
deutung fiir die Gegenwart». Berlin 1930, Furche-Verlag.)

Die Kirche philosophiert nicht mehr, sondern errichtet
Suppenanstalten mit «Knodelgriinden> — wie Heinrich Heine
gesagt hat — und gelangt auf diesem direkten Wege viel si-
cherer zum Vaterunser als auf dem Umweg iiber eine schwie-
rige Apologetik. Die Religion ist nur mehr ein Feigenblatt,
um die Schamlosigkeit zu verdecken, mit der die Kirche der
herrschenden Klasse dient.

In der «Germania» vom 4. Dezember 1929 war die Ant-
wort auf eine Freidenkerdiskussion im «Vorwirts» zu lesen:
«Staat und Kirche bleiben aufeinander angewiesen. Der Staat,
der teilnahmslos ‘zusieht, wie die Eckpfeiler seines sittlichen
Fundamentes — und das sind aller Verhetzung und Entstel-
lung zum Trotz auch heute noch und heute erst recht Reli-
gion und Kirche — untergraben werden, férdert seinen ei-
genen Ruin.»

Fiirwahr, der «Eckpfeiler des sittlichen Fundamentes» des
Kapitalismus ist das Privateigentum und dieser Eckpfeiler
muss erhalten weirden mit Religion und Hungerpeitsche. Soll-
ten diese «iriedlichen» Mittel nicht mehr ausreichen, dann
allerdings bleibt der herrschenden Klasse nichts anderes
tibrig als die brutale Gewalt, um ihre Vorrechte zu behaup-
ten. Das weiss die Kirche und sie hat sich darnach einge-
richtet. .

Es ist die Weltwirtschaftskrise, welche die Kirche zwangs-
ldufig in die Arme des Faschismus dringt. Diese Tatsache
bietet uns Freidenkern aber die Gewihr, dass selbst die glau-
bigen Arbeiter erkennen werden, dass die Kirche immer nur
die Interessen der besiizenden Klasse zu vertreten vermag,
auch wenn sie vorgibt, im Namen der Religion sich der Miih-

- seligen und Beladenen anzunehmen. Auf diese Weise besorgt
die soziale Entwicklung selbst die Entlarvung der Kirche, die
lingst autgehort hat, eine Glaubensgemeinschaft zu sein, son-
dern immer deutlicher ihr wahres Gesicht enthiillt als poli-
tische Machtorganisation im Dienste der herrschenden Klasse.
Unsere, der Freidenker Aufgabe ist es, im Zusammenhang
niit den politischen Tatsachen die Rolle der Kirche aufzuzei-
gen, damit auch die noch gldaubigen Arbeiter erkennen, dass
Kirche und Sozialismus unvereinbare Gegensitze bedeuten.

Charles Bradlaugh Zentenarium.
Line Ehrung des gréssten britischen Freidenkers der Neuzeil.
Von Karl E. Petersen.

(Fortsetzung.)

1I.

Nach dieser kurzen Schilderung von Bradlaughs Entwick-
lung zum Manne wollen wir nun zu einer iibersichtlichen Be-
trachtung seiner uns Freidenkern besonderes Interesse bie-
tenden Weltanschauung und nachher erst zu seinem dadurch
bedingten geistigen Wirken und Kémpfen iibergehen.

Als gegen Ende seines Lebens jemand Bradlaugh frug, was
ihm ein Riickblick iiber seinen ganzen Kreuzzug gegen die
Religion wohl zu sagen habe, da meinte er leichthin, falls er
wieder einen zu beginnen hitle, er vielleicht seinen Stand-
punkt nicht wieder von den Dachern aus in alle Welt hinaus-
posaunen wiirde, fiigte aber bei: «Hingegen um einen vor-
sichtigen Propagandisten aus mir zu machen oder gar einen
Nichtpropagandisten, wiirde man mich zuerst von neuem und

"anders auszubriiten haben. Eben, dass ich letzteres nicht war,

das ist bei meinem ersten und entscheidenden Tauchersprung
ausschlaggebend gewesen.»

Die Frage, die ihm im Rauchzimmer des englischen Un-
terhauses der geniale konservative Abgeordnete Q. C. einmal
stellte: «Du guter Gott, Bradlaugh, was macht’s denn aus, ob
ein Gott vorhanden ist oder nicht?» hielt er nicht fiir wert,
ernst genommen zu werden und so liess er ihr auch in seiner
Erwiderung den Stich ins Humoristische.

Hier sei die bedeutsame Bemerkung des uns aus meinem
Nachruf in Nr. 4 dieses Jahrgangs unseres Organs bekannt ge-
wordenen andern bedeuienden Freidenkers, des Schotten John
M. Robertson eingefiigt: «Ein Vernunftsmensch, der unsern
Planeten als ein mit Billionen von Kirchturmspitzen bespick-
tes Nadelkissen betrachtet, deren zugehdrige Bekenntnisse
nach priifender Siebung die vollige Belanglosigkeit aller er-
weisen, mag sich fiiglich fragen, ob er wohl kluge Wege geht,
indem er gegen so zahllose Stacheln mit der Zunge vorzugehen
sucht. Liegt es in der Natur der Massen, vom absolut Unbe-
kannten in irgendwelcher Art absurder Vorstellung rasender
iiberzeugt zu sein, als sie sich in bezug auf irgend was anderm
Wissenswerten ausserhalb des téglichen Einerleis zu sein be-
mithen, so mag der denkende Egoist verniinftigerweise be-
schliessen, den «Mob» links liegen zu lassen. Jene aber, die
trotz alledem darauf ausgehen, die Tauschung so wie sie sie
erkennen, sei’s ganz, sei’s teilweise, zu enthiillen — die Vol-
taire, die Paine, die Bradlaugh und deren Jiinger, tun das
dank ihrem Altruismus, ihrer Nichstenliebe, ihrem Drang,
ihre Mitmenschen aufzukléaren. Sie rechnen selbstverstindlich
dabei fest darauf, dass die Aufklirung allitberall fir ein bes-
ser Dasein sorgen werde. Es ist eine selbstverstiandliche Vor-
aussetzung allen freien Denkens, dass es von vornherein fiir
politische Freiheit, fiir beschleunigten Wissensfortschritt und
besseres Betragen einzustehen bestrebt ist.»

Bradlaugh’s Wirken fiir das Freidenkertum finden wir, wie
bei Voltaire und Paine, besonders beim einfachen Mann des
Volks und beim verniinftigen, statt dem bloss geschulten Mit-
telkldssler. Von den beiden Genannten unterscheidet sich aber
der stiirmische Bradlaugh dadurch, dass er sein Wirkungs-

‘feld vom Rednerpult aus bestellte und die Feder bei ihm zu-

meist ein Mittel zu dem Zwecke war, seine aufklirerischen
Ansprachen in ihren wichtigsten Punkten und Knalleffekten
kurz zusammenzufassen und ihnen in dieser Form auch aus-
serhalb seiner Zuhorerschaft weitere Verbreitung durch Ver-
teilung in den Strassen und billigen Verkauf von Flugschrif-
ten und Pamphleten zu sichern.

Im England seiner Epoche war Bradlaugh in seiner tita-
nischen, oralorischen Gewalt unerreicht, dhnlich seinem Zeit-
genossen in .Amerika, Robert Ingersoll, dessen Jahrhundert-
feier mit derjenigen Bradlaugh’s beinahe zusamimenfillt.?)
Jedoch auch er hat ein Buch verfasst, nimlich das «<Lehrbuch
des Freidenkers», das in zwei Teile zerféllt, wovon der eine
«Der Mensch, sein Woher und Wie», der andere «Die Reli-
gion, thr Was und ihr Warum> betitelt ist. Hingegen darf
richt unerwihnt bleiben, dass Annie Besant an der Abfassung
dieses Werks imitbeteiligt war.

Bradlaugh hat seinen Atheismus einfach durch logische
Folgerung, gewissermassen als Vervollstindigung von Spino-
zas Pantheismus, aus diesem letzteren herausgebildet. Heine
nannte einmal den Pantheismus einen «#ngstlichen Atheis-
mus». Schon aus Pietdt gegen Spinoza wiirde sich Bradlaugh
nie solch ein Eigenschaftswort wie «éngstlichy zur Charak-
terisierung des Atheismus Spinozas erlaubt haben. Freilich
erwies sich Bradlaugh in seinen zahlreichen Prozessen vor
Gericht als ebenso ungemein gewandt im Hantieren mit den
Gesetzen, wie etwa ein trefflicher Schachspieler in demjeni-
gen mit den Schachfiguren, aber nie hat er die Philosophie
fiir ein Schachspiel gehalten und so ward er nicht wie Mon-
taigue (z. B. in seiner Apologie), oder Pascal (in seinen Pen-
sées), wie Bischof Huet oder Balfour zum «philosophischen

1) Sixehe meine Ehrung des Genannten in den Nrn. 18 und 19.



	Kirche und Arbeiterschaft

