Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 3

Artikel: Warum gehdren Unglaubige noch der Kirche an?
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

18 DER FREIDENKER Nr. 3

¢ich anfiillen lassen. Sogar die anmassenden Rabbiner des
jiidischen Glaubens beklagen sich iiber die Beschrinktheit
des Besuchs in ihren Synagogen von seiten der britischen
Juden und das Blatt «Jewish Chronicle« ¥) schimpft — hy-
sterisch geworden — iiber das grissliche Uebel der Verehe-
lichung mit «Heiden».

Diese allseitige Zersetzung hat zur Folge, dass sie zur Be-
lustigung der Nation beitrégt: sie hat den lieben Klerus ge-
zwungen, auf dieselbe Weise zur Wiederbelebung zu gelan-
gen, wie dies von Geschiftsleuten geschieht, um fiir Patent-
medizinen oder Staubsauger Reklame zu machen. Aber der
Klerus sollte Reklameexperten anstellan und seiner Unerfah-
renheit weniger Vertrauen erweisen, als jener Pfarrverweser,
der einen Zettel an die Kirchentiir hing, also lautend: «Geht
nicht zur Holle! Hort unsre Orgel an!s Durch das Anhéngen
von mit dem Aufruf «<Kommt zur Kirche!> bedruckten Papier-
streifen an den Fensterscheiben der Privathduser wird wohl
schhwerlich die Besetzung leerer Plitze in Bethiéusern gefor-
dert, so lange der Durchschnittsbiirger mit Mark Twain die
Meinung teilt, dass der einzige Unterschied zwischen einem
Vergniigungsort und einem Erbauungsorte darin besteht, dass

man bei dem einen bezahlt, um hineinzukommen und beim’

andern, um hinaus zu gelangen.

Bradlaugh **), der in seiner charakteristischen Eigenart
€in kithner Theologe war, behauptete, dass Rehgmnen nicht
wegsterben, sondern bloss Aenderungen erleiden — und in
der Christenheit geht eben solech eine Umwandlung vor sich.
Diese Wandlung hat sich so unbemerkt vollzogen. dass es
scheint, als wire sie ohne jedes Mitwissen sowohl von seiten
des Klerus als der Kongregationen zustande gekommen. Um
den auf Vermenschlichung gerichteten Riigen an der Bar-
barei der Orthodoxie gerecht zu werden, haben sich leitende
Kirchenhiupter in die Hinde der Freidenker gespielt. Sie
hingen z. B. der Hélle eine Klappe vor und behaupteten, dass
es sich allem nach um ein Missverstdndnis handle. Die Un-
terwelt ist nun kein tiirkisches Bad mehr, sondern ein Kiihi-
schrank. Blut und Bimstein wurden aus dem Wdrterbuch
wohlerzogener Pastoren ausgemerzt und den Strassenecken-
Evangelisten und rémischen Pfaffen iberlassen.

Hiernach kam die Sintflut, die auf ihren Wogen-dogmen-
losen Religionsismus einhertrug, sowie den {ibrigen sekti-
schen Unsinn, der gegenwirtig fiir die einst den Heiligen an-
vertraute Religion Christi ausgegeben wird. Diese Verdiin-
nung des Dogmas hat noch andere Folgen nach sich gezogen:

*) «Jiidische Chronilk>.

*%) Griinder der englischen Freideunkergesellschaft, in den 80er
Jahren des vorigen Tahrhumdert\ Parlamentsmitgliead. Ecster Priisi-
dent der N. S. S. Dar Uebersatzar.

Gefillige Sonntagnachmittage ersetzten die peinliche Sabbath-
¢lille, und Saitenspiel und Solosang die ledernen Lungen der
Prediger. Zahme "Parlamentsmitglieder der Arbeiterpartei,
Evangelistinnen und ail die Arten ephemirer Wichtigtuer be-
drohten die Pastoren, sie von ihrer -Kanzel herunterzuzerren.

Diese Verwandlung hat eine einzige Bedeutung: sie ist
die Verweltlichung des Christentums. Besprechungen iiber
Gesundheitslehre, Vorirdge iiber soziale Fragen, Ansprachen

. betreffs unverbindlicher (in religioser Beziehung hier ge-

mweint — d. Uebers.) Fragen unter Begleitung eingewobener
Hymnen sind nichts anderes als Federbetten zum Auffang
abfallender Christen. Es mag dies alles recht eindrucksvoll
sein, aber es ist kein Kampf, noch ist es christliche Religion
mehr, wie sie nahezu 20 Jahrhunderte hindurch gelehrt
wurde. Es schockiert einen ungefihr so, wie wenn man sein
Schosshiindchen im Zustande eines Pfundes Wurst wieder-
findet.

Die felsenfeste Tatsache bleibt aber, dass die gegenwir-
tige Generation sich nicht mehr durch den kabalistischen Un-
sinn des Priesters ins Bockshorn jagen lisst. In vergangenen
Tagen gingen die Menschen zur Kirche, um ihre Seele zu ret-
ten, heute sind aber eben die Menschen dessen nicht mehr
s0 gewiss, dass sie iiberhaupt eine Seele zu retten haben. Auf
jeden Fall kann Geld bessere Verwendung finden als in der
Unterstiitzung des Aberglaubens. Wir leben in einem utili-
tarischen Zeitalter und sehen die Dingz von einem andern
Standpunkte aus an als unsere Vorfahren. Viele von uns wiir-
den dem Londoner Ostenvorstadt-Schneiderlein recht geben,
das, als ein Mucker ihm ein Traktitchen mit den Worten
¢Jesus kommt», auf den Ladentisch legte, lachelnd antwortete:

«Tut nichts, lieber Freund, so lange er keinen Kleider-
laden aufmacht.» :

Vlarum gehoren Unglédubige noch der
Kirche an?

Wire die Religion nur eihe Gtaubensangelegenheit, so be-
stiinde sie nicht mehr. Die wenigsten Menschen glauben wirk-
lich an das, was das Glaubensbekenntnis irgend einer Kon-
fession zu glauben vorschréibt. Die Gottesidee ist bis zur Un-
kenntlichkeit verblasst. Das Urbild Gottes, der irdische Des-
pot, existiert ja auch nicht mehr. Es gibt nur mehr ein Schein-
konigtum in einigen Staaten, wo sogenannte «Herrscher» zu
besonderen Reprasentationszwecken gehalten werden. Der
eigentliche Herrscher, das internationale Bankkapital, ist zur
Vergottlichung wenig geeignet. In der biirgerlichen <Demo-
kratie> hat Golt seinen Sinn verloren.

Feullleton.

Gibe es ohne Reformation noch einen christl. Glauben?

In der Nr.1 unseres Blattes wird im Anschluss an den Artikel
«La révolte des :Anges » die Frage aufgeworfen, ob es heute moch
einen christlichen Glauben gébe, wenn wes nicht zur Reformation ge-
kommen wire und die Degeneration der katholischen Kirche ihren
Lauf' genommen hitte. Man méchte iiber diese Frage eine kompe-
tente Stimme horen.

Ich masse mir nun durchaus micht an, in dieser Frage ein kom-
petentes Urteil abgeben zu konnen, und ihre Beantwortung diirfte
auch beim :efmbethand.aten Studium dieser Materie sehr schwer sein.

Wir haben es ja nicht nur allein mit Luther und Calvin zu tun;
Zwingli epielt da auch noch eie grosse Rolle, und alle drei haben
thre Vorlaufer in Wicliffe, Hus und Savonarola. Auch Hieronymus
w~von Prag wire noch zu nennen. Die drei letzteren mussten zwar
ihre Reformideen auf dem Scheiterhaufen biissen, bei Wicliffe kam
der Klerus zu spit, und er musste sich damit begniigen, nachtréaglich
seine Gebeine zu verbrennen. Nachdem solchergestalt der Boden
vorbereitet war, konnten Luther und Calvin sich durchsetzen. Die
Lehre des letzteren, des Finsterlings & outrence, gelangie bekannt-
lich nicht zu einer besondern Popularitiit, bleibt also der Ménch von
Wittenberg iibrig.

Eine »Pemoulwhkei-t allerdings, und zwar €ine, der man auch bei
nicht vollig gleichartiger philosophischer Einstellung die Geistes-
grosse micht absprechen kann, ist der Meinung, dass damals alles

anf dem besten Wege gewesen wire, um den Katholizismus und mit
ibm also die ganze christliche Kirche eines sanften Todes starben
zu lassen: Friedrich Nietzsche, und er ist daher auf den
eckigen Bauernschddel — so oder so dhnlich nennt er Luther inm
seinem « Amtrichrist» — gar mnicht gut zu sprachen.

. Jules Lippert.

Wirkte die Reformation kirchenerhaltend?

Die Idee, dass die Reformation durch den erweckten Widerstand
das Christentum und mit ihm die Kirche vom Untergang gerettet
habe, hat etwas Bestechendes an sich. Jedenfalls hingt die Griin-
dung der Gessllschaft Jesu zum grossen Teil mit der Glaubens-
spaltung zusammen. Aber eben nicht vollig. Die. Kirche hat zu allen
Zeiten, auch vor der Reformation, iiberreichlich mit inneren Kjmpfen
zu tun gehabt, die im Grunde genommen erhaltend wirkten. Man
begegnet iiberall der Meinung, dass die Kirche Roms ein festes,
einiges Gebilde sei. Das stimmt aber nur rituell, das innere Leben
der Kirche ist voll von Kémpfen.

Wie vor der Reformation, so erheben auch jetzt wieder die
Jansenisten michtig ihr Haupt und haben sogar unter der Gesell-
schaft Jesu ihre Freunde. Der Begriinder des Jansenismus, Bischof
Jansen von Ypern, bekdmpfte die Lehre von der Freiheit des Wil-
lens und gab dem jahrhundertealten Streit die klassische Form. Die
Jesuiten, als ihrerseits klassische Verfechter der Willensfreiheit,
schufen sich in den’ Janseniten einen Gegner, der dann spiter in



Nr. 3 DER FRREIDENKER 19

Noch hilt sich der Teufelsglaube. Der Teufel als Prinzip
des Bosen ist auch alter als Gott, und erst als der Mensch die
Natur heherrschen lernte, wurden die feindlichen Geister der
Naturgewalten in die Tiefe gestiirzt. Neben dem Teufelsglau-
ben gibt es zahlreiche andere Aberglaubensformen; auch sie
gehoéren zu der seelischen Erbmasse des Menschen aus grauer
Vorzeit. (Vergl. «Soziologie und Sozialismus», Jena, Urania-
Verlag.) .

Man kann daher sagen, dass die Religion gedanklich be-
reits iiberwunden ist. Was sich noch erhélt, das sind Organi-
sationsformen der sogenannten <«Glaubensgemeinschafteny.
Der Gemeinschaftscharakter der Konfession, vielfach noch
mit dem Gedanken der Nationalgemeinschaft verkniipft (Ju-
dentum, Anglikanische Kirche usw.) ist im Absterben, da er
binter der in unserer Gesellschaftsordnung sich immer schar-
fer auspragenden Klassengliederung zuriicktritt. Von der Re-
ligion selbst haben sich nur noch gewisse Kultformen, d. h.
Zeremonien erhalten, die an die Gefiihlsbediirfnisse der Men-
schen ankniipfen und durch Ueberlieferung den Menschen ge-
wohnheitsmiissig angeziichtet werden.

Wir Freidenker sagen oft in unseren Versammlungen, dass
die meisten Menschen nur aus Indolenz oder Tréagheit noch
der Kirche amgehéren. Worin besteht aber diese «Trégheits?
Wenn man die Wissenschaft als Rationalisierung des Den-
kens bezeichnet, so kann man sinngemidss auch von einer
Gefiihlsrationalisierung in der Religion sprechen. Die gros-

sen Ereignisse des menschlichen Lebens — Geburt, Ge-
schlechtsreife, Ehe, Tod — 16sen bei den daran beteiligten

Menschen starke Gefiihlsregungen aus, die durch die Religion
in ein System gebracht werden. Die damit verbundenen Zere-
monien sind wesentliche Bestandteile der konfessionellen
Bindung.

Die gefiihlsmissige Anteilnahme der iibrigen «Gldubigen>
an dem personlichen Erlebnis des einzelnen Menschen bedeu-
tet eine starke seelische Entlastung fiir den letzteren. Wire
der Einzelne bei der Verarbeitung der Lebensvorgiinge auf
sich allein angewiesen, so wiirde dies fiir ihn einen unverhili-
nismissig grossen Energieaufwand bedeuten. So wie die Men-
schen durch die Erfahrungen der Vergangenheit geistig ent-
lastet werden, so. ist dies auch auf allen Gebieten des Gefiihls-
lebens der Fall. Man beobachte etwa das Verhalten der Men-
schen beim Ableben ihrer Angehérigen. Durch den formalen
Apparat der Begridbniszeremonie werden sie seelisch ent-
lastet und kommen dadurch leichter iiber den schweren Ver-
lust hinweg. Fiir den Aussenstehendgn ist diese Zeremonie
— rein gedanklich betrachtet — sinnlos. Einige durch Ge-
wohnheit geheiligte Prozeduren — Ueberbleibsel magischer

Bestattungsformen — und der peinliche Vorgang ist «iiber-

standen:. _

Die Religion ist etwas historisch Gewordenes; sie arbeitet
nicht einfach nur mit phantastischen Erfindungen, sondern
sie kniipft immer und iiberall an Lebensbeziehungen und
deren seelische Auswirkungen, d..h. an die Erfahrung an; sie
verdichtet diese Erfahrungen zu bestimmten, gewohnheits-
missigen  Aeusserungsformen und spinnt dadurch die Glau-
bigen in ein Netz von seelischen Abhéangigkeiten ein.

Wie stark diese Gewohnheitsformen noch immer wirken,
das erkennt man deutlich an dem Ritual der Juden, von dem
die meisten Juden schon aus Unkenntnis der hebriischen
Sprache keine Ahnung haben. Das Gleiche gilt von der la-
teinischen Messe bei den Katholiken. Ja, die Kraft des my-
stischen Gedankens liegt gerade in der Unverstidndlichkeit
der Zeremonie und der Katholizismus hat sich auch in dieser
Hinsicht dem Protestantismus gegeniiber als psychologisch
iberlegen erwiesen. Die Verstindlichkeit des protestantischen
Giottesdienstes wirkt seelisch erniichternd, - weil unklare Ge-
fihlsregungen unter die Kontrolle des sachlichen Denkens
gestellt werden.

Dies alles gilt zum Teil auch fiir Unglidubige, deren Bin-
dung an die Religionsgemeinschaft sich zumeist darin er-
schopft, dass sie dreimal in ihrem ganzen Leben mit der
Kirche zu tun haben. Wenn sie geboren werden, wenn sie hei-
raten und wenn sie Kinder bekommen. Dennoch, diirfen wir
nicht den voreiligen Schluss ziehen, dass die Unglaubigen
keine Beziehung zur Religion haben. Vielmehr sind die' mei-
sten ungldubigen Menschen an der Religion interessiert,
wenigstens an der Religion der — Anderen.

Damit meinen wir nicht nur das Profitinteresse der herr-
schenden Klasse, die aus der Jenseitsglaubigkeit der ausge-.
beuteten Massen fiir sich Nutzen zieht. Vielmehr sind es vor
allem personliche Interessen, welche jener «Tréagheit> zu-
grunde liegen, die diese Massen auch dann noch im Banne
der Kirche erhdlt, wenn auch deren Glaube langst dahin ist.

Im «Besboschnik», dem Organ der russischen .Gottlosen,
war einmal (1931) eine interessante Statistik enthalten: Un-
ter den Arbeitern in Moskau gibt es nur mehr 11,2% Glau-
bige. Dennoch lassen sich noch 57,,7% kirchlich trauen und
70,4% lassen ihre Kinder taufen.

Und dies in einem Lande, in welchem die Trennung von
Staat und Kirche wirklich durchgefiihrt ist, wo es keine Kon-
junkturgliaubigen gibt, sondern eher Konjunkturfreidenker.
Das muss doch zu denken geben. Was veranlasst die ungliu-
bigen Arbeiter, gegen ihr besseres Wissen, ihre areligiose oder
¢ar antireligiose Gesinnung zu verleugnen? Warum lisst sich
der Mann «seiner Frau zuliebes noch kirchlich trauen und

Rom die Verdammung der Jesiuten erreichen konnte, die freilich
nur kurze Zeit bestund. Man kann sich denken, wie schwer die
inneren Gegensiitze gewesen sein miissen, wenn sich die Kiirche ver-
anlasst sah, sich ihres zuverlassigsten Instruments, der Gesellschaft
Jesu, durch Verdammung zu entledigen.

Auch in der heutigen Zeit hat der griimdliche Beobachter Ge-
legenheit, tiefe Risse im alten Lehrgebéude der Kirche zu entdecken.
Ohne den Kitt eines strengen Rituals kéimen diese Tatsachen auch
zum Bewusstsein der Glidubigen, und die Lehre von der einigen,
heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche erlitte einem empfind-
lichen Stoss. Die Theologen sind sich heute ohnehin darin einig,
dass die Katholizitit (Allgemeinheit) der christlichen Lehre ver-
loren gegangen sei. Man hat sich darauf zuriickgezogen, sie nur noch
in Bezug auf die Geltung, nicht auf die Lehre, zu behaupten. Die
nervise, geschiftige Art, mit der der heutige Katholizismus in alles
seine Hénde zu bringen sucht, ist nichts anderes, als Ablenkung nach
aussen. Durch marianische Kongregationen und ignatianische Mén-
nerbiinde soll der inneren Zerrissenheit gesteuert werden.

Natiirlich erreicht die Kirche durch ihre Organisationen allerlei.
Namentlich werden die Kongreganisten und Ignatianer durch stun-
denlange Gebetssystematik von jeglicher Bildung abgezogen. Das
laufende Band, diese neue technische Errungenschaft, ist im Bet-
betrieb der Kirche seit Jahrhunderten bekannt, und die Dominikaner
haben mit der Einfiilhrung des Rosenkranzes dem Beten einen Nym-
bus ddamonischer Stupidie geschaffen.

Aber alle diese Dinge werden nicht ewig helfen. Die inneren
Gegensitze bleiben. Die Augustiner werden seit Luthers Abfall
stiefmiitterlich behandelt, die Benediktiner werden bei der Be-

setzung der hohen Kirchenadmter in aufsehenerregender Weise vor-
gezogen, was «die Beziehungen der beiden Orden unter sich ndicht
gerade verbessert. Desgleichen sind Dominikaner und Jesuiten
immer moch Gegensatze, die unter dem Pontifikat Clemens des
Achten ihren Anfang mahmen und den Molinistenstreit zur Ursache
haben. Bis zum heutigen Tag ist die Kirche den Glaubigen den
Entscheid iiber die Willensfreiheit schuldig geblieben... weil beide
Orden ‘ihr unentbehrlich sind und einer von beiden durch einen
Entscheid gekridnkt werden miisste.

Wohl ist es michtig, dass dic Kirche vor der Reformation zu
einem gewissen Heidentume neigte; aber es war ein religidss, kein
absolutes Heidentum. Weil die Reformation aber auch nur von dog-
matischen, micht prinzipizllen Differenzen ausging, konnte sie der
Kirche und ihrem Bestande nicht in eigentlichem Simme geféhrlich
werden. Gefdhrlich ist nur die freie Geistigkeit, und es wird auch
dem geriebemsten Jesuitenpater nie gelingen, die freie Geistigkeit
katholisch zu heissen, wihrend die religitsen Haeretiker immer
noch « zur Seele der Kirche gehoren, um des Eifers willen, mit demn
sie kampfen ». Mit uns wird dieses dialektische Kunststiick freilich
nie gelingen. Wir sagen nicht, der Papst sei der Amtrichrist, denn
wir anerkennen weder Christum noch seinen theologischen Anti-
poden.

Mir scheint in Amsehung dieser Dinge, dass die Kirche zu allen
Zeiten und auch heute genug Konflikistoff in sich tragt, der in
seinen aufreizenden Gegensitzlichkeiten erhaltend wirken wird, und
zwar so lange, bis man einsieht, dass man mit Winden um Luft ge-
fochten hat.

Ratio vincit semper et ubique!! Ernst Weiss.



20 ' : ) -

DER FRREIDENKER Nr. 3

warum erzieht er seine Kinder religios, ohne selbst religios.

7u sein?

Das ldsst sich nur psychologisch erkliren. Es handelt sich
um sehr verborgene Motive, die den beteiligten Menschen
nicht im entferntesten zum Bewusstsein kommen. Die heutige
Familie ist nidmlich auf der: Vorherrschaft des Mannes aufge-
baut, welcher sich Frau und Kinder unterzuordnen haben. Die
Religion bekriftigt diese Unterordnung, daher ist die religiose
Frau fiir den Mann eine bequemere Frau und religiose’ Kin-
der sind leichter zu dirigieren. Denn Gott ist ja nur das Spie-
gelbild der irdischen Autoritaf. Die Vorstellung eines himm-
lischen Vaters, der nach Willkiir belohnen und strafen kann,
bekriftigt nur das Abhéngigkeitsverhéltnis der Familienange-
horigen vom Familienoberhaupt.

Dies gilt auch fiir die proletarische Familie und hier viel-
leicht sogar noch mehr als fiir die gutbiirgerliche Familie.

Denn der in szinem Berufe entrechtete Prolet, der infolge der
Unsicherheit seiner Existenz an einem bedriickenden Minder-
wertigkeitsgefiihl leidet, fliichtet geradezu in den ihm durch
Brauech und Herkommen gesicherten Herrschbereich seiner
Familie. Dort ist er jemand, wahrend er im kapitalistischen
Getriebe nur eine Nummer ist, ein unscheinbares Radchen,
das jederzeit ausgewechselt werden kann. Seines Ichgefiihls
beraubt, hilt er krampfhaft an seinem patriarchalischen Vor-
recht in der Familie fest, um so krampfhafter als er fiihli,
dass die Familiengemeinschaft durch die kapitalistische Ent-
wicklung langst zersetzt und vielfach schon ganz zertriimmert
ist. . :
Hier liegt die Hauptwurzel der scheinbaren <« Indolenzs
jener Ungléubigen, die noch der Religionsgemeinschaft ange;
héren, obwohl sie als « rdudige Schafe » die innere Verpflich-
tung hitten, der Kirche den Riicken zu kehren. Statt dessen
lassen sie sich noch kirchlich trauen und ihre Kinder noch
taufen. Dass. die Kirche diese Zusammenhénge richtig erkannt
hat, das beweist schon die Ehe-Enzyklika des gegenwartigen
Papstes. Dort wird ganz folgerichtig der biblische Satz in den
Vordergrund geschoben, der die Frau dem Manne unterord-
net: Er soll Dein Herr sein! Und auch der Faschismus hat
sich dieser verlockenden Ideologie bemichtigt. Die Frau soll
« versorgt > werden, dafiir hat sie zu gehorchen und Kinder
zZu gebdren. .. )

Was folgt aus alledem ? Dass der Abbau der religiésen
Riickstande nicht durch die Verstandestitigkeit allein besorgt
werden kann. Wir miissen vielmehr der Religion auf ihren
verschlungenen Pfaden folgen. Soziologisch und psychologisch.
Mit der blossen Ablehnung des religiosen Klimbims ist es
nicht getan, sondern wir miissen auf unsere Weise die Lebens-
beziehungen der Menschen weltlich erfassen, um jene see-

lischen Bindungen wach zu erhalten, die durch das Leben
selbst gegeben sind. Das ist der Sinn der Jugendweihe und
der Totenfeier, und wir werden diese Feier noch erginzen
miissen durch Ehefeiern, wenn wir auch die Ehe in ihrer ver-
alteten Form ablehnen.

Nicht um eine Nachahmung religéser Gebriduche handelt
es sich und schon gar nicht um <« Religionsersatz -, sondern
um Erfiilllung uralter seelischer Bindungen mit neuem Geiste.
Inwieweit wir in der kiinftigen klassenlosen und daher wirk-
lich religionslosen Gesellschaft uns von dem « Plunder der
Vergangenheit > befreien kénnen, diese Frage wollen wir ge-
trost der Zukunft iiberlassen. Hartwig.

Anno Santo.

Mit der bewihrten theateralischen Aufmachung hat Rom
ein heiliges Jahr in Scene gesetzt. Die Bulle «Quod nupers ist,
nachdem der heilige Vater in einem Zeremoniel die Erlaubnis
dazu gegeben hat, nach altem Brauche am Portal von St. Peter
angeheftet worden.

Ein <heiliges Jahrs ist keine alljahrliche Sache; mit andern
Worten, -nur jedes fiinfundzwanzigste Jahr wird heilig ge-
sprochen. Das letzte war 1925 und wenn es nichts mehr Neues
gidbe unter der Sonne, so ware das nachste heilige Jahr 1950
gewesen. Es gibt also selbst in der dogmatischen Kirche noch
Neues: Das heilige Jahr 1933/34.

Die Krise herrscht in der Welt. Man danf wohl ohne wei-
teres annehmen, dass auwch in der romischen Kirche Krise
herrscht, dass die Peterspfennige spérlicher.nach Rom wandern
als auch schon. Und wis wird dieser Krise begegnet? Ganz
einfach, denn der Zweck hziligt die Mittel. Das Kardinalskol-
legium hat sich einfach dahin geeinizgt, dass mit allem Pomp
ein <heiliges Jahr- eingesetzt werde zur Erinnerung des an-
geblichen Todesjahres von Jesus Christus. Es handelt sich also
gemiss der Bulle um ein «ausserordentliches Heiliges Jahr und
ein allgemeines grosses Jubildum zur Feisr des 19. Jahrhun-
derts seit der Erlosung des Menschengeschlechts.

Ist das Menschengeschlecht wirklich erldst? Wenn man diese
Bulle zum <heiligen Jahrs liest, die wortlich in allen rémischen
Ablegern der Schweiz abgedruckt war, dann ist man ausser
Zweifel, wovon diese Christglaubigen, an die sich die Bulle
richtet, erlost sind. Angesichts solcher Bullen, denn es sind

weitere in Aussicht gestellt, ist es ganz hoffnungslos fiir Kul-
turprobleme zu kdmpfen — vorausgesetzt natiirlich, dass die

Glaubigen diese Ankiindigung nicht selbst durchsichtig und
schwach finden. Immerhin einige Hoffnung!

Pius XI. soll anfianglich, infolge der bestehenden Unsicher-
heit itber das Todesjaht, gegen die Abhaltung dieser Jahrhun-

Literatar.

Utopolis, Roman von Werner Illing, Verlag Der Biicherkrais
G.m.b.H. 1930. Im Ganzleinen geb. Mk. 4.30.

Der Buchumschlag trigt iiber dem Titel die etwas pretentivse
Zusammenstellung der Namen « Thomas Morns 18. Jahrhundert,
Ballany 19. Jahrhundert und Illing 20. Jahrhundert», d.h. der Ver-
fasser oder der Verleger rangiért Illing, den Verfasser des Buches,
als 3. Prominenten des utopischen oder Zukunftsromans: « Morns-
Bellany-Illing »! Halten wir uns dariiber nicht weiter auf! « Uto-
polis» ist ein phantastischer Roman; ein Wunschbild, das nicht ver-
wirklicht werden kaan, die Zeichnung eines Zukunfts-Zeitbildes,
das an krassen Unmoglichkeiten leidet. Im sozialistischen Staate
besteht eine Haupistadt zum Teil sozialistisch, zum Teil biirgerlich
organisiert. Unter den Augen und den gewaltigen elektrischen Ver-
teidigungsmitteln im Regierungspalaste des Proletariats, einem
« Turm », organisieren die « Privaien » eine Konterrevolution, wihlen
und kronen einen Kaiser, stellen eine Armee ins Feld, kommen mit
Sprengungen bis an die Fundamente des Regierungspalastes ete.
Aber die Gescheitheit und Tatkraft des Hamburger Matrosen, des
Verfassers, rettet den Zukunftsstaat. Die « Privaten» werden aus-
gerottet und ihre Stadt mitsamt dem Dom, der gleichzeitig als Kirche
und als Borse gedient hat, zerstort!

Der Roman ist eine Ich-Erzghlung. Der Matrose Illing, der
Verfasser des Buches, erzdhlt seine Heldentaten selbst, etwas un-

glaubwiirdig, aufdringlich. Sehr vieles wird vorausgesetzt, insbeson-
dere das Wichtigste, das Wirtschftlich-Oekonomische. E. A.

Aus dem Heidenspilterlein von Ernst Weiss, écrivain, Basel.

Golgatha paganerum.
Hitte ich am Kreuz gehangen,
Wiird’ ich mich bedanken schon,
All mein schweres Leid und Bangen
Gottgewollt verdreht zu seh’n.
Konnte auch nicht einig gehen,
Solchen Gottes Sohn zu sein,
Wiirde noch im Grabe drehen
Protestierend mein Gebein.
Wir’ ich gar noch auferstanden,
Um bei Viterchen zu sein, -
Wiird’s mich ekeln, dass sie fanden
Sohnesmord im Glorienschein.
Lohnt sich nicht um Menschensiinde,
Dass sich eine Fliege schneuzt,
Wen’ger noch, dass Gottes Kinde
Blutend seine Glieder spreizt.
Denn die Siinde ist Erfindung,
Schlauer Theologenkniff
Und perfid erdachte Bindung
An der Roma Beutelgriff.



	Warum gehören Ungläubige noch der Kirche an?

