Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 21

Artikel: Halber und ganzer Wahrheitseifer
Autor: Traber, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

164 . DER FREIDENKER

Nr. 21

ihrer Unsterblichkeit, sowie also der Moglichkeit eines zu-
kiinftigen ewigen Seelenlebens einfach als «unentschiedeny
hinstellen oder als «dahingestell> erklaren. Sie behaupten
also, die Wissenschaft hétte nichts weder dafiir, noch da-
gegen zu sagen!

Wenn Einer einer Behauptung bis an ihre Euatstehungs-
quelle nachgegangen ist und erkannt und nachgewiesen hat,
dass sie rein nur auf Einbildung beruht, wie kann dann
einer noch sagen, dass die Wahrheit eben dieser Behaup-
tung unentschieden bleibt?

Jedoch die wissenschaftliche Kritik- des Glaubens an eine
Seele und ihrem Ueberleben des Todes ist ja mehr als eine
blosse Kritik an einer Spekulation, sie kommt praktisch dem
Beweise fiir die Falschheit dieses Glaubens gleich.

Solche Wissenschafter, wie Huxley und Konsorten, moch-
ten Sinn und Unsinn, beide nebeneinander bestehen lassen.

K. E. P.

Halber und ganzer Wahrheitseifer.

Das scliweizerische Protestantenblatt enthilt gelegentlich
eine Beilage, betitelt «Theologische Umschau». In dieser Bei-
lage, Nr. 11 vom 2. September, verteidigt sich Herr Pfarrer
Wialdburger in Basel gegen die Angriffe seines Amtsbruders,
des Herrn Pfr. Dr. Handmann, bis vor kurzem Prisident des
Kirchenrates. Hauptamtlich im Nebenamt ist Herr Pfarrer Dr.
Handmann ausserordentlicher Professor an der theologischen
Fakultiat der Basler Hochschule.

Wie wir einer «Vorbemerkungs in dieser Umschau ent-
nehmen, beniitzte der abtretende Prasident des Kirchenrates
(Herr Pfr. Handmann) «die fiir ihn nicht mehr wiederkeh-
rende Gelegenheit, auf Grund von einseitigen Alarmrufen
..... den Radioprediger (Herr Pfr. Waldburger) des Him-
melfahrtsabends als Beispiel rationalistischer, unerlaubter
Predigtweise offentlich und amilich zu denunzieren».

Herr Pfr. Waldburger beschreitet nun den Weg der Ab-
wehr, indem er seine Radiopredigt in extenso publiziert, zum
Beweise seiner Behauptungen auf . zahlreiche Bibelstellen
verweist und dann in einem Nachwort mit seinem buchstaben-
gldubigen Amtsbruder und Lehrer der sogenannten Gottes-
wissenschaft abrechnet, wohl zum Aerger aller Berufskolle-
gen und zur Freude aller Freidenker.

Was hat denn dieser «rationalistischey (?) Prediger Wald-
burger verbrochen? Er erzidhlte, dass man sich alle Miihe ge-

geben habe, die Himmelfahrtserzihlungen an feste Orte zu.

binden und handgreiflich zu machen, zu materialisieren. Die
Himmelfahrt Christi sei eine geistige Wahrheit und nicht an
diesen oder jenen Ort gebunden. Man habe die geistige Wahr-

heit zu vergrobern versucht, in sinnliche Formen und Vor-
stellungen zu pressen und ihr damit Schaden zugefiigt usw.

Es geht aus der Abwehr des Herrn Pfarrer Waldburger
leider nicht hervor, was Herr Pfr. Handmann auszusetzen
wusste. Wir miissen uns mit der Tatsache begniigen, dass
Pfr. Handmann seinen Amtsbruder als rationalistischen Pre-
diger und seine Art, zu predigen, als <unerlaubts bezeichnete.

Das geniigt, um die Tendenz des sich als kirchlichen Ober-
hirten wihnenden Herrn Prof. Dr. theol. und Pfarrer Hand-
mann zu kennzeichnen. Es liegt zwar Ironie in-den Worten
des Herrn Pfarrer Waldburger, mit denen er seinen «posi-
tiven> Angreifer abfertigt; denn die Lehren, die Waldburger
demi Handmann erteilt, . gelten auch fiir den angegriffenen
Zwinglipfarrer Waldburger. Auch er, der glaubt, das Him-
melfahrtsfest verniinftig zu deuten, haftet immer noch an
einem iiberirdischen «Gotty, mit dem er am Himmelfahrts-
fest geistige Verbindung sucht. Aber héren wir zu unserem
Ergétzen, wie Herr Pfarrer Waldburger den sich als prote-
stantischen Papst in Basel fithlenden Herrn Pfr. Handmann
heimschickt:

«Wie kann ein zum wissenschaftlichen Lehramt beru-
fener Theologe solch schillernden Vorwurf (rationalistisch)
erheben? Entweder ist rationalistisch fiir ihn der Verzicht
auf alle nicht ausschliesslich verstandesmissigen Kriifte
und Wahrheiten in der Erfassung von Jesu eigener Frém-
migkeit, in der Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes
und in der Durchdringung des menschlichen Seelenlebens.
Denn ohne die ernstliche, wenn auch vielleicht unfertige
Losung dieser drei Aufgaben, kann man weder Theologe
noch Pfarrer sein. Oder rationalistisch heisst fiir meinen
Angreifer: die gottgegebene Vernunft wird zu Unrecht be-
ansprucht, als Organ zur Priifung, Abkldrung, reinlichen
Herausarbeitung der Wahrheit und zu ihrer bestméglichen
Vertretung.»

Beschiftigen wir uns bei diesem Anlasse auch noch mit
dieser «Himmelfahrtspredigt> des Herrn Pfr. Waldburger, die
durch das Radio, das im «Lande der Freiheits den Freiden-
kern nicht zur Verfiigung steht, weite Verbreitung fand. Er
frigt u. a, Warum kommen die Menschen mit dieser Welt
nicht mehr zurecht? Seine Antwort: Weil die Welt fiir sie
nicht mehr Offenbarung Gottes ist! Die Himmelfahrt mit
ihrem urspriinglichen Sinn wolle helfen und den rechten Weg
zeigen. Diese Himmelfahrt gehe nicht durch das enge Loch
einer Kapellenkuppel, sondern durch die Menschenherzen
Zum V:atler, der im Himmel ist. Die Seele suche und finde
die Quelle, aus der sie selber stammt (?), die Heimat, zu
welcher sie sich wiahrend ihrer Pilgrimschaft zuriicksehnt, die
freundliche und giitige Kraft, welche sie in wiahrender Le-

Steinmetz, die Metzelei, der Metzger, und die Metze als Getreide-
mass (von: Messen; vergleiche Messe fiir Ort der Mahizeit, dann
Kirchenfeier, weil bei Feierlichkeiten Fest-Miler iiblich waren
(z. B. Abendmahl), vergleiche franzosisch «metsy fiir Speisen, Ge-
richte usf.).

Durch Werkzeug, das Zeug, mittels welchem ein Werk verrichtet
wurde, wurde die Hand verfeinert, diese geschultere Hand erzeugte
verfeinertes Werkzeug und beides zusammen produzierte ein ver-
feinertes, geschulteres Denken.

Damit beginnt die Menschwerdung: das Tier «arbeitets nicht,
denn nur die bewusste Tatigkeit vermittels Werkzeugen und mit
einem gewissen Endziel kann als Arbeit bezeichnet werden. Aus
den kiinstlichen Erzeugnissen entstehen schliesslich Erzeugnisse
der Kunst. Die Arbeit differenziert, sie entfaltet den Radius des
Wirkens und des Denkens und legt damit den Anfang fiir die histo-
rische Entwicklung des Menschen -einerseits, des Privateigentums
und der Klassenherrschaft andererseits. Es kommt zu einem Ueber-
fluss an phantastischen Formen der primitiven Werkzeuge, ohne
dass ihre Wirksamkeit gesteigert wird. Dem entspricht der unge-
heure Formenreichtum aller primitven und alten Sprachen ohne

Steigerung der Ideen; am Ende der Entwicklung wird das Denken

und Sprechen, mit den Werkzeugen, einfach aber vollkommen, es
kommt zu einer immer hoheren Amnalyse (Zerlegung) der einzelnen
Erscheinungen und Syathesen.

Die Arbeitswerkzeuge der primitiven losten den wurzeitlichen
Verband der Horde auf, schufen Privateigentum und Klassenspal-

tung; in ihrer letzten mnd hochsten Konsequemz fithren sie zum
Kollektiveigentum und zur klassenlosen Gesellschaft.

Der heroische Kampf einer Republik.

Damit ist wahrlich nicht der Kampf der deutchen Republikaner
gegen die Hakenkreuzritter gemeint. Es ist vielmehr jener grandiose
Kampfe gemeint, den die franzosischen Republikaner wihrend der
Dreifussaffare vor 40 Jahren gegen die Nationalisten, Monarchisten,
Antisemisten und alle Feinde der Republik fithrten. Wilhelm Her-
zogs grosses, historisches, dokumentanisches Werk «Der Kampf einer
Republiky zeichnet die soziale, politische, wintschaftliche und geistige
Bewegung, die durch die «Affire> um 1900 in Frankreich ausgelost
wurde.

Die Biichergilde bringt in ihrem Oktoberheft Ausziige aus diesem
Werk mit einer Reihe von Illustrationen, Portrits von Jaurés, Zola,
und Karikaturen von Steinlen.

Ausser diesem Werke werden als Neuerscheinungen moch ange-
zeigt: «Neuland unter dem Pflug», die romanhafte Darstellung der
Kollektivisierung eines russischen Dorfes von Michail Scholochow;
und «Die blaue Kiistey, der neue isldndische Roman von Knistmann
Gudmundsson. Die Zeitschrift «Die Biichergilde» erhalten Gildemit-
glieder kostenlos.



Nr. 21

DER FREIDENKER ' 165

benszeit nie aus ihrer fiirsorgenden Liebe loslassen mdchte,
wenn sie nicht selber ihr in die Leere und Eindde entléauft!!
Gegeniiber solchen Ausfithrungen kommt der Theclogiepro-
fessor und sagt, das sei eine rationalistische Predigt! Mit
Verlaub, Herr Professor, uns scheint das, abgesehen von der
Deutung der Himmelfahrt, die jeder verniinftige Mensch im
Zeitalter des Stratosphirenfluges und der Luftschiffahrt nicht
mehr wortlich auffasst, sehr unrationalistisch. «Vater im Him-
mel», «Zuriicksehnen der Seele», «freundliche und giitige
Kraft der Liebe Gottes», das sind doch keine rationalistische
Begriffe, sondern verschwommene Redensarten, mit denen
der Mensch, der erkennt was ist, nichts anfangen kann. Warum
nicht die ungleich fasslicheren Begriffe der Ethik an deren
Stelle setzen, die unseren Gefiihlen viel besser entsprechen,
weil sie uns auf dem Boden stehen lassen, auf den uns nicht
eine iiberirdische Kraft gestellt hat, sondern die Natur. Hier
— um mit Herrn Pfr. Waldburger zu reden — «mit Verstand
-und Willen in das Tageswerk greifen, das uns anvertraut
ist, das ist, was uns nottut. Dann aber ist ganz unnétig, «die
Oeffnung des Weges von der Erde zum Himmel fiir uns, die
wir auf Erden lebens. Solche Worte erwecken immer Vor-
stellungen, "die mit der rauhen Wirklichkeit nicht iiberein-
stimmen.

Zum Beweise dafiir, dass es notig ist, «den iiber die ei-
gene Welt hinausragenden Gott in unserem Lebenskreis, in
unserem &ngstlichen, bedriickten, fehlenden Herzen (!?) zu
suchen>», ziliert der Himmelfahrtsprediger Waldburger ausge-
rechnet den Basler Philosophen Nietzsche. Philosoph war er,
aber kein Basler, wenn selbst er in Basel gewirkt hat. Vom
frommen Basel nahm er gerne Abschied.

Nietzsche schrieb namlich u. a.:

Ieh will Dich kennen, Unbekannter,

Du tief in meine Seele Greifender,

Mein Leben, wie ein Sturm Durchscheifender,
Du Unfassbarer, mir Verwandter!

Ich will Dich kennen, selbst Dir dienen.

Was ein griibelnder Philosoph geschrieben, soll nun Be-
weis daliir sein, dass ein giitiger oder strafender, ein segnen-
der oder verfluchender Gott besteht. Nietzsche wiirde sich
bedanken, wenn er wiisste, dass ein Pfarrer nachtriglich
seine Worte so zu deuten versuchte. Nietzsche meint wohl die
Kraft, die Anfang und Ende aller Dinge bewirkt. Ob wir sie
je erkennen? Goethe hat da die verniinftigste Antwort gege-
ben: was wir nicht begreifen kénnen, ruhig mit Ehrfurcht lie-
gen lassen. Zwar schrieb uns einmal ein Gelehrter: «Man
wird einst dazu gelangen miissen (!), Hen Ursprung aller
Dinge ganz klar zu erkennen.» Wir glauben nicht daran.
Denn so heisst es ganz richtig bei W. Jordan: «Es muss die
Menschheit ringen nach dem Ziele, bei welchem angelangt, die
Welt zerfiele.> Wir gehdren aber auch nicht zu jenen, die da
sagen: «Ein Wahn, der mich begliickt, ist eine Wahrheit
wert, die ‘mich zu Boden driickt.> Lieber eine niichterne,
bittere ‘Wahrheit, als ein betuschelnder Wahn.

Wie maiv, sentimental, kleinbiirgerlich, ja weltfremd Herr
Pfarrer Waldburger predigt, geht aus dem Schlusse seiner
Radiopredigt hervor: Die Menschen haben sich an die grossen
Haufen verloren, sind in michtigen Stiddten zusammengeses-
sen wie Immen in einem engen Stock oder Korb und sind da-
bei schier erfroren an Herzkilte oder erstickt an Zorn und
Neid und boser Nachbarschaft. Heute ziehen sie wieder hin-
aus und siedeln sich an, wo sie Luft und Licht um sich ha-
ben und Gottes freien Himmel iiber sich. Oder sie bauen sich
ein Girtlein, weil sie dort zwischen den wachsenden Samen
Gott spiiren, seine Schopfermacht und seine milde, spen-
dende Freundlichkeit. (In Fehljahren?)

So miissen wir aus der gottlosen Welt der Massen, der Ma-
terie der Mode und der Blindheit fiir das Heilige heraus, zu-
riick auf das stille Weglein, darauf wir Gott finden.»

Sind die Massen von Menschen aus Vergniigen in die
Stidte zusammengesessen? Doch nein! Die Industrie notigte
sie dazu. Sind sie aus lauter Freude an der Materie in unge-

sunden Wohnungen geblieben? Nein. Weil die kapitalistische
Gewinnerziehung keine bessere Wohnstatten zur Verfiigung
stellte. Warum unterhalten sie Pflanzgirten? Weil die kom-
merzialisierte Landwirtschaft lieber exportierte als das In-
land zu ernihren. Wenn die Massen jetzt etwas Besserung
spiiren gegeniiber den Anfingen des modernen Kapitalismus,
so ist es nicht der Wille Gottes, sondern die Erkenntnis der
politisch geschulten Massen. Am allerwenigsten .die Schuld
der Kirche, die Ergebenheit und Demut ins Unvermeidliche
predigte und zu allem den Segen gab, den eine herrschende
Klasse verlangte. Die Massen spiiren nicht den Hergott, den
die Pfaffen verherrlichen, sondern die Wohiltat der Erkennt-
nis, dass sie sich selber helfen miissen, wenn sie wahre Men-
schen werden wollen. Ja, Schuler, mit dessen Vers Herr Pfr.
Waldburger schliesst, hat recht, wenn er schreibt: «Ich habe
Dich gesucht und bin bei Dir und Gott ist mir heimgegangen.»
Namlich mit dem Nebenmenschen. Der Mensch ist des Men-
schen Gott. Jener Gott mit samt seiner himmlischen Herrlich-
keit, den uns die Pfaffen in Rom, Ziirich und Basel predigen,
den iiberlassen wir mit Heine den Engeln und den Spatzen.

Und so nétigt uns die Controvérse der beiden Pfarrer in
Basel nur ein Lacheln ab. Hoffnungen, dass sie die christliche
Religion von mythologischen Zutaten befreien, hegen wir
keine. Die geistlichen Auguren werden sich doch wieder-
finden. Auch in geistigen Dingen ehrliche Charaktere schulen
sich nur durch Klarheit des Denkens und arbeiten nicht mit
faulen Kompromissen und feigen Vertuschungen.

Eugen Traber, Basel.

Ist Eheberatung Kulturbolischewismus?
Von Dr. F. Limacher, Bern. ’

Mit diesem modernsten Schlagwort suchen die akademi-
schen und die nicht intellektuellen Vertreter der Reaktion

- die Menge kopfscheu zu machen. Alles, was zeitgeméss sich

als «Neus entwickelt hat und sich entsprechend dem moder-
nne Denken und conform mit der neuzeitlichen Entwicklung
ausgestaltet, ist in den Augen dieser Vertreter vergangener
Zeiten mit allen Mitteln, ob auch ab und zu in ganz unfairer
erbammlich niederer Art und Weise, zu bekédmpfen.

Zu diesen Institutionen gehért selbstverstindlich auch die
Eheberatung, wie sie in jiingster Zeit als notwendige Insti-
tution sich besonders in grosseren Stadten einzubiirgen be-
ginnt. Interessant ist dabei, dass sogar von Aerzten dagegen
in geheimer und verdeckter Form viel mehr, als auf 6ffent-
lichem Forum, gearbeitet wird. Ob wohl nicht die Angst,
Kunden zu verlieren, dabei eine Rolle spielt?

Sehen wir uns nun diese Institution etwas niher an. In
Zirich ist schon Grossbetrieb, die Ziircher diirfen sich aber
mit einem Betriebsfond von Fr. 15,000.— auch sehen lassen.
Ebenfalls Lausanne besitzt bereils eine solche Institution im
Betrieb und in St. Gallen werden zur Zeit Vorbereitungen
zur Einfiihrung getroffen. Auch in Bern ist die Eheberatung
seit zirka 5 Monaten im Betrieb. Sehen wir uns diese Ver-
haltnisse etwas niher an.

Um eine Neuerung irgendwelcher Art in Betrieb setzen
zu konnen, sind vor allem zwei Dinge nétig, einmal Geld
und dann Lokalititen, in denen gearbeitet werden kann. In
Bern hatte man, um Kosten zu ersparen, die Absicht, mit der
stidtischen Schuldirektion in Verbindung zu treten, um even-
tuell von ihr disponible Lokalititen zu erhalten, z B. im
Schularztamt oder in irgend einem Schulhaus. Aber die Ver-
handlungen verliefen resultatlos, und so war man genétigt,
sich anderweitig umzusehen. Da war der Alkohol-Fiirsorge-
verein so liebenswiirdig, uns fiir bestimmte Stunden seine
Lokalitdten zur Abhaltung der Konsultationsstunden gegen
ein geringes Entgelt abzugeben. Damit war die Eheberatungs-
stelle unter Dach gebracht.

Nun die Geldbeschaffung! Fiir dieselbe gab es zwei Quel-
len, die private, durch Eintritt in den Verein und Bezahlen
von Beitrdgen, und die Inanspruchnahme der &6ffentlichen



	Halber und ganzer Wahrheitseifer

