
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 21

Artikel: Halber und ganzer Wahrheitseifer

Autor: Traber, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


164 DER FREIDENKER Nr. 21

ihrer Unsterblichkeit, sowie also der Möglichkeit eines
zukünftigen ewigen Seelenlebens einfach als «unentschieden»
hinstellen oder als «dahingestellt» erklären. Sie behaupten
also, die Wissenschaft hätte nichts weder dafür, noch
dagegen zu sagen!

Wenn Einer einer Behauptung bis an ihre Entstehungsquelle

nachgegangen ist und erkannt und nachgewiesen hat,
dass sie rein nur auf Einbildung beruht, wie kann dann
einer noch sagen, dass die Wahrheit eben dieser Behauptung

unentschieden bleibt?
Jedoch die wissenschaftliche Kritik des Glaubens an eine

Seele und ihrem Ueberleben des Todes ist ja mehr als eine
blosse Kritik an einer Spekulation, sie kommt praktisch dem
Beweise für die Falschheit dieses Glaubens gleich.

Solche Wissenschafter, wie Huxley und Konsorten, möchten

Sinn und Unsinn, beide nebeneinander bestehen lassen.
K. E. P.

Halber und ganzer Wahrheitseifer.
Das schweizerische Protestantenblatt enthält gelegentlich

eine Beilage, betitelt «Theologische Umschau». In dieser
Beilage, Nr. 11 vom 2. September, verteidigt sioh Herr Pfarrer
Waldburger in Basel gegen die Angriffe seines Amtsbruders,
des Herrn Pfr. Dr. Handmann, bis vor kurzem Präsident des

Kirchenrates. Hauptamtlich im Nebenamt ist Herr Pfarrer Dr.
Handmann ausserordentlicher Professor an der theologischen
Fakultät der Basler Hochschule.

Wie wir einer «Vorbemerkung» in dieser Umschau
entnehmen, benützte der abtretende Präsident des Kirchenrates
(Herr Pfr. Handmann) «die für ihn nicht mehr wiederkehrende

Gelegenheit, auf Grund von einseitigen Alarmrufen
den Radioprediger (Herr Pfr. Waldburger) des

Himmelfahrtsabends als Beispiel rationalistischer, unerlaubter
Predigtweise öffentlich und amtlich zu denunzieren».

Herr Pfr. Waldburger beschreitet nun den Weg der
Abwehr, indem er seine Radiopredigt in extenso publiziert, zum
Beweise seiner Behauptungen auf zahlreiche Bibelstellen
verweist und dann in einem Nachwort mit seinem buchstabengläubigen

Amtsbruder und Lehrer der sogenannten
Gotteswissenschaft abrechnet, wohl zum Aerger aller Berufskollegen

und zur Freude aller Freidenker.
Was hat denn dieser «rationalistische» Prediger Wald-

burger verbrochen? Er erzählte, dass man sich alle Mühe
gegeben habe, die Himmelfahrtserzählungen an feste Orte zu
binden und handgreiflioh zu machen, zu materialisieren. Die
Himmelfahrt Christi sei eine geistige Wahrheit und nicht an
diesen oder jenen Ort gebunden. Man habe die geistige Wahr-

Steinmetz, die Metzeled, der Metzger, und die Metze als Getreide-
mass (von: Messen; vergleiche Messe für Ort der Mahlzeit, dann
Kiirchenfeier, weil bei Feierlichkeiten Fest-Mäler üblich waren
(z. B. Abendmahl) vergleiche französisch «mets» für Speisen,
Gerichte usf.).

Durch Werkzeug, das Zeug, mittels welchem ein Werk verrichtet
wurde, wurde .die Hand verfeinert, diese geschultere Hand erzeugte
verfeinertes Werkzeug und beides zusammen produzierte ein
verfeinertes, geschulteres Denken.

Damit beginnt die Menschwerdung: das Tier «arbeitet» nicht,
denn nur die bewusste Tätigkeit vermittels Werkzeugen und mit
einem gewissen Endziel kann als Arbeit bezeichnet werden. Aus
den künstlichen Erzeugnissen entstehen schliesslich Erzeugnisse
der Kunst. Die Arbeit differenziert, sie entfaltet den Radius des
Wirkens und des Denkens und legt damit den Anfang für die
historische Entwicklung des Menschen einerseits, des Privateigentums
und der Klassenherrschaft andererseits. Es kommt zu einem Ueber-
fluss an phantastischen Formen der primitiven Werkzeuge, ohne
dass ihre Wirksamkeit gesteigert wird. Dem entspricht der
ungeheure Formenreichtum aller primdtven und alten Sprachen ohne
Steigerung der Ideen; am Ende der Entwicklung wird das Denken
und Sprechen, mit den Werkzeugen, einfach aber vollkommen, es
kommt zu einer immer höheren Analyse (Zerlegung) der einzelnen
Erscheinungen und Synthesen.

Die Arbeiitswerkzeuge der prämitiven lösten den urzeitMchen
Verband der Horde auf, schufen Privateigentum und Klassenspal-

heit zu vergröbern versucht, in sinnliche Formen und
Vorstellungen zu pressen und ihr damit Schaden zugefügt usw.

Es geht aus der Abwehr des Herrn Pfarrer Waldburger
leider nicht hervor, was Herr Pfr. Handmann auszusetzen
wusste. Wir müssen uns mit der Tatsache begnügen, dass
Pfr. Handmann seinen Amtsbruder als rationalistischen
Prediger und seine Art, zu predigen, als «unerlaubt» bezeichnete.

Das genügt, um die^ Tendenz des sich als kirchlichen Ober-
hirten wähnenden Herrn Prof. Dr. theol. und Pfarrer Handmann

zu kennzeichnen. Es liegt zwar Ironie in den Worten
des Herrn Pfarrer Waldburger, mit denen er seinen
«positiven» Angreifer abfertigt; denn die Lehren, die Waldburger
dem Handmann erteilt, gelten auch für den angegriffenen
Zwinglipfarrer Waldburger. Auch er, der glaubt, das
Himmelfahrtsfest vernünftig zu deuten, haftet immer noch an
einem überirdischen «Gott», mit dem er am Himmelfahrtsfest

geistige Verbindung sucht. Aber hören wir zu unserem
Ergötzen, wie Herr Pfarrer Waldburger den sich als
protestantischen Papst in Basel fühlenden Herrn Pfr. Handmann
heimschickt:

«Wie kann ein zum wissenschaftlichen Lehramt berufener

Theologe solch schillernden Vorwurf (rationalistisch)
erheben? Entweder ist rationalistisch für ihn der Verzicht
auf alle nicht ausschliesslich verstandesmässigen Kräfte
und Wahrheiten in der Erfassung von Jesu eigener
Frömmigkeit, in der Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes
und in der Durchdringung des menschlichen Seelenlebens.
Denn ohne die ernstliche, wenn auch vielleicht unfertige
Lösung dieser drei Aufgaben, kann man weder Theologe
noch Pfarrer sein. Oder rationalistisch heisst für meinen
Angreifer: die gottgegebene Vernunft wird zu Unrecht
beansprucht, als Organ zur Prüfung, Abklärung, reinlichen
Herausarbeitung der Wahrheit und zu ihrer bestmöglichen
Vertretung.»
Beschäftigen wir uns bei diesem Anlasse auch noch mit

dieser «Himmelfahrtspredigt» des Herrn Pfr. Waldburger, die
durch das Radio, das im «Lande der Freiheit» den Freidenkern

nicht zur Verfügung steht, weite Verbreitung fand. Er
fragt u. a., Warum kommen die Menschen mit dieser Welt
nicht mehr zurecht? Seine Antwort: Weil die Welt für sie
nicht mehr Offenbarung Gottes ist! Die Himmelfahrt mit
ihrem ursprünglichen Sinn wolle helfen und den rechten Weg
zeigen. Diese Himmelfahrt gehe nicht durch das enge Loch
einer Kapellenkuppel, sondern durch die Menschenherzen
zum Vater, der im Himmel ist. Die Seele suche und finde
die Quelle, aus der sie selber stammt die Heimat, zu

welcher sie sich während ihrer Pilgrimschaft zurücksehnt, die
freundliche und gütige Kraft, welche sie in währender Le-

tung; in ihrer letzten und höchsten Konsequenz führen sie zum
Kollektiveigentum und zur klassenlosen Gesellschaft.

Der heroische Kampf einer Republik.
Damit ist wahrlich nicht der Kampf der deutchen Republikaner

gegen die Hakenkreuzritter gemeint. Es dst vielmehr jener grandiose
Kampfe gemeint, den die französischen Republikaner während der
Dreifussaffäre vor 40 Jahren gegen die Nationalisten, Monarchisten,
Anitisemasten und alle Feinde der Republik führten. Wilhelm Herzogs

grosses, historisches, dokumentarisches Werk «Der Kampf einer
Republik» zeichnet die soziale, politische, wirtschaftliche und geistige
Bewegung, die durch dde «Affäre» um 1900 in Frankreich ausgelöst
wurde.

Die Büchergilde bringt in ihrem Oktoberheft Auszüge aus diesem
Werk mit einer Reihe von Illustrationen, Porträts von Jaures, Zola,
und Karikaturen von Steinten.

Ausser diesem Werke werden als Neuerscheinungen noch angezeigt:

«Neuland unter dem Pflug», die romanhafte Darstellung der
Kollektivisierung eines russischen Dorfes von Michail Scholochow;
und «Die blaue Küste», der neue isländische Roman von Knistmann
Gudmundsson. Die Zeitschrift «Die Büchergilde» erhalten Gildemit-
glieder kostenlos.



Nr. 21 DER FREIDENKER 165

benszeit nie aus ihrer fürsorgenden Liebe loslassen möchte,
wenn sie nicht selber ihr in die Leere und Einöde entläuft!!
Gegenüber solchen Ausführungen kommt der Theologieprofessor

und sagt, das sei eine rationalistische Predigt! Mit
Verlaub, Herr Professor, uns scheint das, abgesehen von der
Deutung der Hiim|melfahrt, die jeder vernünftige Mensch im
Zeitalter des Stratosphärenfluges und der Luftschiffahrt nicht
mehr wörtlich auffasst, sehr unrationalistisch. «Vater im
Himmel», «Zurücksehnen der Seele», «freundliche und gütige
Kraft der Liebe Gottes», das sind doch keine rationalistische
Begriffe, sondern verschwommene Redensarten, 'mit denen
der Mensch, der erkennt was ist, nichts anfangen kann. Warum
nicht die ungleich fasslicheren Begriffe der Ethik an deren
Stelle setzen, die unseren Gefühlen viel besser entsprechen,
weil sie uns auf dem Boden stehen lassen, auf den uns nicht
eine überirdische Kraft gestellt hat, sondern die Natur. Hier
— um mit Herrn Pfr. Waldburger zu reden — «mit Verstand
und Willen in das Tageswerk greifen, das uns anvertraut
ist, das ist, was uns nottut. Dann aber ist ganz unnötig, «die
Oeffnung des Weges von der Erde zum Himmel für uns, die
wir auf Erden leben». Solche Worte erwecken immer
Vorstellungen, die (mit der rauhen Wirklichkeit nicht
übereinstimmen.

Zum Beweise dafür, dass es nötig ist, «den über die
eigene Welt hinausragenden Gott in unserem Lebenskreis, in
unserem ängstlichen, bedrückten, fehlenden Herzen zu
suchen», zitiert der Himmelfahrtsprediger Waldburger
ausgerechnet den Basler Philosophen Nietzsche. Philosoph war er,
aber kein Basler, wenn selbst er in Basel gewirkt hat. Vom
frommen Basel nahm er gerne Abschied.

Nietzsche schrieb nämlich u. a.:
Ich will Dich kennen, Unbekannter,
Du tief in meine Seele Greifender,
Mein Leben, wie ein Sturm Durchscheifender,
Du Unfassbarer, mir Verwandter
Ich will Dich kennen, selbst Dir dienen.

Was ein grübelnder Philosoph geschrieben, soll nun
Beweis dafür sein, dass ein gütiger oder strafender, ein segnender

oder verfluchender Gott besteht. Nietzsche würde sich
bedanken, wenn er wüsste, dass ein Pfarrer nachträglich
seine Worte so zu deuten versuchte. Nietzsche meint Wohl die
Kraft, die Anfang und Ende aller Dinge bewirkt. Ob wir sie
je erkennen? Goethe hat da die vernünftigste Antwort gegeben:

was wir nicht begreifen können, ruhig mit Ehrfurcht
liegen lassen. Zwar schrieb uns einmal ein Gelehrter: «Man
wird einst' dazu gelangen müssen den Ursprung aller
Dinge ganz klar zu erkennen.» Wir glauben nicht daran.
Denn so heisst es ganz richtig bei W. Jordan: «Es muss die
Menschheit ringen nach dem Ziele, bei welchem angelangt, die
Welt zerfiele.» Wir gehören aber auch nicht zu jenen, die da
sagen: «Ein Wahn, der mich beglückt, ist eine Wahrheit
wert, die mich zu Boden drückt.» Lieber eine nüchterne,
bittere Wahrheit, als ein betuschelnder Wahn.

Wie naiv, sentimental, kleinbürgerlich, ja weltfremd Herr
Pfarrer Waldburger predigt, geht aus dem Schlüsse seiner
Radiopredigt hervor: Die Menschen haben sich an die grossen
Haufen verloren, sind in mächtigen Städten zusammengesessen

wie Immen in einem engen Stock oder Korb und sind
dabei schier erfroren an Herzkälte oder erstickt an Zorn und
Neid und böser Nachbarschaft. Heute ziehen sie wieder hinaus

und siedeln sich an, wo sie Luft und Licht um sich
haben und Gottes freien Himmel über sich. Oder sie bauen sich
ein Gärtlein, weil sie dort zwischen den wachsenden Samen
Gott spüren, seine Schöpfermacht und seine milde,
spendende Freundlichkeit. (In Fehljahren?)

So müssen wir aus der gottlosen Welt der Massen, der
Materie der Mode und der Blindheit für das Heilige heraus,
zurück auf das stille Weglein, darauf wir Gott finden.»

Sind die Massen von Menschen aus Vergnügen in die
Städte zusammengesessen? Doch nein! Die Industrie nötigte
sie dazu. Sind sie aus lauter Freude an der Materie in unge¬

sunden Wohnungen geblieben? Nein. Weil die kapitalistische
Gewinnerziehung keine bessere Wohnstätten zur Verfügung
stellte. Warum unterhalten sie Pflanzgärten? Weil die
kommerzialisierte Landwirtschaft lieber exportierte als das
Inland zu ernähren. Wenn die Massen jetzt etwas Besserung
spüren gegenüber den Anfängen des modernen Kapitalismus,
so ist es nicht der Wille Gottes, sondern die Erkenntnis der
politisch geschulten Massen. Am allerwenigsten die Schuld
der Kirche, die Ergebenheit und Demut ins Unvermeidliche
predigte und zu allem den Segen gab, den eine herrschende
Klasse verlangte. Die Massen spüren nicht den Hergott, den
die Pfaffen verherrlichen, sondern die Wohltat der Erkenntnis,

dass sie sich selber helfen müssen, wenn sie wahre
Menschen werden wollen. Ja, Schüler, mit dessen Vers Herr Pfr.
Waldburger schliesst, hat recht, wenn er schreibt: «Ich habe
Dich gesucht und bin bei Dir und Gott ist mir heimgegangen.»
Nämlich mit dem Nebenmenschen. Der Mensch ist des
Menschen Gott. Jener Gott mit samt seiner himmlischen Herrlichkeit,

den uns die Pfaffen in Rom, Zürich und Basel predigen,
den überlassen wir mit Heine den Engeln und den Spatzen.

Und so nötigt uns die Controverse der beiden Pfarrer in
Basel nur ein Lächeln ab. Hoffnungen, dass sie die ehristliche
Religion von mythologischen Zutaten befreien, hegen wir
keine. Die geistlichen Auguren werden sich doch wiederfinden.

Auch in geistigen Dingen ehrliche Charaktere schulen
sich nur durch Klarheit des Denkens und arbeiten nicht mit
faulen Kompromissen und feigen Vertuschungen.

Bugen Traber, Basel.

Ist Eheberatung Kulturbolschewismus?
Von Dr. F. Limacher, Bern.

Mit diesem modernsten Schlagwort suchen die akademischen

und die nicht intellektuellen Vertreter der Reaktion
die Menge kopfscheu zu machen. Alles, was zeitgemäss sich
als «Neu» entwickelt hat und sich entsprechend dem moder-
nne Denken und conform mit der neuzeitlichen Entwicklung
ausgestaltet, ist in den Augen dieser Vertreter vergangener
Zeiten mit allen Mitteln, ob auch ab und zu in ganz unfairer
erbärmlich niederer Art und Weise, zu bekämpfen.

Zu diesen Institutionen gehört selbstverständlich auch die
Eheberatung, wie sie in jüngster Zeit als notwendige
Institution sich besonders in grösseren Städten einzubürgen
beginnt. Interessant ist dabei, dass sogar von Aerzten dagegen
in geheimer und verdeckter Form viel mehr, als auf
öffentlichem Forum, gearbeitet wird. Ob wohl nicht die Angst,
Kunden zu verlieren, dabei eine Rolle spielt?

Sehen wir uns nun diese Institution etwas näher an. In
'Zürich ist schon Grossbetrieb, die Zürcher dürfen sich aber
mit einem Betriebsfond von Fr. 15,000. — auch sehen lassen.
Ebenfalls Lausanne besitzt bereits eine solche Institution im
Betrieb und in St. Gallen werden zur Zeit Vorbereitungen
zur Einführung getroffen. Auch in Bern ist die Eheberatung
seit zirka 5 Monaten im Betrieb. Sehen wir uns diese
Verhältnisse etwas näher an.

Um eine Neuerung irgendwelcher Art in Betrieb setzen
zu können, sind vor allem zwei Dinge nötig, einmal Geld
und dann Lokalitäten, in denen gearbeitet werden kann. In
Bern hatte man, um Kosten zu ersparen, die Absicht, mit der
städtischen Schuldirektion in Verbindung zu treten, um eventuell

von ihr disponible Lokalitäten au erhalten, z. B. im
Schularztamt oder in irgend einem Schulhaus. Aber die
Verhandlungen verliefen resultatlos, und so war man genötigt,
sich anderweitig umzusehen. Da war der Alkohol-Fürsorgeverein

so liebenswürdig, uns für bestimmte Stunden seine
Lokalitäten zur Abhaltung der Konsultationsstunden gegen
ein geringes Entgelt abzugeben. Damit war die Eheberatungsstelle

unter Dach gebracht.
Nun die Geldbeschaffung! Für dieselbe gab es zwei Quellen,

die private, durch Eintritt in den Verein und Bezahlen
von Beiträgen, und die Inanspruchnahme der öffentlichen


	Halber und ganzer Wahrheitseifer

