Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)
Heft: 21
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

162 DER FREIDENKER

Nr. 21

sténdigung mehr dienen als Wiahrhaftigkeit? Zur Wahrhafiig-
keit gehdrt es aber auch, dass diejenigen, die langst die kirch-
lichen Dogmen als iiberwunden abgestreift haben, auch der
Organijzation, die diese lehrt wnd ihren Angehdrigen als
Lebensrichtlinien auf den Weg gibt, den Riicken kehren. Um
finanzieller Vorteile willen darf auch die Kirche nicht die
Aufforderung zur Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit als Eingriff
in den religiésen Frieden betrachten.

Ich betone, dass es nicht meine Absicht ist, mit meinen
Ausfiihrungen- die weltanschaulichen Gegensitze zu verschar-
fen, sondern im Gegenteil mit beizutragen am religiésen Frie-
den. Wir Freidenker haben des oftern in der Tat bewiesen,
dass wir gerne mit andern Organisationen zusammenarbeiten
zur Erreichung unserer allgemeinen Ziele. Auch wenn die dar-
gebotene Hand oft ausgeschlagen wurde, weil man uns nur
aus den Beschreibungen der Gegner kannte, so werden wir
im Interesse eines wirklichen Gemeinwohls immer wieder
versuchen mit allen Mitmenschen so zu verkehren, wie wenn
sie mnserer Lebensanschauung waren. Hunderttausende
Schweizer stehen ja in der Praxis auf unserm freigeistigen
Boden, sonst hatten wir keine freie Wissenschaft und For-

schung, micht eine Kultur, die durch und durch weltlich ist.

Es ist eine Tatsache, die jeder wahrhafte Mensch zugeben
muss, die auch schon 6fters von Vertretern der Kirche einge-
sehen wurde: «Die ungeheure Mehrzahl der Menschen lebt
heute unbefangen ihren endlichen Zwecken, und sie hat darum
nichts an Sittlichkeit verloren, denn -im irdischén Wirken
erprobt wich die echte Tugend.» Eine Zusammenarbeit der
frei denkenden Menschen (im weitesten Sinne der Wortes!)
mit den Glaubigen ist moglich, aber nur auf der Basis einer
tatsichlichen Glaubens- und Gewissensfreiheit, die der Wahr-
heit freie Bahn schafft indem sie jede Ueberzeugung achtet
und schiitzt, die getragen ist von jener wahren Toleranz, die
authort zobald sie es mit Schein, Lug, Trug und Intoleranz zu
tun hat. Bedingung fiir einen wahren Fortschritt der Mensch-
heit ist die Amerkennung jener Sittlichkeit, die Heinrich von
Treitschke, der grosse deutsche Historiker vom Ende des letz-
ten Jahrhunderts, folgendermassen umschreibt: «Und weil von
den fortschreitenden regsamen Geistern, welche allein Bewe-
gung bringen in das geistige Leben, eine grosse Zahl die Hal-
len der Kirche nieht mehr betritt, ebendeshalb tfreibt in der
Kirche die gedankenlose Tragheit, die beschrinkte Unduld-
samkeit ein so anges Wesen, ebendeshalb gehen Staat und
Kirche dahin in dem behaglichen Wahne, dass mnser Volk
noch dimmer aus lauter glaubigen Katholiken, Protestanten,
Juden bestehe. Eine lange Frist mag noch verfliessen, bis die
humane Auffassung von Religion so allgemein und unwider-
stehlich geworden, dass die Fiktion, der sittliche Mensch

miisse einer Kirche angehéren, aus unseren Gesetzen verbannt
werden kann.»

Eine recht verstandene und recht ausgelegte Glaubens- und
Gewissensfreiheit ist nichts anderes als die Formel fiir diese
humane Auffassung der Religion und Sittlichkeit, die auch die
klare, ruhige Meinung aller Denkenden beriicksichtigt, die sich
sagen: «Wie gebrechlich immer die Einrichtung der Welt, so
gebechlich ist sie nicht, dass der sittliche Wiert des Menschen
von Dingen abhdngen sollte, die ein fester Wille, ein beson-
nenes Denken nicht meistern kanny.

Wissenschaft und Religion.
Eine Amsicht Chapman Cohens.

.

Unter dem Titel «Aussichien und Ansichien» bringt das
Organ der britischen Freidenker-Gesellschaft «The Freethin-
ker» in London wdochentlich je einen Artikel des langjihri-
gen Redaktors Chapman Cohen, der seit Foote’s Tod (1915)
zugleich Prisident der genannten grossen freigeistigen Ver-
einigung ist. In Nr. 24 der erwahnten -Zeitzchrift (11. Juni ds.
Jahrg.) entwickelt der hervorragende Denker betreffs Gegen-
itberstellung von Wissenschaft und Religion sehr bemerkens-
werbe Amsichten, die es verdienen, weil aktuell, auch von Frei-
denkern des Festlandes in Betracht gezogen zu werden. Ich
entnehme dem betreffenden Artikel die beiden mittleren Para-
graphen, lasse sie hier in wortlicher Uebersetzung folgen und
wende sodann Cohens Schliisse in Kiirze anschliessen.

Zivilisation und die Gitter: — Die Zivilisation und der
Glaube an Gottheiten haben sich in umgekehrten Verhaltnis-
sen entwickelt. Nicht der Atheist allein ist es, der dies sagt,
die verschiedenartigsten (Gottglaubigen sprechen es ebenfalls
aus. Wenn unsere Missionare Mitleid zu emregen und den
Geldsackverschluss ihrer Gimpel zu lockern wiinschen, dann
verweilen sie beim Hinweis auf das Uebel, das die Religion
auf Leute ausiibt, die weniger zivilisiert sind als sie selbst (als
die Missionare ist hier gemeint — der Uebers.). Aber die
Mehrzahl der Uebel, auf die sich die Missionare hiebei bezie-
hen, angefangen bei der Menschenfresserei wind ja rein reli-
giosen Ursprungs. Ich bin ganz der Mesinung der Missionare,
insofern, als solche Volkerstimme nie ziviliziert sein werden,
solange ihr rveligidser ‘Glaube nicht zusammengebrochen sein
wird. .Aber dies bleibt ebenso wahr, wenn man es auf die
Christen bezieht, in gewissen Graden bleibt es auch _fiir
irgendwelche andere Korperschaften auf dem Erdenrunde
wahr. Der Wilde ist bloss ein besonderes und auffallenderes
Beispiel fiir diese Wiahrheit, als der Christ es ist. Der Wilde

Reuilleton.

Geschichtlicher Spaziergang durch die byzantinischen Baus
werke Ravennas.

Von Ernst Korner.

(Schluss.)

Bischofe u. Feudalherren balgten sich um den Besitz der Stadt, denn es
gehorte zu den Grundbegriffen jener mun schon seit 30 Jahren so
masslos iiberschiitzten Periode, dass man alles, was auf dem eigenen
Grund und Boden lebte, einfach als Privateigentum betrachtete. Nur
noch ab und zu wurde Ravenna von der grossen Geschichte gestreift.
Eine Tafel in S. Apollinare in Classe erinnert in pathetischen Wor-
ten daran, dass hier Otto III. eine kriftige politische Busse tun
musste. Im 13. Jahrhundert warf auch Ravenna mit den anderen
italienischen Stidten das unwiirdige Joch der Grundherrenherrschaft
ab und wurde Stadtrepublik. Aber der Handel war zu gering, die
geopolitische Lage schon damals zu schlecht, um ein starkes- kultur-
fihiges Biirgertum hervorzubringen. Ravenna blieb ein Landstédt-
chen, so friedlich, dass der grosse Dichter Dante bei einem raven-
natischen Freunde politischen Schutz suchen konnte. 1321 starb er
hier; sein im 18. Jahrhundert erbautes Grabmonument ist einzig inter-
essant durch die Geschichte der Kampfe, die im 16.Jahrhundent
zwischen den Ravennaten und Florentinern um die Gebeine des
Dichters entbrannt sind. Dantes Sarg war fiir die beiden Stadte
schon damals eine Prestigefrage, und auch heute schadet es dem

Fremdenverkehr Ravennas nicht, dass die Knochen des Dichters wie-
der in der Stadt sind.

Unsere Wanderung durch die Stadt Ravenna und ihre Geschichte
ist beendet. Wir gehen durch die stillen, sehr sauberen Strassen
mit ihren freundlichen, meist niichternen Hé#usern, hinter deren
Scheiben sich wer weiss was fiir Schicksale verbergen. Wiinschen
wir diesen Menschen gute Zeiten, bessere jedenfalls als die der
Galla Placidia, des Theodorich und des Justinian, denn was hat der
Glanz der Grossen je dem Volke geniitzt!

Die Rolle der Arbeit in de Menschwerdung.
Von Otto Wolfgang, Wien.

Nicht Gott hat den Menschen geschaffen, sondern die Arbeit,
sagt Engels und verweist damit darauf, dass der Urmensch anders
sich nie aus dem Tierreich hétten erheben kénnen.

Bekanntlich durchlauft das menschliche Embreyo mit Kiemen und
Schwanz in wenigen Monaten die Stufenleiter der Entwicklung des
prahistorischen Menschen, bis er, um sein Fortkommen zu fristen,
vom Wassertier zum Landbewohner wurde und bis er hier schliess-
lich genétigt wurde, sich auf den Hinterbeinen aufzurichten — sei
es, weil er stindig Friichte von den Biumen riss oder in den Baum-
kronen Zuflucht vor grosseren Tieren suchte. Jedenfalls hat sich der
Urmensch durch verschiedene Erdkatastrophen erhalten konnen,
wozu nicht wenig seine Eignung zu gemischter Kost beitrug. Wenn
es auch richtig ist, dass sein Schédelbau vorwiegend auf den Pflan-



Nr. 21

DER FREIDENKER 163

ist weniger zivilisiert als der Christ, weil er religitser ist, der
Christ ist zivilisierter als der Wilde, weil er weniger reli-
gits ist. .

Dies ist bloss eine andere Wendung fiir die Behauptung,
dass ‘Kulbur von der Regierung der Gottheiten abhingt. Selbst
bevor der Mensch sich dessen voll bewusst wird, warum er
gewisse Dinge tut, hat er sich so zu verhalten, dass er die
Gottheiten behandelt, als wiren sie gewissermassen entbehr-
liche Faktoren. .

Es gibt ein hervorragende Amnthropologenschule, welche
dazu steht, dass die Kultur erst dann begann, als der Mensch
gelernt hatte, seine Nahrungsmittel sich anzubauen, anstatt
sie sich zu erjagen. Aber um dies zu tun, hatte er den Boden
vorzubereiten, Samen zu sien und seine Ernte einzuheimsen.
Freilich in jenen Tagen waren die Gottheiten immer noch mit
diesen wissenswerten Prozeduren vermengt und, in der Tat
haben wir sogar noch Leute, die noch in Form von Friihlings-
u. Erntefesten solchen Halbzauber von Gebrauchen beibehalten.

Aber als der Mensch anfing Nahrungsntittel anzupflanzen
und zu ziichten, gelangte er zur Erkenntnis, dass sein eigen
Wissen und sein eigener Fleiss zur Erlangung vorteilhafter
Erfolge vonnoten seien.

Zuerst beginnt also die menschliche Urteilskraft in etwas
mitzuzéhlen, mehr Geltung erringt sich sodann die Beherr-
schung ihn umgebender Kréfte durch den Menschen und von
dieser Stufe an bis zur volligen Ausschaltung der Gottheiten
liegt bloss die Frage des Grads, der Entwicklung mund des
Zeitraums. Die Amfangsstufe der Kultur ist stets und iiberall
bei ider unmittelbaren Herausforderung des ‘Menschen an die
Gottheiten zu suchen. Durch sie wird die aufddémmernde
Erkenntnis der Wahrheit erwiesen, dass die Welt, worin wir
leben eine erkennbare, eine kontrollierbare Welt ist und dass
wir uns micht um Gottheiten zu scheren brauchen, um aus ihr
das fiir uns beste zu erlangen.

Wissenschaft und Religion: — Aus oben erw#hnten -‘Anfin-
gen wurde des Menschen Unabhingigkeit geboren mnd nach
entwickelterem Selbstbewusstsein die Wissenschaft. Und Wiis-
senschaft ist in ihrem Wesen unausrottbar atheistisch. W ahr-
haftige Wissenschaft ist nur dann moglich, wenn selbst bloss
die Mdglichkeit einer Einmischung von seiten einer aussen-
stindischen Macht ausgeschlossen ist. Wissenschaft schliesst
Voraussicht in sich und Voraussicht umfasst nicht nur die
Kenntnis von dem was geschehen ist und geschieht, sondern
auch die Ueberzeugung, dass was geschehen wird, substanziell
dem, was bereits geschehen ist dhnlich sein wind. Wlsb.en:sﬁha.ft
ist mur ganz, wenn dies als feststehend gilt.

Die Formel fiir Wissenschaft ist: «Gegeben dies, so folgt
jenes», also raumt sie keinem iibernatiirlichen Wirken irgend-

welcherart ein Dazwischentreten ein und so gewahrt sie auch
der Beantwortung des Gebets keinen Raum. In ihrer nachsich-
tigsten Deutung setzt die Wissenschaft die Gottheit beiseite,
hochstens besagt sie, dass falls die Gottheit existiert, sie micht
einschireitet. Hieraus ergibt sich aber unmittelbar die Gleich-
stellung des Tatenlosen mit dem Nichivorhandenen.

Die Menschheitsgeschichte zeigt uns ein prichtiges Pano-
rama der verschiedenartigsten Tollheiten, aber nie weist sie
auf diesen iallerhtchsten Unsinn hin, dass Ménner wnd Wieiber
fortfahren an einen Gott zu glauben, sogar nachdem sie iiber-
zeugt sind, dass selbst im Falle er existiert, er nichls tul.
Heutzutage und in der Welt wirklicher Vorkommnisse ist Gott
der am wenigsten anstellige unter den Arbeitslosen.

Wenn ich sage, dass die Wiissenschaft Gott als etwas ginz-
lich Belangloses entlésst, so meine ich selbstverstandlich die
Wissenschaft, nicht die Wissenschafter. Bedauerlicherweise
befinden wsich hierzulande * eine |ganze Amzahl von Wissen-
schaftern, die jederzeit dazu bereit sind, zwischen Wiszen-
schaft und Religion eine Verséhnung zu vermitteln zu suchen,
womit sie nie was anderes meinen kdonnen — selbst wenn ganz
aufrichtig — als eine Vernunftgem#ssmachung ihrer eigenen
religiosen mnd vorwissenschaftlichen Ueberzeugungen. Aber
ihr Gott spielt keine Rolle in ihrer wissenschaftlichen Arbeit,
in ihr finden sie fiir ihn nichts zu tun und bei allen ihren
Berechnungen und Untersuchungen wird fiir die Betitigung
eines Gottes nichts eingerdumt. In der Theorie enteignen sie
den Atheismus, machen ihn sich aber in der Praxis zu eigen.
In der Gesellschaft glauben sie an einen Gott, aber micht im
Laboratorium. In ihren Mussestunden mogen sie fiir ihn Vier-
wendung finden, aber in ihrer Werkeltagswelt hat er keinen
Platz. )

Soviel iiber diese zwei Punkte. Seine Schliisse zieht Co-
hen nun, indem er davon ausgeht, dass der Glaubige nicht in
einer Welt lebt, die von derjenigen verschieden ist, worin der
Unglidubige lebt, denn beide leben in derselben Welt. Biolo-
gie und Psychologie rechnen den Unsterblichkeitsglauben zu
den ginzlich diskreditierten Spekulationen. Dazu zwang sie
die Unfassbarkeit und Unbegreiflichkeit, die in der Behaup-
tung steckt, dass eine und dieselbe Personlichkeit, die sich
in dieser Welt und in diesem menschlichen Leben entwickelt
hat, die Fahigkeit bes#sse, in irgend einer anderr Daseins-
form weiter zu leben. Es gibt aber gegenwirtiz Wissen-
chaften wie Prof. Huxley, Driesch u. a., die trotz allem
schliesslich — wohl um es mit den Kirchen und ihren vielen
Anhéngern nicht zu verderben — die Frage der Seele und

*) Auch anderswo, z. B. der deutsche Biologe Hans Driesch und
viele andere moderne Wissenschafter verschiedener Linder.
Der Ueberselzer.

zenfresser hinweist, so fehlt ithm doch der Wiederkauermagen, der
es ihm erméglichen wiirde, mit nur pflanzlicher Nahrung ohne
gesundheitliche Storungen das Auslangen zu finden (wie die Vege-
tarier und und Rohkéstler glauben machen wollen, dass es gut wire).
Andererseits hat sein Gebiss auch typische Merkmale des Fleischfres-
sers, ohne dass der Mensch die Moglichkeit besésse, seine tierische
Nahrung selbst zu «reissen», d .h. mit dem Maule zu erlegen. Hierzu,
wie auch zur Verteidigung, bedurfte er vor allem materieller Hilfs-
werkzeuge und nur, weil es ihm gelang, sie sich zu beschaffen,
konnte er seine Ant retten und hoherentwickeln.

Der Urmensch konnte sich im Kampfe gegen reissende Tiere
auf nichts anderes verlassen als auf seine Gewandtheit und Klug-
heit. Er hatte keine Krallen und Pranken, keinen Schnabel, noch
sonst eine natiirliche Waffe und schon darmum war er genotigt, stian-
dig in Herden zu bleiben. Die Hende war in Not und Gefahr zusam-
mengeschweisst, sie hatte kollektive Interessen der Verteidigung,
Abwehr und Nahrungsbeschaffung. * Eine besondere Eifersucht im
Verkehr der Geschlechter konnte sich das Ménnchen nicht erlauben,
weil es sich damit ausserhalb der Herde gestellt hiitte und ohme sie
umgekommen wire. Alles gehorte allen, war kollektiv.

Das Individuum ging also zwar im Kollektiv unter, aber indem
seine Sicherheit erhoht war, konnte es seine individuellen Fahigkei-
ten ungestorter entwickeln. Wenn fiir die schone Zeit Nester in den
Baumwipfeln geniigten, wobei Zweige und Lianenstengel verfloch-
ten wunden, bedurfte es fiir die Regenzeit schiitzender Hohlen und
Gruben, die, soweit sie sich nicht vorfanden, gegraben werden muss-
ten. Aus der Synthese dieser ersten -Arbeitsprozesse: aneinander-

fiigen und verflechten bzw. aufbrechen, lésen, graben, andererseits
entsteht die Wurzel des primitiven Denkens des zukiinftigen Men-
schen.

Die ersten Werkzeuge und Gerite — ein spitzer oder scharfer
Stein, eine mit Wasser vollgelaufene Schalenhilfte einer Frucht usf.
— fanden sich zufillig umd dienten als Ergénzung der natiirlchen
Organe des Urcme.nsc;hen. Dabei entwickelte siwch vor allem das Organ
der Hand, bis es mach langem Zeitraum fahig wurde, natiirliche
Rohmaterialien bewusst zu Wierkzeugen zu verarbeiten (behauen
von Steinen u. a.). Wir finden die dialektischen Gegensitze: Ver-
einigen — Zerlegen, sprachlich wieder auf einer hoéheren Stufen-
leiter der Produktion: im primitiven Flechien (daraus spater Weben
und Spinnen) und im Zerschlagen oder Zermahlen von Friichten,
Korn und déergleichen. Die Zihne, mit denen zermalmi wurde, sind
die Mahlzihne, sie arbeiten bei der Mahlzeit wie die Mahilsteine;
das auf einmal zum mahlen gegebene Korn heisst Malier, das Pro-
dukt Mehl (daraus Miihle, Miiller; ein Mahl, das ist Staub verur-
sachendes Tier, heisst Milbe, usf.), Staubabfall ist Miill, beim Aus-
werfen der zerfallenden Erde entsteht die Mulde, daraus der Name
des Maulwurfes (mhd. molte-Erde). Vor allem Malen muss man die
Farben reiben. Im Franzosischen bedeutet Maille die Masche,
Schlinge, Litze, dagegen Maillerie die Hanfmiihle (ebenso:moulin-
Miihle; mouliner: aufwiihlen [durch Wiirmer!] oder Seide® zwir-
nen!), und Mailleau, Maillet der Klopfel, Schlegel, Hammer, latei-
nisch Malleus, russisch Molotok (Malot), Molotila-Dreschflegel,
molobj-mahlen wsf. Die Ernte, das Getreide, - lat. Messis, wird
geschnitten — althochdeutsch «mezzo», daraus der Steinschneider:



164 . DER FREIDENKER

Nr. 21

ihrer Unsterblichkeit, sowie also der Moglichkeit eines zu-
kiinftigen ewigen Seelenlebens einfach als «unentschiedeny
hinstellen oder als «dahingestell> erklaren. Sie behaupten
also, die Wissenschaft hétte nichts weder dafiir, noch da-
gegen zu sagen!

Wenn Einer einer Behauptung bis an ihre Euatstehungs-
quelle nachgegangen ist und erkannt und nachgewiesen hat,
dass sie rein nur auf Einbildung beruht, wie kann dann
einer noch sagen, dass die Wahrheit eben dieser Behaup-
tung unentschieden bleibt?

Jedoch die wissenschaftliche Kritik- des Glaubens an eine
Seele und ihrem Ueberleben des Todes ist ja mehr als eine
blosse Kritik an einer Spekulation, sie kommt praktisch dem
Beweise fiir die Falschheit dieses Glaubens gleich.

Solche Wissenschafter, wie Huxley und Konsorten, moch-
ten Sinn und Unsinn, beide nebeneinander bestehen lassen.

K. E. P.

Halber und ganzer Wahrheitseifer.

Das scliweizerische Protestantenblatt enthilt gelegentlich
eine Beilage, betitelt «Theologische Umschau». In dieser Bei-
lage, Nr. 11 vom 2. September, verteidigt sich Herr Pfarrer
Wialdburger in Basel gegen die Angriffe seines Amtsbruders,
des Herrn Pfr. Dr. Handmann, bis vor kurzem Prisident des
Kirchenrates. Hauptamtlich im Nebenamt ist Herr Pfarrer Dr.
Handmann ausserordentlicher Professor an der theologischen
Fakultiat der Basler Hochschule.

Wie wir einer «Vorbemerkungs in dieser Umschau ent-
nehmen, beniitzte der abtretende Prasident des Kirchenrates
(Herr Pfr. Handmann) «die fiir ihn nicht mehr wiederkeh-
rende Gelegenheit, auf Grund von einseitigen Alarmrufen
..... den Radioprediger (Herr Pfr. Waldburger) des Him-
melfahrtsabends als Beispiel rationalistischer, unerlaubter
Predigtweise offentlich und amilich zu denunzieren».

Herr Pfr. Waldburger beschreitet nun den Weg der Ab-
wehr, indem er seine Radiopredigt in extenso publiziert, zum
Beweise seiner Behauptungen auf . zahlreiche Bibelstellen
verweist und dann in einem Nachwort mit seinem buchstaben-
gldubigen Amtsbruder und Lehrer der sogenannten Gottes-
wissenschaft abrechnet, wohl zum Aerger aller Berufskolle-
gen und zur Freude aller Freidenker.

Was hat denn dieser «rationalistischey (?) Prediger Wald-
burger verbrochen? Er erzidhlte, dass man sich alle Miihe ge-

geben habe, die Himmelfahrtserzihlungen an feste Orte zu.

binden und handgreiflich zu machen, zu materialisieren. Die
Himmelfahrt Christi sei eine geistige Wahrheit und nicht an
diesen oder jenen Ort gebunden. Man habe die geistige Wahr-

heit zu vergrobern versucht, in sinnliche Formen und Vor-
stellungen zu pressen und ihr damit Schaden zugefiigt usw.

Es geht aus der Abwehr des Herrn Pfarrer Waldburger
leider nicht hervor, was Herr Pfr. Handmann auszusetzen
wusste. Wir miissen uns mit der Tatsache begniigen, dass
Pfr. Handmann seinen Amtsbruder als rationalistischen Pre-
diger und seine Art, zu predigen, als <unerlaubts bezeichnete.

Das geniigt, um die Tendenz des sich als kirchlichen Ober-
hirten wihnenden Herrn Prof. Dr. theol. und Pfarrer Hand-
mann zu kennzeichnen. Es liegt zwar Ironie in-den Worten
des Herrn Pfarrer Waldburger, mit denen er seinen «posi-
tiven> Angreifer abfertigt; denn die Lehren, die Waldburger
demi Handmann erteilt, . gelten auch fiir den angegriffenen
Zwinglipfarrer Waldburger. Auch er, der glaubt, das Him-
melfahrtsfest verniinftig zu deuten, haftet immer noch an
einem iiberirdischen «Gotty, mit dem er am Himmelfahrts-
fest geistige Verbindung sucht. Aber héren wir zu unserem
Ergétzen, wie Herr Pfarrer Waldburger den sich als prote-
stantischen Papst in Basel fithlenden Herrn Pfr. Handmann
heimschickt:

«Wie kann ein zum wissenschaftlichen Lehramt beru-
fener Theologe solch schillernden Vorwurf (rationalistisch)
erheben? Entweder ist rationalistisch fiir ihn der Verzicht
auf alle nicht ausschliesslich verstandesmissigen Kriifte
und Wahrheiten in der Erfassung von Jesu eigener Frém-
migkeit, in der Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes
und in der Durchdringung des menschlichen Seelenlebens.
Denn ohne die ernstliche, wenn auch vielleicht unfertige
Losung dieser drei Aufgaben, kann man weder Theologe
noch Pfarrer sein. Oder rationalistisch heisst fiir meinen
Angreifer: die gottgegebene Vernunft wird zu Unrecht be-
ansprucht, als Organ zur Priifung, Abkldrung, reinlichen
Herausarbeitung der Wahrheit und zu ihrer bestméglichen
Vertretung.»

Beschiftigen wir uns bei diesem Anlasse auch noch mit
dieser «Himmelfahrtspredigt> des Herrn Pfr. Waldburger, die
durch das Radio, das im «Lande der Freiheits den Freiden-
kern nicht zur Verfiigung steht, weite Verbreitung fand. Er
frigt u. a, Warum kommen die Menschen mit dieser Welt
nicht mehr zurecht? Seine Antwort: Weil die Welt fiir sie
nicht mehr Offenbarung Gottes ist! Die Himmelfahrt mit
ihrem urspriinglichen Sinn wolle helfen und den rechten Weg
zeigen. Diese Himmelfahrt gehe nicht durch das enge Loch
einer Kapellenkuppel, sondern durch die Menschenherzen
Zum V:atler, der im Himmel ist. Die Seele suche und finde
die Quelle, aus der sie selber stammt (?), die Heimat, zu
welcher sie sich wiahrend ihrer Pilgrimschaft zuriicksehnt, die
freundliche und giitige Kraft, welche sie in wiahrender Le-

Steinmetz, die Metzelei, der Metzger, und die Metze als Getreide-
mass (von: Messen; vergleiche Messe fiir Ort der Mahizeit, dann
Kirchenfeier, weil bei Feierlichkeiten Fest-Miler iiblich waren
(z. B. Abendmahl), vergleiche franzosisch «metsy fiir Speisen, Ge-
richte usf.).

Durch Werkzeug, das Zeug, mittels welchem ein Werk verrichtet
wurde, wurde die Hand verfeinert, diese geschultere Hand erzeugte
verfeinertes Werkzeug und beides zusammen produzierte ein ver-
feinertes, geschulteres Denken.

Damit beginnt die Menschwerdung: das Tier «arbeitets nicht,
denn nur die bewusste Tatigkeit vermittels Werkzeugen und mit
einem gewissen Endziel kann als Arbeit bezeichnet werden. Aus
den kiinstlichen Erzeugnissen entstehen schliesslich Erzeugnisse
der Kunst. Die Arbeit differenziert, sie entfaltet den Radius des
Wirkens und des Denkens und legt damit den Anfang fiir die histo-
rische Entwicklung des Menschen -einerseits, des Privateigentums
und der Klassenherrschaft andererseits. Es kommt zu einem Ueber-
fluss an phantastischen Formen der primitiven Werkzeuge, ohne
dass ihre Wirksamkeit gesteigert wird. Dem entspricht der unge-
heure Formenreichtum aller primitven und alten Sprachen ohne

Steigerung der Ideen; am Ende der Entwicklung wird das Denken

und Sprechen, mit den Werkzeugen, einfach aber vollkommen, es
kommt zu einer immer hoheren Amnalyse (Zerlegung) der einzelnen
Erscheinungen und Syathesen.

Die Arbeitswerkzeuge der primitiven losten den wurzeitlichen
Verband der Horde auf, schufen Privateigentum und Klassenspal-

tung; in ihrer letzten mnd hochsten Konsequemz fithren sie zum
Kollektiveigentum und zur klassenlosen Gesellschaft.

Der heroische Kampf einer Republik.

Damit ist wahrlich nicht der Kampf der deutchen Republikaner
gegen die Hakenkreuzritter gemeint. Es ist vielmehr jener grandiose
Kampfe gemeint, den die franzosischen Republikaner wihrend der
Dreifussaffare vor 40 Jahren gegen die Nationalisten, Monarchisten,
Antisemisten und alle Feinde der Republik fithrten. Wilhelm Her-
zogs grosses, historisches, dokumentanisches Werk «Der Kampf einer
Republiky zeichnet die soziale, politische, wintschaftliche und geistige
Bewegung, die durch die «Affire> um 1900 in Frankreich ausgelost
wurde.

Die Biichergilde bringt in ihrem Oktoberheft Ausziige aus diesem
Werk mit einer Reihe von Illustrationen, Portrits von Jaurés, Zola,
und Karikaturen von Steinlen.

Ausser diesem Werke werden als Neuerscheinungen moch ange-
zeigt: «Neuland unter dem Pflug», die romanhafte Darstellung der
Kollektivisierung eines russischen Dorfes von Michail Scholochow;
und «Die blaue Kiistey, der neue isldndische Roman von Knistmann
Gudmundsson. Die Zeitschrift «Die Biichergilde» erhalten Gildemit-
glieder kostenlos.



	Feuilleton

