
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 21

Artikel: Wissenschaft und Religion

Autor: K.E.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


162 DER FREIDENKER Nr. 21

ständigumg mehr .dienen als Wahrhaftigkeit? Zur Wahrhaftig-
keit gehört es aber auch, dass diejenigen, die längst die
kirchlichen Dogmen als überwunden abgestreift haben, auch der
Organisation, die diese lehrt und ihren Angehörigen als
Lebensrichtlinien auf den Weg gibt, den Rücken kehren. Um
finanzieller Vorteile willen darf auch die Kirche nicht die
Aufforderung zur Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit als Eingriff
in den religiösen Frieden betrachten.

Ich betone, dass es nicht meine Absicht ist, mit meinen
Ausführungen die weltanschaulichen Gegensätze zu verschärfen,

sondern im Gegenteil mit beizutragen am religiösen Frieden.

Wir Freidenker haben des öftern in der Tat bewiesen,
dass wir gerne mit andern Organisationen zusammenarbeiten
zur Erreichung unserer allgemeinen Ziele. Auch wenn die
dargebotene Hand oft ausgeschlagen wurde, weil man uns nur
aus den Beschreibungen der Gegner kannte, so werden wir
im Interesse eines wirklichen Gem.einwohlB immer wieder
versuchen mit allen Mitmenschen so zu verkehren, wie wenn
sie unserer Lebensanschauung wären. Hunderttausende
Schweizer stehen ja in der Praxis auf unserm freigeistigen
Boden, isonst hätten wir keine freie Wissenschaft und
Forschung, nicht eine Kultur, die durch und durch weltlich ist.-
Es ist eine Tatsache, die jeder wahrhafte Mensch zugeben
muss, die auoh schon öfters von Vertretern der Kirche eingesehen

wurde: «Die ungeheure Mehrzahl der Menschan lebt
heute unbefangen ihren endlichen Zwecken, .und sie hat idarum
nichts an Sittlichkeit verloren, denn im irdischen Wirken
erprobt isich die echte Tugend.» Eine Zusammenarbeit der
frei denkenden Menschen (im weitesten Sinne der Wortes!)
mit den Gläubigen ist möglich, aber nur auf dar Basis einer
tatsächlichem Glaubens- und Gewissensfreiheit, die 'der Wahrheit

freie Bahn schafft indem sie jede Ueberzeugung achtet
und ischützt, die getragen ist von jener wahren Toleranz, die
aufhört sobald sie es unit Schein, Lug, Trug und Intoleranz au
tun hat. Bedingung für einen wahren 'Fortschritt der Menschheit

ist die Anerkennung jener Sittlichkeit, die Heinrich von
Tireitschke, dar grosse deutsche Historiker vom Ende dies letzten

Jahrhunderts, folgendermassen umschreibt: «Und weil von
den fortschreitenden regsamen Geistern, welche allein Bewegung

bringen' in das geistige Leben, eine grosse Zahl die Hallen

der Kirche nicht mehr betritt, ebendeshalb treibt in dar
Kirche die gedankenlose Trägheit, die beschränkte Unduldsamkeit

ein so aiges Wesen, ebendeshalb gehen Staat und
Kirche dahin in dem behaglichen Wahne, dass unser Volk
noch immer aus lauter gläubigen Katholiken, Protestanten,
Juden bestehe. Eine lange F'rist mag noch verfliessen, bis die
humane Auffassung von Religion so allgemein und unwiderstehlich

geworden, dass die Fiktion, der sittliche Mensch

Feuilleton.
Geschichtlicher Spaziergang durch die byzantinischen Bau«

werke Ravennas.
Von Ernst Körner.

(Schluss.)

Bischöfe .u. Feudalharren balgten sich um den Besitz der Stadt, denn es

gehörte zu den Grundbegriffen jener nun schon seit 30 Jahren so
masslos überschätzten Periode, dass man .alles, was auf dem eigenen
Grund und Boden lebte, .einfach als Privateigentum betrachtete. Nur
noch ab und zu wurde Ravenna von der grossen Geschichte gestreift.
Eine Tafel in S. Apollinare in Classe erinnert in pathetischen Worten

daran, dass hier Otto III. eine kräftige politische Busse tun
musste. Im 13. Jahrhundert warf auch Ravenna .mit den anderen
italienischen Städten das unwürdige Joch der Grundherrenherrschaft
ab und wurde Stadtrepublik. Aber der Handel war zu gering, die
geopolitische Lage schon damals zu schlecht, um .ein starkes- kultur-
fähiges Bürgertum hervorzubringen. Ravenna blieb ein Landstädtchen,

so friedlich, dass der grosse Dichter Dante bei einem naven-
natischen Freunde politischen Schutz suchen konnte. 1321 starb er
hier; sein im 18. Jahrhundert erbautes Grabmonunient ist einzig
interessant durch die Geschichte der Kämpfe, die im 16. Jahrhundert
zwischen den Ravennaten und Florentinern um die Gebeine des
Dichters entbrannt sind. Dantes Sarg war für die beiden Städte
schon damals eine Prestigefrage, und auch heute schadet es dem

müsse einer Kirche angehören, aus unseren Gesetzen verbannt
werden kann.»

Eine recht verstandene und recht ausgelegte Glaubens- und
Gewissensfreiheit ist nichts anderes als die Formel für diese
humane Auffassung der Religion und Sittlichkeit, 'die auch die
klare, ruhige Meinung aller Denkenden berücksichtigt, die sich
sagen: «Wie gebrechlich immer die Einrichtung der Welt, so
gebeohlieh ist sie nicht, dass der sittliche Wert des Menschen
von Dingen abhängen sollte, .die ein fester Wille, ein besonnenes

Denken nicht meistern kann».

Wissenschaft und Religion.
Eine Ansicht Chapman Cohens.

Unter dem Titel «Aussichten und Ansichten» bringt das
Organ der britischen Freidenkar-Geselilischaft «The Freethinker»

in London wöchentlich je einen Artikel des langjährigen
Redaktors Chapman Cohen, der seit Foote's Tod (1915)

zugleich Präsident der genannten grossen freigeistigen
Vereinigung! ist. In Nr. 24 der erwähnten -Zeitschrift (11. Juni ds.
Jahrg.) entwickelt der hervorragende Denker betreffs
Gegenüberstellung von Wissenschaft und Religion sehr bemerkenswerte

Ansichten, die es verdienen, weil aktuell, auch von
Freidenkern .des Festlandes in Betracht gezogen zu werden. Ich
entnehme dem betreffenden Artikel die beiden mittleren
Paragraphen, lasse sie hier in wörtlicher Uebersetzung folgen und
werde sodann Cohens Schlüsse in Kürze anschliesisen.

Zivilisation und die Götter: — Die Zivilisation und der
Glaube an Gottheiten haben sich in umgekehrten Verhältnissen

entwickelt. Nicht der Atheist allein ist es, der dies sagt,
die verschiadenartiigstan Gottgläubigen sprechen es ebenfalls
aus.. .Wann unsere Missionare Mitleid au emriegen und den
Geldsackversehluss ihrer Gimpel au lockern wünschen, dann
verweilen sie beim Hinweis auf das Uebel, das die Religion
auf Leute ausübt, die weniger zivilisiert sind als sie selbst (als
die Missionare ist hier gemeint — der Uebers.). Aber die
Mehrzahl der Uebel, auif die sich die Missionare hiebei beziehen,

angefangen bei der Menschenfresserei isiind ja rein
religiösen Ursprungs. Ich bin ganz der Meinung der Missionare,
insofern, als solche Völkerstämme nie zivilisiert «ein werden,
solange ihr religiöser Glaube, nicht zusammengebrochen sein
wird. Aber dies bleibt ebenso wahr, wenn man es auf die
Christen bezieht, in gewissen Graden bleibt es auch .für
irgendwelche andere Körperschaften auf dem Erdemrunde
wahr. Der .Wilde ist bloss ein besonderes und auffallendeires
Beispiel für diese Wahrheit, als der Christ es ist. Der Wilde

Fremdenverkehr Ravennas nicht, dass die Knochen des Dichters wieder

in der Stadt sind.
Unsere Wanderung durch die Stadt Ravenna und ihre Geschichte

ist beendet. Wir gehen durch die stillen, sehr sauberen Strassen
mit ihren freundlichen, meist nüchternen Häusern, hinter deren
Scheiben sich wer weiss was für Schicksale verbergen. Wünschen
wir diesen Menschen gute Zeiten, bessere jedenfalls als die der
Galla Placidia, des Theodorich und des Justinian, denn was hat der
Glanz der Grossen je dem Volke genützt!

Die Rolle der Arbeit in de Menschwerdung.
Von Otto Wolfgang, Wien.

Nicht Gott hat den Menschen geschaffen, sondern dde Arbeit,
sagt Engels und verweist damit darauf, dass der Urmensch anders
sich nie aus dem Tierreich hätten erheben können.

Bekanntlich durchläuft das menschliche Embreyo mit Kiem en und
Schwanz in wenigen Monaten die Stufenleiter der Entwicklung des
prähistorischen Menschen, bis er, um sein Fortkommen zu fristen,
vom Wassertier zum Landbewohner wurde und bis er hier schliesslich

genötigt wurde, sich auf den Hinterbeinen aufzurichten — sei
es, weil er ständig Früchte von den Bäumen riss oder in den
Baumkronen Zuflucht vor grösseren Tieren suchte. Jedenfalls hat sich der
Urmensch durch verschiedene Erdkatastrophen erhalten können,
wozu nicht wenig seine Eignung zu gemischter Kost beitrug. Wenn
es auch richtig ist, dass sein Schädelbau vorwiegend auf den Pflan-



Nr. 21 DER FREIDENKER 163

ist weniger zivilisiert als der Christ, weil er religiöser ist, der
Christ ist zivilisierter als der Wilde, weil er weniger religiös

ist.
Dies ist 'bloss eine andere Wendung für die Behauptung,

dass •Kultur von der Regierung der Gottheiten abhängt. Selbst
bevor der Mensch sich dessen voll bewusst wird, warum er
gewisse Dinge tut, hat er sich so zu verhalten, dass er die
Gottheiten behandelt, als wären sie gewissermassen entbehrliche

Faktoren.
Es gibt ein hervorragende AnthiiopologaniS'chule, welohe

dazu steht, dass die Kultur erst dann begann, als der Mensch

gelernt hatte, seine Nahrungsmittel sich anzubauen, anstatt
sie sich zu erjagen. Aber um dies zu tun, hatte er den Boden
vorzubereiten, Samen zu säen und seine Ernte einzuheimsen.
Freilich in jenen Tagen waren die Gottheiten immer noch mit
diesen wissenswerten Prozeduren vermengt und, in der Tat
haben wir sogar noch Leute, die noch in Form von Frühlings-
u. Erntefesten solchen Halbzauber von Gebräuchen beibehalten.

Aber als der Mensch anfing Nahrungsmittel anzupflanzen
und zu züchten, gelangte er zur Erkenntnis, dass sein eigen
Wissen und sein eigener Fleiss zur Erlangung vorteilhafter
Erfolge vonnöten seien.

Zuerst beginnt also die menschliche Urteilskraft in etwas
mitzuzählen, mehir Geltung erringt sich sodann die Beherrschung

Ahn umgebender Kräfte durch den Menschen und von
dieser Stufe an bis zur völligen Ausschaltung der Gottheiten
liegt bloss die Frage des Grads, der Entwicklung und des
Zeitraums. 'Die An'fangsstufe der Kultur ist stets und überall
bei der unmittelbaren Herausforderung des Menschen an die
Gottheiten zu suchen,. Durch sie wird die aufdämmernde
Erkenntnis der Wahrheit erwiesen, dass die Welt, worin wir
leben eine erkennbare, eine kontrollierbare Welt ist und dass

wir uns nicht um> Gottheiten zu ischeren brauchen, um aus ihr
das für uns beste zu erlangen.

Wissenschaft und Religion: — Aus oben erwähnten Anfängen

wurde des Mianschen Unabhängigkeit geboren und nach
entwickelterem Selbstbewusstsein die Wissenschaft. Und
Wissenschaft ist in ihrem Wesen unausrottbar atheistisch-
Wahrhaftige Wissenschaft ist nur dann möglich, wenn selbst bloss
die Möglichkeit einer Einmischung von seiten einer aussen-
ständisohen Mjacht ausgeschlossen ist. Wissenschaft isobliesst
Voraussicht in sich und Voraussicht umfasst nicht nur die
Kenntnis' von dem was geschehen ist und geschieht, sondern
auoh die Ueberzeugung, dass was geschehen wird, substanziell
dem, was bereits geschehen ist ähnlich sein wird. Wissenschaft
ist nur ganz, wenn dies als feststehend gilt.

Die Formel für Wissenschaft ist': «Gegeben dies, so folgt
jenes», .also räumt sie keinem übernatürlichen Wirken irgend-

aenifresser hinweist, so fehlt ihm doch der Wiederkäuermagen, der
es ihm .ermöglichen würde, 'mit nur pflanzlicher Nahrung ohne
gesundheitliche Störungen das Auslangen zu finden (wie die Vegetarier

und und Rohköstler glauben machen wollen, dass es gut wäre).
Andererseits hat sein Gebiss auch typische Merkmale des Fleischfressers,

ohne dass der Mensch die Möglichkeit besässe, seine tierische
Nahrung selbst zu «reissen», d .h. mit dem Maule zu erlegen. Hierzu,
wie auch zur Verteidigung, bedurfte er vor allem materieller
Hilfswerkzeuge und nur, weil es ihm gelang, sie sich zu beschaffen,
konnte er seine Art retten und höherentwickeln.

Der Urmensch konnte sich im Kampfe gegen reissende Tiere
auf nichts anderes verlassen als auf seine Gewandtheit und Klugheit.

Er hatte keine Krallen und Pranken, keinen Schnabel, noch
sonst eine natürliche Waffe und schon darum war er genötigt, ständig

in Herden zu bleiben. Die Herde war in Not und Gefahr zusam-
mengeschwedsst, sie hatte kollektive Interessen der Verteidigung,
Abwehr und Nahmngsbeschaffung. Eine besondere Eifersucht im
Verkehr der Geschlechter konnte sich das Männchen nicht erlauben,
weil es sich damit ausserhalb der Herde gestellt hätte und ohne sie

umgekommen wäre. Alles gehörte allen, war kollektiv.
Das Individuum ging also zwar im Kollektiv unter, aber indem

seine Sicherheit erhöht war, konnte es seine individuellen Fähigkeiten

ungestörter entwickeln. Wenn für die schöne Zeit Nester in den
Baumwipfeln genügten, wobei Zweige und Lianenstengel verflochten

wurden, bedurfte es für die Regenzeit schützender Höhlen und
Gruben, die, soweit sie sich nicht vorfanden, gegraben werden müssten.

Aus der Synthese dieser ersten Arbeitsprozesse : aneinander-

welckerart ein Dazwischentreten ein und so gewährt sie auch
der Beantwortung des Gebets keinen Raum. In ihrer nachsichtigsten

Deutung setzt die Wissenschaft die Gottheit beiseite,
höchstens besagt sie, dass falls die Gottheit existiert, sie nicht
einschirieitet. Hieraus ergibt sich aber unmittelbar die
Gleichstellung des Tatenlosen mit dem Nichtvorhandenen.

Die Menschheitsgeschichte zeigt uns ein prächtiges Panorama

der verschiedenartigsten Tollheiten, aber nie weist sie
auf diesen allerhöchsten Unsinn hin, dass Männer und Wieiber
fortfahren an einen Gott zu glauben, isogar nachdem sie
überzeugt sind, dass selbst im Falle ew existiert, er nichts tut.
Heutzutage und in der Welt wirklicher Vorkoimmnisse ist Gott
der am wenigsten anstelliige unter den Arbeitslosen.

Wenn ich sage, dass die Wissenschaft Gott als etwas gänzlich

Belangloses entlässt, so meine ich selbstverständlich die
Wissenschaft, nicht die Wissenschafter. Bedauerlicherweise
befinden sich 'hierzulande * eine ganze Anzahl von
Wissenschaftern, .die jederzeit dazu bereit sind, zwischen Wissenschaft

und Religion eine Versöhnung zu vermitteln zu suchen,
womit isie nie was anderes meinen können — selbst wenn ganz
aufrichtig — als eine Vernunftgemässmachung ihrer eigenen
religiösen .und verwissenschaftlichen Ueberzeugungen. Aber
ihr Gott spielt keine Rolle in ihrer wissenschaftlichen Arbeit,
in ihr finden sie für ihn nichts zu tun und bei .allen ihren
Berechnungen und Untersuchungen wird für die Betätigung
eines Gottes nichts eingeräumt. In der Theorie enteignen sie

den Atheismus, machen ihn sich aber in der Praxis au eigen.
In der Gesellschaft glauben sie an einen Gott, aber nicht im
Laboratorium. In ihren Mussestunden mögen sie für .ihn

Verwendung finden, aber in ihrer Werkeltagswelt hat er keinen
Platz.

Soviel über diese zwei Punkte. Seine Schlüsse zieht
Cohen nun, indem er davon ausgeht, dass der Gläubige nicht in
einer Welt lebt, die von derjenigen verschieden ist, worin der
Ungläubige lebt, denn beide leben in derselben Welt. Biologie

und Psychologie rechnen den Unsterblichkeitsglauben zu
den gänzlich diskreditierten Spekulationen. Dazu zwang sie
die Unfassbarkeit und Unbegreiflichkeit, die in der Behauptung

steckt, dass eine und dieselbe Persönlichkeit, die sich
in dieser Welt und in diesem menschlichen Leben entwickelt
hat, die Fähigkeit besässe, in irgend einer andern Daseinsform

weiter zu leben. Es gibt aber gegenwärtig Wissen-
chaften wie Prof. Huxley, Driesch u. a., die trotz allem
schliesslich i— wohl um es mit den Kirchen und ihren vielen
Anhängern nicht zu verderben — die Frage der Seele und

*) Auch anderswo, z. B. der deutsche Biologe Hans Driesch und
viele andere .moderne Wissenschafter verschiedener Länder.

Der Uebersetzer.

fügen und verflechten bzw. aufbrechen, lösen, graben, andererseits
entsteht die Wurzel des primitiven Denkens des zukünftigen
Mensehen.

Die ersten Werkzeuge und Geräte — ein spitzer oder scharfeT
Stein, eine mit Wasser vollgelaufene Schalenhälfte einer Frucht usf.
— fanden sich zufällig und dienten als Ergänzung .der natürlichen
Organe des Unmenschen. Dabei .entwickelte sich vor allem das Organ
der Hand, bis es .nach langem Zeitraum fähig wurde, natürliche
Rohmaterialien bewusst zu Werkzeugen zu verarbeiten (behauen
von Steinen u. a.). Wir finden die dialektischen Gegensätze:
Vereinigen — Zerlegen, sprachlich wieder auf einer höheren Stufenleiter

der Produktion: im primitiven Flechten (daraus später Weben
und Spinnen) und im Zerschlagen oder Zermahlen von Früchten,.
Kom und dergleichen. Die Zähne, mit denen zermalmt wurde, sind
die Mahlzähne, sie arbeiten bei der Mahlzeit wie die Mahlsteine;
das auf einmal zum mahlen gegebene Kam heisst Malter, das
Produkt Mehl (daraus Mühle, Müller; ein Mahl, das ist Staub
verursachendes Tier, heisst Milbe, usf.), Staubabfall ist Müll, beim
Auswerfen der zerfallenden Erde entsteht die Mulde, daraus der Name
des itfswJwurfes (mhd. molte-Erde) Vor allem Malen muss man die
Farben reiben. Im Französischen bedeutet Maille die Masche,
Schlinge, Litze, dagegen Madllerie die Hanfimühle (ebenso :moulin-
Mühle; mouliner: aufwühlen [durch Würmer!] oder Seide*
zwirnen!), .und Mailleau, Maillet der Klöpfel, Schlegel, Hammer, lateinisch

Malleus, .russisch Molotok (Malot), Moloti.la-.Dreschflegel,
molotj-imahlen usf. Die Ernte, das Getreide, • lat. Messis, wird
geschnitten — althochdeutsch «mezzo», daraus der Steinschneider:



164 DER FREIDENKER Nr. 21

ihrer Unsterblichkeit, sowie also der Möglichkeit eines
zukünftigen ewigen Seelenlebens einfach als «unentschieden»
hinstellen oder als «dahingestellt» erklären. Sie behaupten
also, die Wissenschaft hätte nichts weder dafür, noch
dagegen zu sagen!

Wenn Einer einer Behauptung bis an ihre Entstehungsquelle

nachgegangen ist und erkannt und nachgewiesen hat,
dass sie rein nur auf Einbildung beruht, wie kann dann
einer noch sagen, dass die Wahrheit eben dieser Behauptung

unentschieden bleibt?
Jedoch die wissenschaftliche Kritik des Glaubens an eine

Seele und ihrem Ueberleben des Todes ist ja mehr als eine
blosse Kritik an einer Spekulation, sie kommt praktisch dem
Beweise für die Falschheit dieses Glaubens gleich.

Solche Wissenschafter, wie Huxley und Konsorten, möchten

Sinn und Unsinn, beide nebeneinander bestehen lassen.
K. E. P.

Halber und ganzer Wahrheitseifer.
Das schweizerische Protestantenblatt enthält gelegentlich

eine Beilage, betitelt «Theologische Umschau». In dieser
Beilage, Nr. 11 vom 2. September, verteidigt sioh Herr Pfarrer
Waldburger in Basel gegen die Angriffe seines Amtsbruders,
des Herrn Pfr. Dr. Handmann, bis vor kurzem Präsident des

Kirchenrates. Hauptamtlich im Nebenamt ist Herr Pfarrer Dr.
Handmann ausserordentlicher Professor an der theologischen
Fakultät der Basler Hochschule.

Wie wir einer «Vorbemerkung» in dieser Umschau
entnehmen, benützte der abtretende Präsident des Kirchenrates
(Herr Pfr. Handmann) «die für ihn nicht mehr wiederkehrende

Gelegenheit, auf Grund von einseitigen Alarmrufen
den Radioprediger (Herr Pfr. Waldburger) des

Himmelfahrtsabends als Beispiel rationalistischer, unerlaubter
Predigtweise öffentlich und amtlich zu denunzieren».

Herr Pfr. Waldburger beschreitet nun den Weg der
Abwehr, indem er seine Radiopredigt in extenso publiziert, zum
Beweise seiner Behauptungen auf zahlreiche Bibelstellen
verweist und dann in einem Nachwort mit seinem buchstabengläubigen

Amtsbruder und Lehrer der sogenannten
Gotteswissenschaft abrechnet, wohl zum Aerger aller Berufskollegen

und zur Freude aller Freidenker.
Was hat denn dieser «rationalistische» Prediger Wald-

burger verbrochen? Er erzählte, dass man sich alle Mühe
gegeben habe, die Himmelfahrtserzählungen an feste Orte zu
binden und handgreiflioh zu machen, zu materialisieren. Die
Himmelfahrt Christi sei eine geistige Wahrheit und nicht an
diesen oder jenen Ort gebunden. Man habe die geistige Wahr-

Steinmetz, die Metzeled, der Metzger, und die Metze als Getreide-
mass (von: Messen; vergleiche Messe für Ort der Mahlzeit, dann
Kiirchenfeier, weil bei Feierlichkeiten Fest-Mäler üblich waren
(z. B. Abendmahl) vergleiche französisch «mets» für Speisen,
Gerichte usf.).

Durch Werkzeug, das Zeug, mittels welchem ein Werk verrichtet
wurde, wurde .die Hand verfeinert, diese geschultere Hand erzeugte
verfeinertes Werkzeug und beides zusammen produzierte ein
verfeinertes, geschulteres Denken.

Damit beginnt die Menschwerdung: das Tier «arbeitet» nicht,
denn nur die bewusste Tätigkeit vermittels Werkzeugen und mit
einem gewissen Endziel kann als Arbeit bezeichnet werden. Aus
den künstlichen Erzeugnissen entstehen schliesslich Erzeugnisse
der Kunst. Die Arbeit differenziert, sie entfaltet den Radius des
Wirkens und des Denkens und legt damit den Anfang für die
historische Entwicklung des Menschen einerseits, des Privateigentums
und der Klassenherrschaft andererseits. Es kommt zu einem Ueber-
fluss an phantastischen Formen der primitiven Werkzeuge, ohne
dass ihre Wirksamkeit gesteigert wird. Dem entspricht der
ungeheure Formenreichtum aller primdtven und alten Sprachen ohne
Steigerung der Ideen; am Ende der Entwicklung wird das Denken
und Sprechen, mit den Werkzeugen, einfach aber vollkommen, es
kommt zu einer immer höheren Analyse (Zerlegung) der einzelnen
Erscheinungen und Synthesen.

Die Arbeiitswerkzeuge der prämitiven lösten den urzeitMchen
Verband der Horde auf, schufen Privateigentum und Klassenspal-

heit zu vergröbern versucht, in sinnliche Formen und
Vorstellungen zu pressen und ihr damit Schaden zugefügt usw.

Es geht aus der Abwehr des Herrn Pfarrer Waldburger
leider nicht hervor, was Herr Pfr. Handmann auszusetzen
wusste. Wir müssen uns mit der Tatsache begnügen, dass
Pfr. Handmann seinen Amtsbruder als rationalistischen
Prediger und seine Art, zu predigen, als «unerlaubt» bezeichnete.

Das genügt, um die^ Tendenz des sich als kirchlichen Ober-
hirten wähnenden Herrn Prof. Dr. theol. und Pfarrer Handmann

zu kennzeichnen. Es liegt zwar Ironie in den Worten
des Herrn Pfarrer Waldburger, mit denen er seinen
«positiven» Angreifer abfertigt; denn die Lehren, die Waldburger
dem Handmann erteilt, gelten auch für den angegriffenen
Zwinglipfarrer Waldburger. Auch er, der glaubt, das
Himmelfahrtsfest vernünftig zu deuten, haftet immer noch an
einem überirdischen «Gott», mit dem er am Himmelfahrtsfest

geistige Verbindung sucht. Aber hören wir zu unserem
Ergötzen, wie Herr Pfarrer Waldburger den sich als
protestantischen Papst in Basel fühlenden Herrn Pfr. Handmann
heimschickt:

«Wie kann ein zum wissenschaftlichen Lehramt berufener

Theologe solch schillernden Vorwurf (rationalistisch)
erheben? Entweder ist rationalistisch für ihn der Verzicht
auf alle nicht ausschliesslich verstandesmässigen Kräfte
und Wahrheiten in der Erfassung von Jesu eigener
Frömmigkeit, in der Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes
und in der Durchdringung des menschlichen Seelenlebens.
Denn ohne die ernstliche, wenn auch vielleicht unfertige
Lösung dieser drei Aufgaben, kann man weder Theologe
noch Pfarrer sein. Oder rationalistisch heisst für meinen
Angreifer: die gottgegebene Vernunft wird zu Unrecht
beansprucht, als Organ zur Prüfung, Abklärung, reinlichen
Herausarbeitung der Wahrheit und zu ihrer bestmöglichen
Vertretung.»
Beschäftigen wir uns bei diesem Anlasse auch noch mit

dieser «Himmelfahrtspredigt» des Herrn Pfr. Waldburger, die
durch das Radio, das im «Lande der Freiheit» den Freidenkern

nicht zur Verfügung steht, weite Verbreitung fand. Er
fragt u. a., Warum kommen die Menschen mit dieser Welt
nicht mehr zurecht? Seine Antwort: Weil die Welt für sie
nicht mehr Offenbarung Gottes ist! Die Himmelfahrt mit
ihrem ursprünglichen Sinn wolle helfen und den rechten Weg
zeigen. Diese Himmelfahrt gehe nicht durch das enge Loch
einer Kapellenkuppel, sondern durch die Menschenherzen
zum Vater, der im Himmel ist. Die Seele suche und finde
die Quelle, aus der sie selber stammt die Heimat, zu

welcher sie sich während ihrer Pilgrimschaft zurücksehnt, die
freundliche und gütige Kraft, welche sie in währender Le-

tung; in ihrer letzten und höchsten Konsequenz führen sie zum
Kollektiveigentum und zur klassenlosen Gesellschaft.

Der heroische Kampf einer Republik.
Damit ist wahrlich nicht der Kampf der deutchen Republikaner

gegen die Hakenkreuzritter gemeint. Es dst vielmehr jener grandiose
Kampfe gemeint, den die französischen Republikaner während der
Dreifussaffäre vor 40 Jahren gegen die Nationalisten, Monarchisten,
Anitisemasten und alle Feinde der Republik führten. Wilhelm Herzogs

grosses, historisches, dokumentarisches Werk «Der Kampf einer
Republik» zeichnet die soziale, politische, wirtschaftliche und geistige
Bewegung, die durch dde «Affäre» um 1900 in Frankreich ausgelöst
wurde.

Die Büchergilde bringt in ihrem Oktoberheft Auszüge aus diesem
Werk mit einer Reihe von Illustrationen, Porträts von Jaures, Zola,
und Karikaturen von Steinten.

Ausser diesem Werke werden als Neuerscheinungen noch angezeigt:

«Neuland unter dem Pflug», die romanhafte Darstellung der
Kollektivisierung eines russischen Dorfes von Michail Scholochow;
und «Die blaue Küste», der neue isländische Roman von Knistmann
Gudmundsson. Die Zeitschrift «Die Büchergilde» erhalten Gildemit-
glieder kostenlos.


	Wissenschaft und Religion

