
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 20

Artikel: Kosmische Religion

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Oktober 1933. Nr. 20 - 16. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.

Bern, Gutenbergstr. 13

Telephonanruf 28.663
Postch.-Kto. der Geschäftstelle

III. 9508 Bern

Die Unwissenden heissen den einen Ketzer, den sie nicht
widerlegen können. Campanella.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Inserate 1-3 mal: '/»• 4.50, V168'»
l/s 14.-, 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Kosmische Religion.
Unter diesem Titel ist in englischer Sprache ein Buch

erschienen, das keinen geringeren zum Verfasser hat als
Albert Einstein. Dies allein wäre für uns Grund genug, uns
mit diesem Buche zu befassen. Doch das Thema selbst
verdient unsere Aufmerksamkeit, da wir darin teilweise eine
Erklärung für die seltsame Tatsache finden, dass es noch
immer Vertreter der Wissenschaft gibt, die tief innerlich religiös
eingestellt sind. (Von jenen Gelehrten, die nur aus politischen
Gründen konfessionell orientiert sind oder religiös tun, wollen
wir absehen.)

Gläubig iim landläufigen Sinne' ist Einstein natürlich nicht.
Als ein jüdischer Gottesdiener — es war Rabbi Goldstein —
ihm einmal die bekannte Gretchenfrage stellte, da antwortete
Einstein so ungefähr wie Faust: «Ich glaube an Spinozas Gott,
der sich in der geordneten Harmonie des Bestehenden
widerspiegelt, nicht aber an einen Gott, der sich mit dem Schicksal
und den Handlungen menschlicher Wesen befasst».

Das ist nichts anderes als ein «höflicher Atheismus» —
wie Schopenhauer den Pantheismus des Baruch Spinoza
bezeichnete — denn ein Gott, der sich nicht mit dem Schicksal
und den Handlungen menschlicher Wesen befasst, hat mit dem
jüdischen, also auch mit dem christlichen Gott nichts zu tun.
Es hat keinen Sinn mehr, zu einem solchen Gott zu beten, da
nichts imehr dabei herausschaut.

Man kann sieh lebhaft vorstellen, wie Einstein, der
zweifellos viel Sinn für Humor besitzt, bei seiner Antwort gelächelt

haben mag und auch der Rabbi wird nur gute Miene
zum bösen Spiel gemacht haben, wenn er äusserlich befriedigt
tat. Doch Kardinal O'Connel (Boston) beurteilt die Sache wohl
richtiger, wenn er die Katholiken vor Einsteins Relativitätstheorie

warnt, weil dieselbe «allgemeine Zweifel über Gott
und seine Schöpfung hervorruft».

Nun aber hat sich Einstein direkt zu dem Thema der Religion

geäussert. Ganz anders als sein Stammesgenosse Sigmund
Freud, der vom Standpunkt des Realitätprinzips alle zwangs-
neurotischen Vorstellungen, also auch die Religion, als Illusion
ablehnt. Einstein ist etwas vorsichtiger und erkennt —
unabhängig von der objektiven Realität — auoh den subjektiven
Empfindungen der Menschen praktische Realität zu. Er
unterscheidet drei Arten religiöser Gefühle:

Solche, die durch Furcht hervorgerufen werden, Furcht vor
Hunger, vor wilden Tieren, vor Krankheit und vor dem Tode;
solche, die mit sozialen Empfindungen in Zusammenhang
stehen und solche, die er als «kosmisch» bezeichnet und von
denen er einschränkend bemerkt, dass sie «selten in reiner
Form» vorkommen.

Was Einstein unter kosmischer Religion versteht, dürfte

am besten seinen eigenen Worten entnommen werden: «Diese
ist schwer für die zu erklären, die dieses Empfinden nicht
kennen, da hier keine vermenschlichte Gottesidee eingeschlossen

ist. Das Individuum empfindet die Eitelkeit menschlicher
Wünsche und Ziele und die wunderbare Ordnung, welche sich
in der Natur und in der Welt der Gedanken offenbart. Es
empfindet sein individuelles Los als eine Gefangenschalt
und sucht das gesamte Dasein als Einheit zu erleben. Anzeichen

des kosmisch-religiösen Empfindens sind bereits auf
Iviel früherer Entwicklungsstufe zu finden, zum Beispiel in
den Psalmen Davids und bei den Propheten. Das kosmische
Element ist stark betont im Buddhismus, wie besonders
Schopenhauers treffliche Abhandlungen darüber mis zeigen.

Das religiöse Genie war zu allen Zeiten durch ein solches
kosmisches Empfinden ausgezeichnet, welches weder Dogmen
anerkennt, noch einen nach menschlicher Vorstellung gemachten

Gott. Infolge dessen kann es auch keine Kirche geben,
deren Doktrin auf kosmisch - religiösen Erfahrungen aufgebaut

ist. Daher kommt es, dass wir gerade unter den
Ungläubigen aller Zeiten Männer finden, welche von diesem
höchsten religiösen Erleben erfasst waren; oft erschienen sie
ihren Zeitgenossen als Atheisten, aber manchmal auch als
Heilige. So betrachtet, stehen Männer, wie Demokritos, Franz
von Assisi, Spinoza nahe beieinander.

Wie kann dieses kosmisch-religiöse Erlebnis von Mensch
zu Menschen übertragen werden, wenn es nicht zu einem
bestimmten Gottesbegriff führt oder zu einer Theologie? «Es
scheint mir, dass es die wichtigste Aufgabe der Kunst und der
Wissenschaft ist, dieses Empfinden in denen zu erwecken «

und lebendig zu erhalten, die dafür empfänglich sind.»
Es ist also eigentlich der gleiche Gedanke, den Goethe

in die Worte gekleidet hat, dass derjenige, der Kunst und
Wissenschaft pflegt, sozusagen ein religiöser Mensch sei, wobei

er bekanntlich hinzufügt: «Wer diese beiden (nämlich
Kunst und Wissenschaft) nieht besitzt, der habe Religion.»

Wir erkennen in dieser Auffassung jene individualistische
Einstellung einer bürgerlichen Epoche, die im Kampfe gegen
den feudalistischen Gottesbegriff eine Art «Religion der
Menschlichkeit» verkündet hat. In gleichem Sinne haben später

manche Weltverbesserer von einer «Religion des Sozialismus»

gesprochen.
Alle diese Versuche, den alten Schlaueh «Religion» mit

neuen, uraausgegorenen Ideen zu füllen, tragen nur zur
Begriffsverwirrung bei und müssen von uns Freidenkern energisch

abgelehnt werden. In der Praxis haben wir es nicht mit
der kosmischen Religion eines Kant zu tun, der von dem
überwältigenden Eindruck geschwärmt hat, den «der
gestirnte Himmel über mir» und «das Sittengesetz in mir» ver-



154 DER FREIDENKER Nr. 20

mittelt, sondern mit Fragen sozialer Ueber- und Unterordnung:

Gesellschaffliehe Privilegien sollen durch eine mehr
oder weniger durchsichtige religiöse Moral gestützt werden.

Natürlich weiss das auch Einstein. In einem Briefwechsel,
der unter dem Titel «Warum Krieg?» im Pariser Internationalen

Institut für geistige Zusammenarbeit erschienen ist,
sehreibt Albert Einstein an Sigmund Freud:

«Die Minderheit der jeweils Herrschenden hat vor allem
die Schule, die Presse ünd meistens auch die religiösen
Organisationen in ihrer Hand. Durch diese Mittel beherrscht und

leitet sie die Gefühle der grossen Masse und imacht diese zu

ihrem willenlosen Werkzeug.»
Es genügt aber nicht, dies einmal so nebenbei zu sagen,

sondern es imuss immer wieder gezeigt werden, welche
politische Bedeutung allen religiösen Empfindungen zukommt.
Auch jenen, welche sich als «kosmisch» deklarieren, oder als

«ozeanisches Gefühl», oder als Gefühl der «Allverbunden-
heit». Denn alle diese nebelhaften Gedankengebilde ermöglichen

es gewissen intellektuellen Schichten, Religion zu
heucheln und so zur Festigung jener Illusionen beizutragen, an

deren Erhaltung sie selbst sozial interessiert sind.

Einstein gibt zu, däss Wissensehaft und Religion Gegensätze

darstellen: «Für jemand, der davon durchdrungen ist,
dass in allem, was geschieht, das Gesetz von Ursache und

Wirkung waltet, ist die Idee eines Wiesens, welches sich in die
Geschehnisse der Welt einmischt, absolut unmöglieh. Weder
die Religion der Fureht, noch die sozial-moralische Religion
können ihn erfassen. Ein Gott, der belohnt und bestraft, ist
für ihn undenkbar, denn der Mensch handelt nach inneren
und äusseren Notwendigkeiten und müsste, in den Augen
Gottes, so wenig verantwortlich sein wie ein lebloser Körper
verantwortlich ist für die Bewegungen, die er macht.»

Einstein betont auch, dass «das ethische Verhalten eines
Mensehen keiner Unterstützung von seiten der Religion
bedarf». Aber er glaubt in bezug auf die Opferwilligkeit, die
sich in der wissenschaftlichen Forschung offenbart, doch auf
eine Art religiöse Begründung nieht verzichten zu können
und nennt «die kosmisch-religiöse Erfahrung die stärkste
und edelste Triebkraft, die hinter wissenschaftlichen
Forschungen steht»:

«Welch' ein tiefer Glaube an die Harmonie des

Weltgebäudes, welch' ein Verlangen, aueh nur einen Blick in
ihren Zusammenhang zu tun, muss Kepler und Newton
beseelt haben, um in langen Jahren einsamer Arbeit den
Mechanismus des Himmels zu enträtseln.»

Und er meint, dass man mit Recht gesagt hat: «Die einzigen

tiefreligiösen Menschen unseres im ganzen materialistischen

Zeitalters sind die ernsten Männer der Forschung.»

Es ist immer dieselbe Sache: Aus dem Pfuhl der sehr
zweifelhaften Aberglaubensformen der konfessionellen Praxis
soll der Idealbegriff der Religion gerettet werden. Mögen die
Menschen an irgend einen Zauber glauben, sich Amulette
umhängen, ihre Flugzeuge und Waffen «segnen» lassen und
den heiligen Rock in Trier verehren, über diesen primitiven
Aeusserungen religiöser Bedürfnisse schwebt gleichsam der
heilige Geist einer kosmischen Religion. Einsteins gute
Absieht soll nicht angezweifelt werden, doch seine Relativitätstheorie

erweist sich revolutionärer als er selbst. Denn die
Vertreter der verschiedenen Konfessionen werden sicherlich
mit Rabbi Goldstein — augenzwinkernd — sagen: Seht ihr,
sogar ein Einstein ist religiös! Hartwig.

Societas Jesu.
Seit nun auch im Katholizismus gefrontet wird, spricht man

wieder vom Jesuitenartikel unserer Bundesverfassung. Der
freute sich lange eines unbestrittenen Daseins. Es gibt Katholiken,

die sich mit einer merkwürdigen Entschlossenheit hinter

ihn stellen, sogar Fromme. Und auch die Allerfrämimsten
machen mit sorgfältig drapiertem Schauder einen tiefgehenden

Unterschied zwischen Jesus und den Jesuiten. Es geht
unit den Patres der Gesellschaft Jesu wie mit den Spionen
im Krieg: Man braucht sie, aber man sieht an ihnen vorbei.
Und die Väter Jesu wollen das, jedes Aufsehen ist ihnen
lästig und ihr scheues Benehmen gilt von vorne als christliche
Demut.

Innerhalb des Klerus tragen sie freilich hocherhoben ihr
Haupt. Seit ihre Verdammung durch Clemens den XIV.
aufgehoben ist, wurden sie zu erklärten Lieblingen der Kirche
emporgehätschelt. In der Politik, in der Theologie, in den
Missionen, überall wussten sie sieh anzubiedern und allmählich

unentbehrlich zu imachen. Jesuitismus bedeutet ein
Sammelsurium von Gegensätzen; er ist unnachgiebig, aber
biegsam, bigott, aber voll zynischer Diesseitsrichtung, er
diktiert eine eigene Moral, die aber mit zahllosen Hintertürchen
reoht freundlich dreinschaut. Die Uimgehungswissenschaft ist
noch üppiger als die Wissenschaft der Sünde. Keine
Verdorbenheit, die sie nicht erforscht, keine Entschuldigung, die sie
nicht erfunden und registriert hätten. Die Jesuiten sind die
Meister der Gefühle, sie kennen sie alle und lenken sie in
die der Kirehe dienlichen Bahnen. Sie sind die Meister der
Sinne, sie haben ihre eigenen Sinneswerkzeuge in jahrelangen

Uebungen der Raubtierschärfe nahegebracht. Sie wissen
auch, wie den Sinnen der andern beizukommen ist, der
andern, die harmlos dahinleben und keine Ahnung haben von
den psychischen Möglichkeiten.

Feuilleton.
Geschichtlicher Spaziergang; durch die byzantinischen Baus

werke Ravennas.
Von Ernst Körner.

(Fortsetzung.)

Unter den zahllosen Bauten, die Justinian in seinem Riesenreich
aufführen liess, gehört S. Vitale in Ravenna zu den grossartigsten.
Wie die gewaltige Gründung Justinians in Konstantinopel, die Hagia
Sophia, ist S. Vitale ein Zentralbau, dessen kleinasiaitische Herkunft
eindeutig ist. Aber im Gegensatz zu dem kreuzförmigen Grundriss
der Hagia Sophia ist der Grundriss von S. Vitale wiederum
achteckig. Diese Zentralbauten wären wohl kaum von den Kaisern so

bevorzugt worden, wenn nicht ihre in sich geschlossene Gestalt mit
ihrem Kräftezentr.um in der Mitte des Baus, so sehr den Gedanken
der kaiserlichen Zentralgewalt zum Ausdruck gebracht hätte; daher
ja auch noch 300 Jahre später Karl der Grosse sein Aachener Münster

in der gleichen Form anlegen liess. Unten in der Mitte dürfte
der Kaiser gesessen haben, im ersten Stockwerk über den Bögen
der unteren Säulenstellung, auf der Empore, befand sich nach alter
orientalischer, noch heute im Synagogenbau üblichen Sitte, das «Gy-
naikaion», der Frauenraum, darüber wölbte sich die mächtige, aus
gekrümmten Tonröhren hergestellte Kuppel. In diesem von allen
Seiten her begrenzten Räume war der Hofstaat des Kaisers mit dem
Gottesetaate uner sich. Ob die Kuppel Mosaiken gehabt hat, weiss

man nicht genau; heute trägt sie die pathetisch sich gebärdenden
Chöre der Engel und Heiligen, die man im 18. Jahrhundert, im
Zeitalter des Absolutismus, in den byzantinischen Bau hineingemalt hat.
Aber Absolutismus ist nicht gleich Absolutismus. Nachdem die
europäische Menschheit in der Renaissance erfreulicherweise vom
Baume der Erkenntnis gegessen hatte, gab es kein Zurück mehr
ins Mittelalter. In Nichts .ist die heitere Fleischlichkeit dieser
dienenden Heerscharen des BarockzeitaMers verwandt der grandiosen
Abstraktheit der Mosaiken Justinians im Altarraume. Hier erscheinen

unmittelbar über dem Sockel, einander gegenüber auf zwei mächtigen

Sockeln, der Kaiser mit seinen Ministern und die Kaiserin
mit ihren Damen, alle in prunkvollen, leuchtenden Gewändern, im
Ausdruck zum Teil naturnahe bis zum Realismus, und dennoch so
fern, so abstrakt, so sehr Ornament, dass niemand hiervor an Sterbliche

zu denken gewagt haben dürfte. In dieser Vergötterung des
loh kam der spätanitike Gedanke der göttlichen Majestät des Kaisers
noch deutlich zum Ausdruck; und ebenso viel Antikes zeigt auch
noch das Mosaik der Apsis, auf dem der jugendlich-apolUnische Christus

dem Sieger Vitalis den Kranz .überreicht; nur dass der Sieg
jetzt nicht mehr im körperlichen Wertkampf, sondern im Ringen
mit der eigenen Seele erfochten war. Vom Geiste byzaninischer
Orthodoxie erfüllt, und dennoch anschaulich lebendig wie nur je,
sind die anderen Mosaiken, die den Opfertod Christi durch Darstellungen

aus dem Alten Testament au belegen suchen; man predigte
in Bildern. Ganz orientalisch aber, durchglüht von leidenschaftlicher
Phantasie und zugleich verdrängt durch das abstrakte .religiöse Denken,

ist die Dekoration der Wände und Decken. Ein unbeschreib-


	Kosmische Religion

