Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 20

Artikel: Kosmische Religion

Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 15. Oktober 1933.

DER

FREIDENK

Nr. 20 - 16. Jahrgang.

R

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiéssig am 1. und 15. jeden Monats

Sekretariat der F. V. S.
Bern, Gutenbergstr. 13
Telephonanruf 28.663
Postch.-Kto. der Geschiftstelle
I11. 9508 Bern

widerlegen konnen.

Die Unwissenden heissen den einen Ketzer, den sie nicht

Abonnementspreis jdhrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
Inserate 1-3mal: '/s2 4.50, ! /16 8-,
s 14.-, '/« 26.-. Dariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

Campanella.

N

Kosmische Religion.

Unter diesem Titel ist in englischer Sprache ein Buch
erschienen, das keinen geringeren zum Verfasser hat als
Albert Einstein. Dies allein wiré fiir uns Grund genug, uns
mit diesem Buche zu befassen. Doch das Thema selbst ver-
dient unsere Aufmerksamkeit, da wir darin ieilweise eine
Erklarung fiir die seltsame Tatsache finden, dass es noch im-
mer Vertreter der Wissenschaft gibt, die tief innerlich religids
eingestellt sind. (Von jenen Gelehrten, die nur aus politischen
Griinden konfessionell orientiert sind oder religios tun, wollen
wir absehen.)

Gliaubig im landlaufigen Sinne'ist Einstein natiirlich nicht.
Als ein jiidischer Gottesdiener — es war Rabbi Goldstein —
ihm einmal die bekannte Gretchenfrage stellte, da antwortete
Einstein so ungefihr wie Faust: «Ich glaube an Spinozas Gott,
der sich in der geordneten Harmonie des Bestehenden wider-
spiegelt, nicht aber an einen Gott, der sich it dem Schicksal
und den Handlungen menschlicher Wesen befassty.

Das ist nichts anderes als ein <hoflicher Atheismusy —
wie Schopenhauer den Pantheismus des Baruch Spinoza be-
zeichnete —, denn ein Gott, der sich nicht ‘mit dem Schicksal
und den Handlungen menschlicher Wesen befasst, hat mit dem
judischen, also auch mit dem christlichen Gott nichts zu tun.
Es hat keinen Sinn mehr, zu einem solchén Gott zu beten, da
nichts imehr dabei herausschaut. '

Man kann sich lebhaft vorstellen, wie Einstein, der zwei-
fellos viel Sinn fiir Humor besitzt, bei seiner Antwort geli-
chelt haben mag und auch der Rabbi wird nur gute Miene
zum bdsen Spiel gemacht haben, wenn er dusserlich befriedigt
tat. Doch Kardinal O’Connel (Boston) beurteilt die Sache wohl
richtiger, wenn er die Katholiken vor Einsteins Relativitits-
theorie warnt, weil dieselbe <allgemeine Zweifel iiber Gott
und seine Schopfung hervorrufts.

Nun aber hat sich Einstein direkt zu dem Thema der Reli-
gion gedussert. Ganz anders als sein Stammesgenosse Sigmund
Freud, der vom Standpunkt des Realitatprinzips alle zwangs-
neurotischen Vorstellungen, also auch die Religion, als IMlusion
ablehnt. Einstein ist etwas vorsichtiger und erkennt — unab-
héngig von der objektiven Realitit — auch den subjektiven
Empfindungen der Menschen praktische Realitit zu. Er unter-
scheidet drei Arten religioser Gefiihle:

Solche, @ie durch Furcht hervorgerufen werden, Furcht vor
Hunger, vor wilden Tieren, vor Krankheit und vor dem Tode;
solche, die mit sozialen Empfindungen in Zusammenhang
stehen und solche, die er als <kosmischy bezeichnet und von
denen er einschrinkend bemerkt, dass sie «selten in reiner
Form» vorkommen.

Was Einstein unter kosmischer Religion versteht, diirfte

am besten seinen eigenen Worten entnommen werden: «Diese
ist schwer fiir die zu erkldren, die dieses Empfinden nicht
kennen, da hier keine vermenschlichte Gottesidee eingeschlos-
sen ist. Das Individuum empfindet die Eitelkeit menschlicher
Wiinsche und 'Ziele und die wunderbare Ordnung, welche sich
in der Natur und in der Welt der Gedanken offenbart. Es
empfindet sein individuelles Los als eine Gefangenschaft
und sucht das gesamte Dasein als Einheit zu erleben. Anzei-
chen des kosmisch-religiosen Empfindens sind bereits auf
wiel fritherer Entwicklungsstufe zu finden, zum Beispiel in
den Psalmen Davids und bei den Propheten. Das kosmische
Element ist stark betont im Buddhismus, wie besonders
Schopenhauers treffliche Abhandlungen dariiber uns zeigen.

Das religiose Genie war zu allen Zeiten durch ein solches
kosmisches Empfinden ausgezeichnet, welches weder Dogmen
anerkennt, noch einen nach menschlicher Vorstellung gemach-
ten Gott. Infolge dessen kann es auch keine Kirche geben,
deren Doktrin auf kosmisch - religiosen Erfahrungen aufge-
baut ist. Daher kommt es, dass wir gerade unter den Un-
glaubigen aller Zeiten Minner finden, welche von diesem
héchsten religiosen Erleben erfasst waren; oft erschienen sie
ihren Zeitgenossen als Atheisten, aber manchmal auch als
Heilige. So betrachtet, stehen Minner, wie Demokritos, Franz
von Assisi, Spinoza nahe beieinander. ’

Wie kann dieses kosmisch-religiése Erlebnis von Mensch
zu Menschen iibertragen werden, wenn es mnicht zu einem
bestimmten Gottesbegriff fiihrt oder zu einer Theologie? «Es
scheint mir, dass es die wichtigste Aufgabe der Kunst und der
Wissenschaft ist, dieses Empfinden in denen zu erwecken
und lebendig zu erhalten, die dafiir empfinglich sind.»

Es ist also eigentlich der gleiche Gedanke, den Goethe
in die Worte gekleidet hat, dass derjenige, der Kunst und
Wissenschaft pflegt, sozusagen ein religioser Mensch sei, wo-
bei er bekanntlich hinzufiigt: «Wer diese beiden (n#mlich
Kunst und Wissenschaft) nicht besitzt, der habe Religion.»

Wir erkennen in dieser Auffassung jene individualistische
Einstellung einer biirgerlichen Epoche, die im Kampfe gegen
den feudalistischen Gottesbegriff eine Art «Religion der
Menschlichkeit> verkiindet hat. In gleichem Sinne haben spa-
ter manche Weltverbesserer von einer «Religion des Sozialis-
mus» gesprochen.

Alle diese Versuche, den alten Schlauch «Religion» mit
neuen, unausgegorenen Ideen zu fiillen, tragen nur zur Be-
griffsverwirrung bei und miissen von uns Freidenkern ener-
gisch abgelehnt werden. In der Praxis haben wir es nicht mit
der kosmischen Religion eines Kant zu tun, der von dem
iberwiltigenden Eindruck geschwarmt hat, den «der ge-
stirnte Himmel iiber mir> und «das Sittengesetz in mir> ver-



154 ‘ DER FREIDENKER

Nr. 20

mittelt, sondern mit Fragen sozialer Ueber- und Unterord-
nung: Gesellschaftliche Privilegien sollen durch eine mehr
oder weniger durchsichtige religiése Moral gestiitzt werden.

Natiirlich weiss das auch Einstein. In einem Briefwechsel,
der unter dem Titel «<Warum Krieg?» im Pariser Internatio-
nalen Institut fiir geistige Zusammenarbeit eprschienen ist,
schreibt Albert Einstein an Sigmund Freud:

«Die Minderheit der jeweils Herrschenden hat vor allem
die Schule, die Presse und meistens auch die religiésen Or-
ganisationen in ihrer Hand. Durch diese Mittel beherrscht und
leitet sie die Gefiihle der grossen Masse und macht diese zu
ihrem willenlosen Werkzeug.»

Es geniigt aber nicht, dies einmal so nebenbei zu sagen,
sondern es muss immer wieder gezeigt werden, welche poli-
tische Bedeutung allen religiosen Empfindungen zukommt.
Auch jenen, welche sich als <kosmischy deklarieren, oder als
«ozeanisches Gefithly, oder als Gefiihl der «Allverbunden-
heits>. Denn alle diese nebelhaften Gedankengebilde ermog-
lichen es gewissen intellektuellen Schichten, Religion zu heu-
cheln und so zur Festigung jener Illusionen beizutragen, an
deren Erhaltung sie selbst sozial interessiert sind.

Einstein gibt zu, dass Wissenschaft und Religion Gegen-
sitze darstellen: «Fiir jemand, der davon <durchdrungen ist,
dass in allem, was geschieht, das Gesetz von Ursache und
Wirkung waltet, ist die Idee eines Wiesens, welches sich in die
Geschehnisse der Welt einmischt, absolut unméoglich. Weder
die Religion der Furcht, noch die sozial-moralische Religion
kénnen ihn erfassen. Ein Golt, der belohnt und bestraft, ist
fiir ihn undenkbar, denn der Mensch handelt nach inneren
und #usseren Notwendigkeiten und miisste, in den Augen
Gottes, so wenig verantwortlich sein wie ein lebloser Kérper
verantwortlich ist fiir die Bewegungen, die er macht.»

Einstein betont auch, dass «das ethische Verhalten eines
Menschen keiner Unterstiitzung von seiten der Religion be-
darfy. Aber er glaubt in bezug auf die Opferwilligkeit, die
sich in der wissenschafilichen Forschung offenbart, doch auf
eine Art religiose Begriindung nicht verzichten zu kodnnen
und nenmt «die kosmisch-religiése Erfahrung die starkste
und edelste Triebkraft, die hinter wissenschaftlichen For-
schungen stehty:

«Welch’ ein tiefer Glaube an die Harmonie des Welt-
gebiudes, welch’ ein Verlangen, auch nur einen Blick in
ihren Zusammenhang zu tun, muss Kepler und Newton be-
seelt haben, um in langen Jahren einsamer Arbeit den Me-
chanismus des Himmels zu entritseln.»

Und er meint, dass 'man mit Recht gesagt hat: «Die einzi-
gen tiefreligiosen Menschen ‘unseres im ganzen materialisti-
schen Zeitalters sind die ernsten Minner der Forschung.»

Es ist immer -dieselbe Sache: Aus dem Pfuhl der sehr
zweifelhaften Aberglaubensformen der konfessionellen Praxis
soll der Idealbegriff der Religion gerettet werden. Mogen die
Menscher: an irgend einen Zauber glauben, sich Amulette
umhéngen, ihre Flugzeuge und Waffen «segnen» lassen und
den heiligen Rock in Trier verehren, iiber diesen primitiven
Aeusserungen religioser Bediirfnisse schwebt gleichsam der
heilige Geist einer kosmischen Religion. Einsteins gute Ab-
sicht soll nicht angezweifelt werden, doch seine Relativitiits-
theorie erweist sich revolutiondrer als er selbst. Denn die
Vertreter der verschiedenen Konfessionen werden sicherlich
mit Rabbi Goldstein — augenzwinkernd — sagen: Seht ihr,
sogar ein Einstein ist religios! Hartwig.

Societas Jesu.

Seit nun auch im Katholizismus gefrontet wird, spricht man
wieder vom Jesuitenartikel unserer Bundesverfassung. Der
freute sich lange eines unbestrittenen Daseins. Es gibt Katho-
liken, die sich mit einer merkwiirdigen Entschlossenheit hin-
ter ihn stellen, sogar Fromme. Und auch die Allerfrommsten
machen mit sorgfiltig drapiertem Schauder einen tiefgehen-
den Unterschied zwischen Jesus und den Jesuiten. Es geht
mit den Patres der Gesellschaft Jesu wie mit den Spionen
im Krieg: Man braucht sie, aber man sieht an ihnen vorbei.
Und die Vater Jesu wollen das, jedes Aufsehen ist ihnen li-
stig und ihr scheues Benehmen gilt von vorne als christliche
Demut.

Innerhalb des Klerus tragen sie freilich hocherhoben ihr
Haupt. Seit ihre Verdammung durch Clemens den XIV. aufge-
hoben ist, wurden sie zu erkliarten Lieblingen der Kirche
emporgehétschelt. In der Politik, in der Theologie, in den
Missionen, iiberall wussten sie sich anzubiedern und allmih-
lich unentbehrlich zu anachen. Jesuitismus bedeutet ein
Sammelsurium von Gegensitzen; er ist unnachgiebig, aber
biegsam, bigott, aber voll zynischer Diesseitsrichtung, er dik-
tiert eine eigene Moral, die aber mit zahllosen Hintertiirchen
recht freundlich dreinschaut. Die Umgehungswissenschaft ist
noch iippiger als die Wissenschaft der Siinde. Keine Verdor-
benheit, die sie nicht erforscht, keine Entschuldigung, die sie
nicht erfunden und registriert hitten. Die Jesuiten sind die
Meister der Gefiihle, sie kennen sie alle und lenken sie in
die der Kirche dienlichen Bahnen. Sie sind die Meister der
Sinne, sie haben ihre eigenen Sinneswerkzeuge in jahrelan-
gen Uebungen der Raubtierschirfe nahegebracht. Sie wissen
auch, wie den Sinnen der andern beizukommen ist, der an-
dern, die harmlos dahinleben und keine Ahnung haben von
den psychischen Moglichkeiten.

Feuilleton.

Geschichtlicher Spaziergang durch die byzantinischen Baus
werke Ravennas.

Von Ernst Kirner.
(Fortsetzung.)

Unter den zahllosen Bauten, die Justinian in seinem Riesenreich
auffithren liess, gehort S. Vitale in Ravenna zu den grossartigsten.
Wie die gewaltige Griindung Justinians in Konstantinopel, die Hagia
Sophia, ist S. Vitale ein Zentralbau, dessen kleinasiatische Herkunft
eindeutig ist. Aber im Gegensatz zu dem kreuzformigen Grundniss
der Hagia Sophia ist der Grundriss von S. Vitale wiederum acht-
eckig. Diese Zentralbauten widren wohl kaum von den Kaisern so
bevorzugt worden, wenn micht ihre in sich geschlossene Gestalt mit
ihrem Kriftezentrum in der Mitte des Baus, so sehr den Gedanken
der kaiserlichen Zentralgewalt zum Ausdruck gebracht hitte; daher
ja auch noch 300 Jahre spéter Karl der Grosse sein Aachener Miin-
ster in der gleichen Form anlegen liess. Unten in der Mitte diirfte
der Kaiser gesessen haben, im ersten Stockwerk iiber den Bogen
der unteren Siulenstellung, auf der Empore, befand sich nach alter
orientalischer, noch heute im Synagogenbau iiblichen Sitte, das «Gy-
naikaion», der Frauenraum, dariiber wolbte sich die méchtige, aus
gekriimmten Tonrhren hergestellte Kuppel. In diesem von allen
Seiten her begrenzten Raume war der Hofstaat des Kaisers mit dem
Gottesstaate uner sich. Ob die Kuppel Mosaiken gehabt hat, weiss

man nicht genau; heute trigt sie. die pathetisch sich gebiirdenden
Choére der Engel und Heiligen, die man im 18. Jahrhundert, im Zeit-
alter des Absolutismus; in den byzantinischen Bau hineingemalt hat.
Aber Absolutismus st nicht gleich Absolutismus. Nachdem die
européische Menschheit in der Renaissance erfreulicherweise vom
Baume der Erkenntnis gegessen hatte, gab es kein Zuriick mehr
ins Mittelalter. In Nichts ist die heitere Fleischlichkeit dieser die-
nenden Heerscharen des Barockzeitalters verwandt der grandiosen
Abstraktheit der Mosaiken Justinians im Altarraume. Hier erschei-
nen unmittelbar iiber dem Sockel, einander gegeniiber auf zwei miich-
tigen Sockeln, der Kaiser mit seinen Ministern und die Kaiserin
mit ihren Damen, alle in prunkvollen, leuchtenden Gewindern, im
Ausdruck zum Teil naturnahe bis zum Realismus, und denmoch so
fern, so abstrakt, so sehr Ornament, dass niemand hiervor an Sterb-
liche zu denken gewagt haben diirfte. In dieser Vergétterung des
Ich kam der spitantike Gedanke der gottlichen Majestat des Kaisers
noch deutlich zum Awusdruck; und ebenso viel Antikes zeigt auch
noch das Mosaik der Apsis, auf dem der jugendlich-apollinische Chri-
stus dem Sieger Vitalis den Kranz iiberreicht; nur dass der Sieg
jetzt nicht mehr im korperlichen Wettkampf, sondern im Ringen
mit der eigenen Seele erfochten war. Vom Geiste byzaninischer
Orthodoxie erfiillt, und dennoch anschaulich lebendig wie nur je,
sind die anderen Mosaiken, die den Opfertod Chnisti durch Darstel-
lungen aus dem Alten Testament zu belegen suchen; man predigte
in Bildern. Ganz orientalisch aber, durchglitht von leidemschafilicher
Phantasie und zugleich verdréngt durch das abstrakte religiose Den-
ken, ist die Dekoration der Winde und Decken. Ein unbeschreib-



	Kosmische Religion

