
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 18

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 DER FREIDEN KER Nr. 18-.

zu behaupten, er besitze die objektive Wahrheit; er allein
habe den richtigen Gottesbegriff, er habe das Unendliche
erkannt und will nun den andern die Freiheit, ihrem eigenen
Gewissen zu folgen, abstreiten.

Die freigeistige Vereinigung der Schweiz hat einen edlen
Zweck, den ihr niemand absprechen kann. Ich lese einen Teil
der Statuten vor.

Unter II «Zweck» lese ich folgendes:
«Die freigeistige Vereinigung der Schweiz vertritt die freie

Welt- und Lebensauffassung, die nicht an unveränderliche
Lehrsätze gebunden, sondern nach Massgabe der fortschreitenden

wissenschaftlichen Forschung entwicklungsfähig, frei
zur Aufnahme und Verwertung neuer Erkenntnisse in geistiger

und sittlicher Beziehung ist. Sie will durch die Verbreitung

wissenschaftlicher Erkenntnisse und Einsichten die
Menschen von Vorurteilen, Dogmen und Aberglauben befreien.
Sie will die Menschen zu einer höheren Kulturauffassung führen.

Sie will an der Veredelung des Daseins tatkräftig
'mitwirken, und deshalb tritt sie ein für jede das Wohl und den
Wert des Einzelnen und der Gesamtheit fördernde Bestrebung
geistiger, ethischer und sozialer Art.»

Wenn man nun dieser Vereinigung andere Zwecke
unterschiebt und den Vorwurf macht, sie verbreite unmoralische
und unsittliche Lehren, so möge man hiefür den Beweis
erbringen. Es variieren ja auch die Auffassungen über die
Begriffe Gut und Böse, so, wie die Aufassungen über Gott, auf
den Sie ja diese Begriffe zurückführen wollen. Es wäre
verlockend, mit Ihnen hierüber zu diskutieren. Wer die Geschichte

kennt, der weiss, Sie würden den Kürzeren ziehen. Ich
gebe Ihnen nur ein Beispiel an die Adresse des Herrn Bossi,
der die Unmoralität der Freidenker betont hat. Als vor 2, 3

Jahren ein Verwalter des 'Zuchthauses Chur gewählt werden
sollte, wurde ein Freisinniger gewählt. Da reklamierte die
katholische Zeitung, das Bündner Tagblatt, heftig, dass schon
wieder die Katholiken das Nachsehen gehabt haben, und
dass man bei der Wahl parteiisch gewesen sei. Darauf
antwortete der Freie Rhätier, das freisinnige Blatt, folgendes:
«Er müsse zugeben, diesmal hätten die Katholiken recht; der
Posten hätte wirklich ihnen gehört; denn von 21 Insassen des

Zuchthauses seien 20 Katholiken und nur einer Protestant!
— Freidenker waren nicht darunter. Die Statistik spricht
auch vollständig zu Ungunsten der angeblich Frommen. Die
freidenkerische Auffassung, das Freidenkertum hat mit Moral
an sich nichts zu tun, so wenig als Gottgläubigkeit etwas mit
Moral zu tun hat. Es gibt ja sogar viele, die gerade wegen
ihrer Gottgläubigkeit, wegen ihrer Religion zu Verbrechern
geworden sind. Wegen seiner freidenkerischen Auffassung
braucht aber keiner zum Verbrecher zu werden. Er steht eben

nicht unter dem religiösen Druck eines Dogmas, das er viel-

Feuilleton.
Geschichtlicher Spaziergang durch die byzantinischen Baus

werke Ravennas.
Von Ernst Körner.

(Fortsetzung.)

Es versteht sich, dass diese Tendenzen ihre höchste und feinste
Ausbildung in Byzanz erfuhren. Denn das oströniisch-byzantinische
Reich war ein durch und durch zantralistisches Kaisertum, dessen
Stützen ein gewaltiger, allerdings schlecht ausgenutzter, Grossgrundbesitz,

der kleinasiatische Handel und ein aus germanischen und
slaslawischen Stämmen zusammengesetztes Söldnerheer waren. Alles
strömte an den Hof von Byzanz, nicht nur Generale, Staatsmänner und
Kaufleute, sondern vor allem 'die Gelehrten, Dichter und Künstler
der ganzen Welt, darunter viele Juden und Araber. Eine höfische
Kultur enstand, in der sich der grossartige Prunk, mit dem man sieh,
schon um des Volkes willen, umgeben musste, und die üppige
Eleganz, die durch die Frauen des Hofes geschaffen wurde, in eigentümlicher

Weise niit den abstrakten kirchlichen und philosophischen
Ideen Asiens zu einer eigenen byzantinischen Kultur verband, die
in den folgenden Jahrhunderten bis zum Ausgang des Mittelalters
unausgesetzt die viel kindlicheren europäischen Kulturen entscheidend

¦befruchtet hat.
Schon im 4. Jahrhundert war dieser byzantinische Geist in das

antike Kunstschaffen des Westens eingedrungen. Aber dessen wirt¬

leicht nicht versteht oder sehr wahrscheinlich nicht versteht
und dem zu gehorchen er sich gezwungen fühlt. Die Erkenntnis

ist nicht eine Frage der Macht, sondern eine Frage des
Wissens und des Denkens, und so wenig man die Erkenntnis
einfach befehlen und diktieren kann, so wenig können Sie
auch den Glauben diktieren und befehlen, weil der Glaube
zwar nicht eine Frucht der Erkenntnis, aber des Vertrauens
ist. Glaube ist Vertrauen in irgend eine Autorität, die mir
etwas als wahr angibt. Wenn ich der Autorität vertraue und
glaube, dass sie mir die Wahrheit sage, dann glaube ich. Glaube

ist also Vertrauen, und das lässt sich nicht befehlen und
noch viel weniger zwingen. La confiance ne se commande pas.

Aber ich stelle noch die Frage: Ist es nicht die Pflicht
eines Menschen, der wirklich den Titel eines Menschen
verdienen will, seinen Glauben zu kontrollieren? Hat nicht jeder
die Pflicht, zu prüfen, ob das, was er glaubt und das, was man
ihm als Wahrheit vorgibt, auch wirklich glaubwürdig sei, ob
es auch wirklich Wahrheit sei? Jedenfalls, glaube ich, steht
der Mensch, der sich die Mühe nimmt, seinen Glauben zu
untersuchen und zu kontrollieren, kulturell bedeutend höher
als jener, der einfach annimmt, was man ihm sagt, der so
einfach alles schluckt und den andern die Mühe lässt zu
denken. Es ist vielfach nur Gedankenlosigkeit, zu grosse
Bequemlichkeit, Faulheit, Weigerung, seinen Glauben zu prüfen,
die Schuld sind, dass der krasseste, blödsinnigste Aberglaube
sich jahrhundertelang erhalten konte. Es gab eine Zeit, wo
der Hexenglaube auch obligatorisch war, und wehe dem, der
es gewagt hätte, zu bestreiten, dass es Hexen gibt. Er hätte
auch auf dem Scheiterhaufen geendet. Der Kampf gegen den
Hexenwahn dauerte Jahrhunderte lang und musste durch
mutige Männer geführt werden, die sich dieser Autorität
entzogen, auf sie nicht mehr abstellten. Freie Männer, Freidenker

waren es, die die Menschheit vor dem unheilvollen, krassen

Aberglauben befreit haben (Zuruf: Pater Spee.). Gewiss
hat es darunter auch solche Männer gegeben, das ist durchaus

nicht eine Prärogative irgend einer Konfession oder
Religionsgemeinschaft. Unter allen gab es Freidenker, ich möchte
fast sagen «Gott sei Dank» (Heiterkeit). Ich muss doch so
reden, dass Ihr's versteht. Wenn man den höchsten Dank
aussprechen will, so bezeichnet man doch im gottgläubigen
Volk die Sache so, und das wollte ich sagen: Diesen Männern
sind wir den höchsten Dank schuldig, den Männern, die den
Mut hatten, zu ihrer Ueberzeugung zu stehen, in einer Zeit,
wo eine ganze Welt gegen sie aufstand, wo dieses freie Wort
ihnen das Leben kostete. Gerade die Protestanten sollten das
nicht vergessen und sollten solche Postulate, die irgendwie
die Glaubens- und Gewissensfreiheit, die Gedankenfreiheit
einschränken möchten, mit aller Wucht verwerfen. Zustim-

sehaftiliche und geistige Substanz waren noch gross genug, einige
Jahrhunderte zu überdauern. Ja, in vielen Städten des Wiestreiches
ist der antike Naturalismus, ist das alte römische Weltgefühl bis An

die Renaissance hinein nie untergegangen, und selbst in Städten, die
völlig in byzantinische Hand gerieten, wie in Ravenna, lag dieser
antike Geist noch bis ins 6. Jahrhundert hinein in heftigstem Kampfe
mit der Abstraktion des Ostens, ja, eigentlich zeigt die ganze Blüte
Ravennas im 5. und 6. Jahrhundert nichts an, als die gewaltige
Auseinandersetzung zwischen diesen beiden Prinzipien des Lebens und
der Weltbetrachtung. Dazu kam, dass dieser antitoisohe Geist noch
für zwei Jahrhunderte aus einer scheinbar ganz fremden Quelle
neuen Zustrom* erhielt, aus dem lArianisnxus, der Form, in der die
germanischen Stämime das Christentum angenommen hatten. Gemäss
dieser Auffassung war Christus Gott nur wesensähnlich, nicht wie
der orthodoxe Athanasismus behauptete, wesensgleich. Für die Aria-
ner war Christus noch eine besondere, ganz im Sinne der spätantiken-
Philosophie gedachte, Gotteserscheinung, während der sowohl in Rom
wie in Byzanz herrschende Orthodoxismus nur die wahrhaft kaiserliche

Zentralgewalt einer einzigen Gottheit anerkannte. So finden
sich neben den Darstellungen Christi als einer geschichtlichen Figur
in der Gestalt eines orientalischen Herrschers mit langem Barte und'
unerMttlichen Zügen immer noch symbolische Darstellungen des
Erlösers als blosses sieghaftes Kreuz am blauen Himmel oder als
jugendlich apollinisch-heldenhafte Gottheit oder als liebender Hirte seiner

Lämmer. Es war in den Anfängen dieser Auseinandersetzung
zwischen Osten und Westen im Jahre 402, als Honorius, der Kaiser
Westroms, seine Residenz von Rom nach Ravenna verlegte. Aber erst



•Nr. 18 DER FREIDENKER 139

mung zu diesen Postulaten wäre das Schlimmste, was Sie tun
könnten, das wäre die Unterbindung jeder wissenschaftlichen
Forschung und jedes Fortschrittes. Das Postulat widerspricht
nicht nur unserer Verfassung, es widerspricht einem Menschenrecht,

indem es einen beträchtlichen Teil der Menschen unter
Zwang setzen und sie hindern will, nach ihrem Gewissen, nach
ihrer besten Ueberzeugung zu handeln. Oberster Richter der
Handlungen eines jeden ist sein Gewissen, nicht das Gewissen
des Pfarrers, nicht einmal das Gewissen des Papstes. Jeder
ist persönlich verpflichtet, seinem eigenen Gewissen, seiner
¦eigenen Vernunft zu folgen.

Wenn wir diesen Grundsatz anerkennen, dann dürfen wir
keinen hindern, seinem Gewissen, seinem Glauben, seiner
Ueberzeugung Ausdruck zu verleihen, und wenn die andern
frei sind, für ihre Auffassung, für ihre Weltanschauung zu
"werben, wenn die Proselytenmacherei, soweit sie in einem
anständigen Rahmen geschieht, Euch allen erlaubt ist, die Ihr
die staatliche Macht, die Ihr die Schule, die Ihr alles in den
Händen habt, so dürft Ihr das gleiche Reoht uns nicht absprechen.

Wir haben das gleiche Recht, unserer Meinung
Ausdruck zu verleihen, sofern dies in anständiger Weise
geschieht. Und wie streng der heutige Machtapparat in der
Beurteilung unserer Anständigkeit ist, das habe ich erfahren.
Wenn man Euch andern den gleichen Masstab anlegen wollte,
dann hätten wir nichts dagegen.

Es ist aber auch eine absolut hoffnungslose Sache, eine
freigeistige Bewegung mit Machtmitteln unterdrücken zu wollen.

Machtmittel im Ideenkampf haben die gegenteilige
Wirkung. Sie wecken schon von vornherein den Zweifel in die
Richtigkeit der Lehre, die solche Mittel zu Hilfe rufen muss, um
sich erhalten zu können. Ein Glaube, eine Religion, die sich
nicht erhalten kann, ohne Polizeigewalt, ohne Knüppel, ist
dem Untergang geweiht, und eine Lehre, die die staatliche
Macht braucht, um sich durchzusetzen und sich zu erhalten,
die ist schon verurteilt. Darum gehört Euch die 'Zukunft nicht,
denn immer war es so. Die Geschichte ist auch da eine gute
Lehrmeisterin. Das Christentum war zweifellos gegenüber
dem Heidentum ein gewaltiger Fortschritt, eine fortschrittliehe
Idee. Wie blutig, wie gewalttätig wollte man das Aufkommen
dieser neuen Idee unterdrücken. Gerade dieser Versuch, die
neue Idee mit Gewalt blutig darniederzuhalten, hat sie mächtig

emporgebracht. Das ist ja die beste Propaganda, die Ihr
für das Neue imachen könnt, dass Ihr die Träger der neuen
Idee zu Märtyrern stempelt. Ich habe keine Lust Märtyrer zu
werden, ich werde es auch nur, wenn ich muss, aber dessen
kann ich Euch versichern: Ihr werdet den freien Geist nicht
töten, auch wenn Ihr die Träger des freien Geistes in Ketten
schlagt. Auch wenn Ihr dies tut, so wird sich aus diesem

Sumpf schon frei erheben der Geist der Freiheit und die Freiheit

des Geistes, so wie es bisher immer in der Geschichte
der Fall gewesen ist. Die Geschichte ist vielleicht das einzige,
das nicht lügt und aus der man beständig etwas lernen kann.

Wenn wir aber das Recht haben, unsern Glauben zu prüfen,

wenn wir das Recht haben, zu diskutieren über diese
Endziele der Menschheit, über diese ewigen Wahrheiten, wie
Sie das nennen, dann dürft Ihr uns nicht unterdrücken, und
auch unsere Presse nicht, so wenig wie unsere Versammlungsfreiheit.

Wir Freidenker müssen auch das Recht haben,
unserer Weltanschauung Ausdruck zu verleihen, mit Gleichgesinnten

zusammenzukommen, uns gegenseitig aufzuklären und
zu stärken. Für uns andere sind die Kirchen geschlossen, wir
finden dort keinen Trost, wir suchen Trost bei den Gleichgesinnten,

und Ihr wollt uns das verwehren, Ihr wollt uns
verwehren, dass wir unsere eigene Erkenntnis unsern Mitmenschen

mitteilen. Auch das könnt Ihr nicht, kraft unserer
Bundesverfassung. Die Bundesverfassung garantiert die Glaubensund

Gewissensfreiheit, wie Herr Bundesrat Häberlin gesagt
hat, nicht nur positiv, sondern auch negativ, und zwar
ausdrücklich. Es darf keiner gezwungen werden, einer
Glaubensgemeinschaft anzugehören, an einem religiösen Unterricht
teilzunehmen, es darf ein jeder jederzeit aus der Kirche austreten.

Das ist also nicht etwa verboten. Wenn ich daher jemanden

auffordere, aus der Kirche auszutreten, so fordere ich ihn
auf, von einem verfassungsmässigen Recht Gebrauch zu
machen, und das sollte nicht eine verbotene Handlung sein. Die
Vertreter der Kirchen wehren sich genügend für ihre Schäfchen,

sie sollen sie durch Ueberzeugung an sich binden können.

Wenn unsere Argumente aber stärker sind, wenn wir sie
von der Kirche lösen können, so ist das ein Beweis, dass wir
eben bessere Argumente haben, und dass die Argumente der
Kirche nicht genügend sind. Und glaubt mir: Wir werden
nur Mutige gewinnen können, denn die Schwachen werden
bei der Kirche bleiben, so lange die Macht des Staates diese
Kirche stützt und so lange die Mehrheit zu dieser Kirche
hält. Wer heute zur freigeistigen Bewegung gehört, ist mutig;
wer mutig ist, ist in der Regel kein Charakterlump, sondern
ein charakterfester Mensch. Charakterfeste Menschen aber
sind im allgemeinen nicht unsittlich und lehren keine falsche
Moral, denn die Grundlage der Moral ist schliesslich eine
feste Ueberzeugung. Je fester die Ueberzeugung, desto besser
der Mensch. Eine feste Ueberzeugung kann sich nur gründen
auf eigene Erkenntnis, auf Wissen und Denken, nicht auf
Autorität ; denn, wenn das Vertrauen auf die Autorität ins Schwanken

kommt, fällt auch der Glaube. Da haben die Kirchen
vielleicht selbst der Gedankenfreiheit Vorschub geleistet; denn
vielfach muss man sich fragen, wie man jenen Glauben

seine Nachfolgerin, .die Kaiserin Galla Placidia, begann, die Stadt in
girossartiger Weise auszubauen. Diese erste Blüteperiode Ravennas
währte bis zum Untergang des weströmischen Kaisertums im Jahre
476, in dem der deutsche Soldatenhauptmann Odoaker den Kaiser
Romulus Augustulus besiegte und sich zum König von Italien erklärte.

Aus dieser ersteh Glanzzeit Ravennas stammt die bereits genannte
Basilika S.iGiovanni Evangelista. Die Basilika ist eine antike

Bauform; ihre langgestreckten Hallen dienten mannigfachen Zwecken des
öffentlichen Lebens, dem Gericht, dem Handel, dem Luxus. Es war
daher ganz folgerichtig, dass man, nachdem der christliche Kult seit
dem 4. Jahrhundert zu einer öffentlichen und allgemeinen Angelegenheit

geworden war, diese Bauform für den christlichen Kult
benutzte. Während diese Bauten aber in der Antike sowohl aussen wie
innen aufs Kostbarste geschmückt werden müssten, wurde jetzt für
gewöhnlich die iHauiptsorgfalt auf die Ausgestaltung des Inneren
gelegt. Was bedeutete diesem abstrakten Denken das Aeussere, die
Hülle! Alle byzantinischen Kirchen in Ravenna wenigstens zeigen
ihr nacktes, nur schwach ornamentiertes Ziegelgerüst, während das
Innere, zum Teil auch heute noch, von einer überwältigen sollenden
Pracht ist.

Nirgends ist dieser «Glanz von innen» herrlicher erhalten (und
dn verständigster Weise wiederhergestellt) als in dem sogenannten
« Mausoleum der Galla Placidia ». Man sagt, die Kaiserin habe es
nach 430 noch selbst als ihre eigene Grabkapelle errichtet.
Wahrscheinlicher ist, dass dieser kleine Bau erst nach 450 als private
Stiftung an eine daneben liegende Kirche angefügt worden ist. Aber was
vermag die Geschichtsforschung gegenüber der Legende! Diese Galla.

Placidia, eine Schwester des Honorius, wurde von dem Westgoten Ala-
rtich in Rom gefangen gehalten. Nach dessen Tode — die Sage lässt
ihn am Busento ertrunken sein — heiratete sie den Bruder Alarichs,
den König von Frankreich, wurde dann die Frau eines oströmischen
Generals und regierte schliesslich 25 Jahre lang bis zu ihrem Tode
anstelle ihres Sohnes Valentinianus III.

Vom Sonnenlicht geblendet tritt man durch die mit antiken Bacchus-
omamenten geschmückte Tür und befindet sich in der niedrigen,
tonnengewölbten Halle der in der Form eines lateinischen Kreuzes
erbauten Kapelle. Der Vorhang wird geschlossen. Zunächst herrscht tiefes

Dunkel, dann aber beginnt es an den marmornen Sockeln der Wände
zu glänzen; durch die dünnen Alabasterscheiben der Fenster dämmert
zartes Licht herein. Der blaue Grund des Tonnengewölbes leuchtet
auf, die darauf mosaizierten goldenen Sterne und Blumen fangen an
zu glimmen. Die Aussenwelt scheint zu versinken, das Materielle • zu
verdämmern, der 'eigene Körper fühlt sich schweben, die Täuschung
ist vollendet. In solchen Innenräumen war die wahrheitsnahe,
lebensfreudige Antike geschlagen. Aber schon wird es im Vorwärtsschreiten
unter der schmalen Hängekuppel wieder heller; an ihrer Decke
erscheint, der antiken Symbolik noch ganz nahe, das Kreuz der
sieghaften Erlösung, darunter Erzengel und die astronomischen Tiere der
Evangelisten. An der Altarwand zeigt der sagenhafte Märtyrer
Laurentius seinen Rost und — ganz im Geiste der Antike. — einen offenen

Schrank mit Büchern. Ueber dem Eingang das vielgerühmte
Mosaik des guten Hirten, der An lieblicher Hügellandschaft seine Lämmer

kost. Der Hirte, eine uralte, aus Kleinasien über Griechenland
dn dde Spätantike gekommene Figur der opfernden Menschheit, ist



140 DER FREIDENKER Nr. 18--

schenken könne, die im Namen Gottes des Allmächtigen die
Menschen in scharmloser Weise ausbeuten und missbrauchen.
Die kirchlichen Vertreter sind selber schuld, wenn ihre Tempel

allmählich veröden: sie haben den Gottesbegriff so
gestaltet, dass er den Empfindungen der Gerechtigkeit nicht
mehr entspricht.

Sie haben die Fabel von Prometheus gelesen. Er war ein
Liebling der Götter und sass an ihrem Tisch. Die Erfahrungen,

die er am Tische der Götter machte, waren derart, dass
er es vorzog, den Himmel zu verlassen und zu den
unterdrückten, elenden Menschen zu kommen, um ihnen das Feuer
der Erkenntnis und den Funken der Vernunft zu bringen. Er
hat diese Menschen aufgefordert zur Auflehnung gegen die
Götter. Dieser Titanenkampf, der damals begonnen, wird
auch heute noch gekämpft. Hunderte von Göttern sind von
ihren Altären gestürzt und bald haben wir nur noch einen
Gott im Jenseits, weit weg, in unerreichbarer Ferne. Aber
der Titanenkampf geht weiter. Da draussen können Sie
einige Worte lesen. Sie sind geschrieben worden mit Bezug
auf die Erschaffung des Gotthardtunnels:

Noi siamo i trogloditi dei tempi nuovi;
Che potenza ha 11 fuoco, che allora rapimmo al cielo!

«Wir sind die Troglodyten der neuen Zeit; welche Macht
hat doch das Feuer, das wir seinerzeit dem Himmel geraubt
haben!» Das Feuer der Geistesfreiheit, der Gedankenfreiheit
ist es, das jeden technischen und jeden kulturellen Fortschritt
gebracht hat. Dieses Feuer hat eine unüberwindliche Macht,
wogegen keinerlei polizeiliche Massnahmen aufzukommen
vermögen. Ihr könnt gegen uns unternehmen oder lassen was
Euch gefällt, die Geistesfreiheit wird doch siegen.»

Robert G. Ingersoll.
Ehrung eines der grössten Freidenker des Jahrhunderts.

Von Karl E. Petersen.

Mit welch aufrichtiger Freude trete ich an die Erfüllung
der mir selbst auferlegten Pflicht heran, zur Ehrung des edelsten

Menschenfreundes und herrlichsten Redners jenes Landes,

wo ich meine Lieben hab, für meine Gesinnungsfreunde
in der Schweiz ein wenn auch kurzes, so doch getreues
Lebensbild zu entwerfen! Mit wie tief empfundener Befriedigung
hat es mich erfüllt, dass mein bereits recht langes Leben
auch noch so weit gereicht hat, den hundertsten Geburtstag
Ingersolls miterleben zu können!

Den Lesern früherer Jahrgänge unseres Organs ist Ingersolls

Name nicht unbekannt, brachte ich doch noch im
letztjährigen «Freidenker» unter dem Titel «Das edelste aller Be-

heldenhafit bartlos, ein Apollo, dde Landschaft heiter wie die verzärtelte

Idylle der alexaindrinischen Grossstädter; die Formen ihrer
Berge aber schon abstrakt zusammengezogen; diese Würfel der
Berglandschaft blieben gültig bis tief in die Malerei der Renaissance.

Die kleine Kapelle der Galla Placidia diente dem privaten Toten-
küite, der nun christlich geworden war. Denn wohl wechselte die
Auslegung der Kulte, ihre Bedeutung für das Leben aber blieb. Es
ist daher mehr als wahrscheinlich, dass die grosse, achteckige, orthodoxe

Taufkirche, die der .Bischof Neon nach 455 anlegen liess, wie
fast alle Taufkirchen im Gebiete des früheren römischen Reiches in
Europa auf den Grundmauern eines Nyuuphäums, eines antiken
Kultbades, steht. Die Vorstellung, dass der Mensch durch das Wasser neu
geboren werden könne, findet sieh in vielen Religionen. Das alte
Taufbecken des « Baptisterium der Orthodoxen » freilich ist heute
erneuert worden, im übrigen aber ist auch diese Kirche mit allem ihrem
Ornament in Marmor, Malerei und Mosaik vollendet erhalten. Ganz
antikisch wird oben an der Decke die Taufe Christi im Jordan
erzählt, der Jordan noch als greiser Wassergott mit einem Sumpfrohr
dargestellt. Später verwarf man diese Allegorisierung als «heidnisch».
An den Wänden die in ihrer Unkörperüichkeit geisterhaft wirkenden
Propheten, dann Throne mit Kreuzen und Büchern, erneute Zeugnisse
für die Entstehung des Dogmas aus der srpätantiken Philosophie und
schliesslich wieder Rankenwerk mit Blumen, deren Anwesenheit man
durch eine metaphysische Auslegung rechtfertigte.

Der Soldatenkönig Odoaker hatte weder Zeit noch Sinn für den
Ausbau der Stadt. Zudem war dem Kaiser in Byzanz Odoakers Macht

kenntnisse» *) eine der unzähligen Perlen aus Ingersolls
Reden, die nebst seinen schriftstellerischen Werken in 12 Bän-

' den erschienen sind und bezog ich mich auch schon in Nr. 7
desselben Jahrgangs im Schlussteil (dem III.) einer längeren
Abhandlung über «Die freigeistige Bewegung in Amerika» auf
den berühmtesten Redner der Neuzeit Amerikas, dessen Wahl
zum Gouverneur seines Heimatstaates New Jersey und später

sogar zum Präsidenten der Vereinigten Staaten er in seiner

Bescheidenheit selber sich verbat.

«Ingersoll ist einer der grössten Rebellen gegen konventionelle

Religion gewesen und auch der grössten einer unter
den Verteidigern der Freiheit», sagt Charles Gorham, einer
seiner Biographen.

Robert Green Ingersoll wurde am 11. August 1833 als zweiter

Sohn des Pfarrers des Städchens Dresden im Staate New
York geboren. Seine Mutter Mary, eine geborne Livingstone,
starb schon 36jährig, zwei Jahre nach seiner Geburt. «Bob»
hatte nur ein älteres Brüderchen und ein Schwesterchen, denen
er grosse Zärtlichkeit erwies. iWie zu erwarten, lebten die beiden

Knäblein in einer nicht überaus frohsinnweckenden
Atmosphäre, denn den damaligen stupiden pädagogischen Grundsätzen

gemäss, machte der sehr orthodoxe Presbyter Reverend
John Ingersoll von der Rute ausgiebigen Gebrauch. Der
verwitwete Pastor hatte sowohl die Erziehung als die primäre
Schulbildung seiner beiden Söhnchen ganz in die eigenen
Hände genommen und wie zu erwarten, wurden die kleinen
Gehirne tüchtig mit religiösem Wust vollgepfropft. Aber schon
in den frühesten Knabenjahren zeigte sich all diesem Nürn-
bergertrichtersystem zum Trotz in Bobs Gehirnchen eine
aussergewöhnliche Fähigkeit, selbst zu denken, Zweifel zu
hegen und ein eigen Urteil zu fällen. Dies veranlasste den
Vater, seiner Erziehungsweise eine andere Richtung zu erteilen,

wodurch bewiesen ist, dass Rev. John Ingersoll im
Grunde ein kreuzbraver Mann war. Sein Sohn Robert sagte
später von seinem Vater, dass, «obwohl er die Bibel von
Decke zu Decke für wahr hielt, er ein unerschütterlich guter
Mensch war, zwar nicht überaus frohgesinnt, jedoch bei all
seiner Strenge gerecht und sogar tiefer Zuneigung fähig».
Immerhin nahm er das Leben zu ernst, richtete sich betreffs
der Verwendung der Rute zu sehr nach der biblischen
Empfehlung derselben und wandelte — zwar in der besten
Absicht — alle Dinge in eine für seine kleine Familie zu peinliche

Feierlichkeit». Dies, wie so oft, wirkte als wichtiger
Faktor mit bei der Abkehr der Denkart seines Sohnes
Robert, die sich denn auch schon früh gegen die orthodoxen
Bekenntnisse und deren Karikaturen der Gottheit richtete.

*) Siehe Nr. 11, 1932, 1. Juni.

im Wege; daher setzte er andere diesen landhungrig heranziehenden
germanischen Stämmen, die Ostgoten unter ihrem König Theodorich,
gegen Italien an. In drei Schlachten wurde Odoaker von Theodorich
geschlagen, bei Verona, daher die Sage von Dietrich von «Bern», bei
Pavia und schliesslich hei Ravenna, daher die Sage von der
«Rabenschlacht». Nach diesem letzten Siege lud Theodorich den Odoaker zum
Festmahle ein, um ihm, kaum dass er gekoinmen, zu erschlagen.
Solange Macht und Besitz der Menschen verschieden sind, ist Macht nur
auf Gewalt gegründet worden. Theodorich, der nach einer eigenen,
unabhängigen Macht strebte, war Arianer, aber klüger als Odoaker
wusste er die Güter der römischen Zivilisation zu schätzen und
verstand, dass man sie pflegen müsse, wenn man sich gegen die Macht
des Kaisers und die Macht des Bischofs in Rom halten wollte. Aus
diesem unruhigen, noch oppositionellen, arianischen Geiste heraus
ist vielleicht ein allerdings fast völlig rekonstruiertes Mosaik im
erzbischöflichen Paläste zu verstehen, auf dem der Erlöser 'bartlos, als

jugendlicher Held, in römischer Kriegertracht erscheint, den Kreu-
zesstab energisch wie ein Schwert über die Schulter gelegt (wenn die
Rekonstruktion richtig ist und die Gestalt nicht wirklich ein Schwert

getragen hat), mit den Füssen die besiegten Dämone, Löwe und

Schlange tretend. Mögen die Quellen dieses wohl völlig einzigartigen
Bildes auf die Sternenkunde Kleinasiens fuhren, seine künstlerische
Darstellung in der arianischen Epoche Theodorichs dürfte geistiges
Gut der Zeit sein.

(Fortsetzung folgt.


	Feuilleton

