
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 17

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


130 DER FREIDENKER Nr. 17

Sichtspunkte hat und infolgedessen auch keine Erziehung ist.
Ich muss weiter sagen: ich bin frühzeitig durch die
naturwissenschaftlichen Studien in gewisse Zweifel über einzelne
pietistisch-ireligiöse Lehien gekommen. Es gab eine Zeit, wo
ich der Meinung war, dass der Monismus von Häckel etwas
sei, das an Stelle der religiösen Ueberzeugung treten könnte.
Auf diesem Boden steht heute vielleicht ein grosser Teil der
Freidenker. Aber ich möchte gleich feststellen, dass nach
meiner Auffassung der Monismus die Probleme der Religion
keineswegs erklären und erläutern kann. Ich bin denn auch
sehr früh (nachdem ich Häckel studiert hatte) zur Einsicht
gekommen, dass der Monismus keinen Ersatz für die Religion
bietet, denn er wird nie bestimmte Fragen lösen können, die
in religiösen Dingen bestritten sind. Man wird mit der besten
wissenschaftlichen Erklärung nach Darwin und Häckel nie
dazu kommen, den Ursprung des Lebens zu erklären. So weit
sind wir nicht, und die Naturwissenschaft wird zweifellos nie
so weit kommen. Es ist ganz selbstverständlich, dass infolgedessen

die Fragen nach dem Ursprung und dem Sinn des
Lebens ernsthafte Leute fortwährend beschäftigen werden,
gleichgültig ob sie auf dem christlich-religiösen Standpunkt,
nach katholischer, nach protestantischer oder nach irgend einer
sektiererischen Konfession stehen, oder ob sie Juden oder
Mohamedaner sind. Diese Probleme werden immer wieder
auftauchen. Der Sinn des Lebens wird die Menschen in
religiöser Hinsicht zweifellos immer beschäftigen; so wie diese

Fragen auch ernsthafte Freidenker beschäftigen werden. Die
Behauptung, dass die Leute, die auf dem Boden des
Freidenkertums stehen, deshalb eine materialistische Auffassung
von der Welt hätten, ist irrig. Ich unüsste sonst sofort
feststellen, dass wir nach der Statistik über die Zugehörigkeit zu
den verschiedenen Konfessionen und Religionen eigentlich auf
diesem Gebiet nur Idealisten hätten und gar keine Materialisten.

Dabei leben wir in einer ausgesprochen materialistischen

Zeit, in der nur die materialistischen Interessen massgebend

sind und in der schliesslich auch unter jenen, die sich zu

irgend einem Bekenntnis, sei es der christlichen oder der
jüdischen Konfession positiv aussprechen, die grössten
Materialisten zu finden sind. Wir würden zweifellos nicht in dieser
zerfahrenen Welt leben, in dieser wirtschaftlich niedergehenden

Welt, wenn die Leute, die in der Religionsstatistik unter
irgend ein staatliches Glaubensbekenntnis fallen, im Alltag
tatsächlich auf dem Boden des Idealismus stehen würden.
Es ist noch kein Zeichen dafür, dass ein Freidenker deshalb

materialistisch sei, weil er Freidenker ist.

Von diesem Gesichtspunkte aus will ich gleich feststellen,
dass nicht nur die Frage des Ursprungs des Lebens, des

Zieles des Lebens, des Sinns des Lebens, die Frage der

Ewigkeit, die Religionen beschäftigen, sondern zweifellos auch

Peuilleton.
Geschichtlicher Spaziergang durch die byzantinischen Bau=

werke Ravennas.
Von Ernst Körner.

Kurz vor der Einfahrt des Zuges in Rav.en.na gewahrt der
Reisende zu seiner Linken zwischen jungen Zypressen das merkwürdig
flach gewölbte Dach .eines kleinen Rundbaues, das Grabmal des

grossen Ostgotenkönig.s Theodorich, und kaum dass er den Bahnhof
verlassen hat, die mächtige .Basilika S. Giovanni Evangelista, von der
die .U.eberiLefer.ung berichtet, die durch; ihre politischen Schicksale
berühmt gewordene Kaiserin Galla Placidia habe sie um 424 u. Z. dein

Beiligen Johannes für Rettung aus Seenot gelobt. Dar Leser spürt
schon, dass wir auf einem Boden sind, der für die Geschichte der

untergehenden Antike und des frühem 'Mittelalters von grösster
Bedeutung gewesen ist. Was aber Ravenna von andern Städten ähnlichen

geschichtlichen Ranges .unterscheidet, ist die Erhaltung der Denkmäler

jener Epoche bis auf den heutigen Tag. Vnn den Bauwerken
und Mosaiken Ravennas lässt sich ablesen, aus welchen Quellen jene
gesellschaftliche Haltung stammt, die man den Geist des Mittelalters
zu nennen pflegt. In Ravenna nimmt das römische Altertum in
Europa zum ersten Male klar und eindeutig die Denkart des byzantinischen

Ostens an, in Ravenna benutzen germanische Stämime diese nun
für Jahrhhunderte gültige Form der Antike zum ersten .Male zum
Aufbau eines Reiches, in Ravenna feiert der Geist dieses damals poli-

die Frage nach Raum und Zeit. Diese unlösbaren Fragen wird
man auch mit der Relativitätstheorie nicht restlos lösen können,

und es gibt infolgedessen genügend Gelegenheit, über
alle diese Dinge zu streiten. Wenn ich erkläre — es trifft
sich das zufälligerweise — dass genau vor 300 Jahren Galileo
Galilei etwas, was er als richtig ansah, nämlich dass die Erde
um die Sonne kreise und nicht umgekehrt, die Erde im
Mittelpunkt des Weltalls stehe, abschwor, um sein Leben zu
retten, etwas das heute ganz allgemein anerkannt wird, so
zeigt dies, wie falsch es ist, auf diesen Gebieten durch staatliche

Massnahmen jemandem eine bestimmte Ueberzeugung
beibringen zu wollen. Dieses Bekenntnis wäre ja doch nicht
ehrlich gemeint. Zweifellos hat es auch Galileo Galilei niclit
ehrlich gemeint, als er abschwor, er tat es nur aus einer
Lebensnotwendigkeit heraus. Darin liegt doch für uns ein
Fingerzeig, dass es keinen Sinn hat, alte Gesetzgebmigsformen
wieder aufzunehmen. Man sollte trotz einer momentanen
Stimmung die freiheitliche Entwicklung eines Jahrhunderts
berücksichtigen. Ich will nur an das erinnern, was soeben
Herr Bundesrat Häberlin gesagt hat. Es sind aus solchen
Glaubeiisdisputationen grosse Bewegungen hervorgegangen.
Das Wesentliche scheint mir bei jedem Galuben zu sein, dass
der soziale Gehalt, den jede Religion hat, mehr in den Alltag

umgesetzt werde. Das geschieht leider Gottes meistens
nicht. Es ist meiner Auffassung nach, die Frage der
gegenseitigen Hilfe, die eine wesentliche Rolle spielt. Wenn man
davon redet, dass man bei den Menschen das Gute entwickeln
soll, so bin ich der Meinung, dass das bei dem einen seinem
Verantwortlichkeitsgefühl gegenüber seiner religiösen
Ueberzeugung (gegenüber Gott) entspringt, und bei dem andern
Menschen der Einstellung zur Gesamtheit. Infolgedessen sind
die Wurzeln für das Venantwortlichkeitsgefühl ganz verschiedene.

Man soll deshalb nicht so vergehen (denn das führt
zweifellos in erbitterte Glaubenskämpfe hinein), dass man
sagt, der ist ein schlechter Mensch, weil er niclit dasselbe

glaubt wie ich, und der andere, der auf dem Papier das

gleiche Glaubensbekenntnis hat, der ist ein guter Mensch.
Ich glaube niclit, dass Herr Dr. Müller so weit gehen wollte.
Wenn er soweit hätte gehen wollen, so wäre es zweifellos ein
Irrtum gewesen.

Wir besitzen bei uns keinen Glaubenszwang. Aber wir
haben bei uns die Bevorzugung bestimmter religiöser
Bekenntnisse, und zwar selbstverständlich christlich-religiöser
Bekenntnisse. In der Regel wird die protestantische Kirche,
die katholische Kirche und vielleicht noch die christkatholische

Kirche vom Staate bevorzugt; soweit wir nicht in
einzelnen Kantonen die Trennung von Kirche und Staat haben.

Alle andern christlich -religiösen Bekenntnisse weiden vom
Staat nicht bevorzugt, sie dürfen sich nur in Form von Ge-

¦tisch, gesellschaftlich, philosophisch, religiös und künstlerisch
überlegenen Orients seine ersten, einzigen und grössten Triumphe auf
europäischem Boden. Nirgends, nicht einmal in Konstantinopel salbst,
kann man die Geschichte jener ersten Blütezeit der byzantinischen
Kultur so gut studieren, wie in Ravenna. Denn von den Tagen Karls
des Grossen an .ist Ravenna eine kaum beachtete .Kleinstadt gewesen,
daher von niemandem angegriffen und zerstört, und noch heute liegt
es so abseits, dass nur die wenigsten Italienraisenden den Weg dorthin

finden. Um so wertvoller für uns, in diesem Buche zu lesen.

Die frühesten Epochen müssen wir uns ergänzen. Ravenna stand

in den Zeiten der römischen Republik, ähnlich Venedig, auf
Sandbänken zwischen den Lagunen des südlichen Po-Deltas, eine Stadt

der Fischer und Händler im Meer. Mehr aus .politischen, als aus
wirtschaftlichen Gründen .Hess der Kaiser Augustus auf den am
weitesten dem Meer zugeschobenen Inseln einen Hafen mit dem Namen
Classds errichten, der nicht weniger als 250 Schiffe fassen konnte.
Nur die schriftliche Ueberlieferung berichtet .uns noch von den grossen

Befestigungsanlagen am Hafen, von dem Kastell, den Friedhöfen
und der später gebauten Vorstadt Cäsarea. Denn sowie das politische
Interesse der grossen Mächte an dieser Stadt erlahmte, begann die

voii der schwachen Bürgerschaft nicht einzudämmende Verlandung
des Hafens, der bereits im 8. Jahrhundert .unbrauchbar geworden war.
In den letzten Jahren freilich hat man durch einen Kanal die
Seeschiffahrt wieder aufgenommen, aber Ravenna hegt heute über 19 km

von der Küste entfernt und hat in dem glänzenden Hafen von Venedig

einen zu starken Konkurrenten. Schon im 2. Jahrhundert u. Z.

war das Schwemmland westlich der Stadt so hoch gewachsen, dass



Nr. 17 DER FREIDENKER 131

nossenschaften oder sektiererischen Gemeinschaften äussern.
Aber sie nehmen natürlich für sich in Anspruch, trotzdem
werben zu dürfen. Das hat man einzelnen gegenüber
bestritten; ich gebe zu, dass man hie und da vielleicht durch
ihre Propaganda etwas geniert worden ist.

Mir scheint es falsch, wenn, wie es Herr Dr. Müller getan
hat, aus dem Programm der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz einzelne Programmpunkte herausgenommen werden,
z. B. die Förderung des Kirchenaustrittes, sofern man andere
vollständig weglässt. Damit man ein klares Bild bekommt,
müsste man auch die andern Programmpunkte, die Förderung
der Bestrebungen für den Völkerfrieden, die Förderung der
Bestrebungen für die Volksbildung, die Förderung sozialer
Werke und vielleicht auch den sehr umstrittenen Punkt: Die
Förderung der Feuerbestattung, erwähnen. Praktisch ist dieser

letzte Punkt in den letzten Jahrzehnten in einzelnen
Kantonen immer ein Streitpunkt gewesen.

Wenn man von der Beeinflussung der Gesetzgebung im
Sinne der freigeistigen Lebensauffassung spricht, so frage ich:
Was mag das anderes heissen, als dass man gegen das staatliche

Kirchentum auf dem Weg der Legalität vorgehen will.
Man soll doch die Sache nicht übertreiben, sondern sie nehmen
wie sie ist. Aus dem, was ich Ihnen vorgelesen habe über
einzelne Programmpunkte der Freigeistigen Vereinigung
geht klar hervor, dass bei der Freigeistigen Vereinigung Ziele
vorhanden sind, die zweifellos auch Sie nicht verwerfen können.

Natürlich ist es unrichtig, ein anderes Glaubensbekenntnis

zu besehimpfen. Ich lehne dies mit Herrn Dr Müller ab.

Es ist falsch, gegen ein anderes Glaubensbekenntnis, das man
für unrichtig hält, starke Ausdrücke und anstössige Worte
zu verwenden; denn das zeugt ja noch lange nicht von der
Stärke der eigenen Ueberzeugung, sondern vielmehr von einer
gewissen Schwäche. Ich lehne deshalb mit Herrn Dr. Müller
derartige Auswüchse ab. Aber kommen solche Auswüchse
nicht auch auf Seite der christlichen oder andern
Bekenntnisse vor? Hat man nicht Andersgläubige auch schon

beschimpft, ja sie verfolgt und unter Umständen sogar
getötet? Kennen wir in der Geschichte der christlichen Bekenntnisse

keine solchen Vorkommnisse? Hat nicht zur Zeit der
Reformation und während der Gegenreformation auf diesem
Gebiet ein unerhörter Fanatismus gewütet? Ich will, um die
protestantische Kirche zu nennen, nur Calvin zitieren, der
den spanischen Arzt Servet wegen einer Differenz in der
Auffassung der Dreieinigkeit Gottes hinrichten liess. Sind das
wünschenswerte Zustände? Die Beschimpfung und das

Lächerliehmachen eines andern Glaubens ist nur der
schwächste Grad eines solchen Fanatismus. Aber es gibt auch

stärkere Grade. Wenn Angehörige der staatlich geschützten

Religionen, etwa des Katholizismus oder des Protestantis-

Ravenna' die igewacJisatie Verbindung mit dem Festland erhielt und
so, des natürlichen Wasse.rschutzes beraubt, nun 3. Jahrhundert von
den römischen Kaisern mit Mauern umgeben werden musste. Diese
Sorgfalt hätten die Kaiser einer unbedeutenden Provinzstadt sicher
nicht anitedeihen fassen, wenn deren Gesicht 'nicht durch den Hafen
an der Adria nach Osten gerichtet gewesen wäre. Denn im Gegensatz

7.u dem sterbenden Born waren die asiatischen Länder damails im
Aufstieg. Rom hörte für einige Jahrhunderte auf. der Mittelpunkt
der Welt zu sein. Schon der Kaiser Diokletian hatte sein" letzten
Jahre, seit 300 u. Z. etwa, in Snalato in Uilvrien, öfter noch in Niko-
media an der kleinasiatischen Seite des Bosporus zugebracht, aber
nie mehr in Rom Sein Nachfolger Konstantinus. der den christlichen
Kult durch sein ToleranzediM und das Konzil zu Nnlkaia Buir
Staatereligion werden liess. verlegte seine Residenz endgültig von dem
wirtschaftlich bedeutungslos gewordenen Rom nach Byzanz und liess
die von ihm «Konstantinapolis» genannte Stadt als das neue Rom mit
Prunk und Glanz ausbauen. Auoh das alte Rom war schon voller
Bauten gewesen, deren grossartig dekorative Formen die überragende
Rolle der ägyptischen und vorderasiatischen Kultur im Leben des
römischen Kaiserreiches bezeugen.

Seit den Tagen Alexanders des Grossen hatten sich im Osten des
'Miittelmeerbeckens die überlegene städtische Kultur der Griechen
mit den gewaltigen meist feudalistischen Kulturen des alten Aegyptens,

iBabyioniens, Persiens undl Assyriens zu einer «Hellenismus»
genannten Kultur verdichtet. Während die Römer auf ihren Zügen
nach Frankreich, Deutschland und England auf wirtschaftlich nicht

mus, die alle Vorteile des Staates geniessen, gegenüber
andern Bekenntnissen eine Ausnahmegesetzgebung fordern, hat
das nicht auch etwas mit einem Anflug von Fanatismus zu
tun? Das ist den Herren wohl gar nicht bewusst? Ich halte
dafür, dass Herr Dr. Müller aus ehrlicher Ueberzeugung
gehandelt hat, und er darf deshalb diesen Vorwurf nicht auf
sich beziehen. Rein objektiv gesprochen muss man sich
darüber ins Klare kommen, dass man zweifellös mit seiner
Motion einen sohlechten Weg beschreiten würde.

Wenn Herr Bundesrat Häberlin darauf hingewiesen hat,
dass der Wille zur Verbreitung der eigenen Auffassung bei
jedem religiösen Bekenntnis vorhanden sei — ich rechne
letzten Endes auch die Freidenkerbewegung unter die
Bekenntnisse, da sie sich mit dem ernstesten Problem des
Daseins auseinandersetzt — und wenn man dazu übergeht,
Ausnahmegesetze zu schaffen und erklärt: « Das darft du lehren,
etwas anderes nioht, und wenn du eine andere Meinung
äusserst, so wirst du bestraft », so widerspricht das zweifellos
der Glaubens- und Gewissensfreiheit. Ich bin mit Herrn Dr.
Müller darin einverstanden, dass wir alles verhüten müssen,
eine andere religiöse Ueberzeugung zu beschimpfen oder
irgend jemand zu diskreditieren oder lächerlich zu machen.
Aber dann dürfen wir jedenfalls auch verlangen, dass das,
was man den christlichen Bekenntnissen zubilligt, auch den
andern Bekenntnissen zugebilligt wird. Es gibt auf allen
Gebieten dieses Lebens und in allen religiösen Bekenntnissen
Gute und Böse. So wie es auch in der Bibel steht, dass Gott
über Gute und Böse regnen lasse. Man sollte also nicht von
einer einseitigen Auffassung ausgehen. Man sollte deshalb
anerkennen, dass das, was Jahrhunderte lange Kämpfe und
der Abschluss des geistigen Kampfes des letzten Jahrhunderts
für .unsere Bundesverfassung gebracht haben, nämlieh die
Glaubens- und Gewissensfreiheit, etwas ist, was gewisse
reaktionäre Stimmungen überdauern wird. Ich bin sicher, man
leistet der Sache keinen Dienst, wenn man irgend eine
Kleinigkeit aufgreift und zu einer grossen Sache macht. Die
religiösen Kämpfe haben nur das Eine gemeinsam gehabt, dass

sie zu grossen blutigen Auseinandersetzungen und zu
Ungerechtigkeiten führten. Ich bin der Meinung, dass nicht nur
die politische, sondern auch die religiöse Freiheit wichtig ist
und dass auch die wirklich christliche Ueberzeugung dort am
besten gedeiht, wo sie sich in der Freiheit entwickeln kann.
Es ist sicher nicht so, dass, wenn man ausgerechnet nun
Vorrechte für sich verlangt, man damit irgend eine Stärke zum
Ausdruck bringt. Deshalb ist es auch für Sie unnötig, diesem
Postulate zuzustimmen.

(Forts, folgt.)

allzu 'entwickelte Völker gestossen waren und sich dort nur eine
bescheidene römische Provinzkultur bildete, hatte die Erschliessung
Asiens eben mit den Mitteln jener hellenistischen Kultur dem
gesamten Lehen des Vorderen Orients einen gewaltigen neuen Auftrieb
verlieben. Zwischenreiche entstanden, wie das der .persischen Sassa-
niden (3.—4. Jahrhundert), in dessen Städten ein reiches Bürgertum
mit .seinem Handel aus ganz Asien materielle und geistige Güter
zusammenbrachte, die auf die europäische Gebrauchskunst des Mittelalters

grössten Einfluss ausgeübt haben. Der ganze vordere Orient
wurde nun in jeder Beziehung zum Mittler zwischen Osten und
Westen. Aleandria, Antäochia und Bphesos wurden zu den grossen
Umschlagplätzen zwischen der römisch-europäischen und der
hellenistisch-europäischen und der hellenistisch-orientalischen Kultur. Hier
wurden die Waren ausgetauscht, hier wurden aber auch die Lehren
der grossen Erlösungskulte der Epoche, des jungen Christentums mit
seihen zahllosen Sekten, des späten Judentums, des persischen Mi-
thraskultes in philosophische Systeme und Religionen umseschmol-
zen. hier erhielten sie durch die meist .platonisch gerichteten Gelehrten

ihre vergeistigte Form. Das Grofama.teriielle verblasste zugunsten
kühner Spekulationen. Das Sinnliche, das war der Hauptinhalt aller
dieser Kulte und Lehren, müsse überwunden werden, um zu dem
wahren «Wesen» der Dinge, das unmaterieller, ,rein «geistiger» Natur
sei. zu gelangen. Wie sollte auch selbst der gebildete Städter dieser
Jahrhunderte sich in der Mannigfaltiskeit der staatlichen, wirtschaftlichen

und kulturellen Formen zurechtfinden, unter denen sich die
Sprengung des müde gewordenen alten Roms vollzog. Unmöglich,
diese materielle sichtbare Welt zu ordnen! Was also lag näher, als



132 DER FREI DENKER Nr. 17

Kaiser und Galiläer.
Um die ungeheure Werbekraft des christlichen Gedankens

in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung zu verstehen,

muss man die sozialen Verhältnisse jener Epoche zur
Erklärung heranziehen. Eine auf Sklaverei beruhende
Wirtschafsordnung neigte sich ihrem Ende zu. Die nach Entfaltung

drängenden Produktivkräfte sprengten" den Rahmen der
bestehenden Produktionsverhältnisse und diese Tatsache

begann sich ideologisch auszuwirken. Von der geistigen Umla-
gerung wurden auch die höheren Schichten der Gesellschaft
erfasst. (Es gab auch zur Zeit der bürgerlichen Revolution
Angehörige des Adels, die sich trotz ihrer Privilegien für die
allgemeinen Menschenrechte begeisterten und die ersten Sozialisten

stammten durchaus nicht aus den Reihen des
Proletariats.)

Natürlich erstrebten die Sklaven des alten Römerreich es
die Befreiung aus ihrer Knechtschaft und nahmen begierig
die frohe Botschaft in sich auf, dass es nur des guten Willens

der Menschen bedürfe, um das Himmelreich auf Erden
zu begründen. Sie bekannten sich freudig zu dem Glauben
an ein besseres Diesseits, ohne sich die geringste Vorstellung
davon zu machen, auf welchem Wege das christliche Paradies
auf Erden gegen den Willen der herrschenden Klasse
verwirklicht werden sollte. Aber auch den gänzlich Verzweifelnden,

welche von der Aussichtslosigkeit aller sozialen
Reformversuche überzeugt waren, bot das Christentum einen
Trost, nämlich durch die Vorstellung eines besseren Jenseits,
das für alle Mühsale auf Erden entschädige. Allerdings war
mit dieser Vorstellung eine Entwertung des Diesseits verbunden.

Es ist der letzte Ausweg für unsere vergeblichen
Bemühungen, ein bestimmtes Ziel zu erreichen, wenn wir den
Wert dessen, was wir anstreben, als fragwürdig erscheinen
lassen. Gegenüber dem ewigen Seelenheil verblassen alle
irdischen Ansprüche.

Wir verstehen demnach sehr gut, dass das Christentum eine
mächtige Anziehungskraft auf jene Schichten der Bevölkerung

ausüben musste, welche an einer Umgestaltung der
bestehenden Gesellschaftsordnung interessiert waren. • Das
Christentum war die richtige Religion für das Lumpenproletariat

des alten Römerreiches.

Demgegenüber machen die Vertreter der Kirche gerne
geltend, dass es nicht nur die Sklaven waren, welche sich zum
Christentum bekannten, sondern dass auch bessersituierte
Kreise, ja bis hinauf in die Herrenschichten, dem christlichen
Gedanken zuneigten. Und sie meinen, dass in dem
allgemeinen sittlichen Verfall die christliche .Moral als Heilsbotschaft

empfunden wurde. Das ist zum Teil auch richtig, denn

sich abstrakte Systeme auszudenken, intellektuelle Ordnungen zu
schaffen und ihnen gegenüber dar materiellen Welt eine höhere
Wirklichkeit auszusprechen.

In dieser Sphäre des Geistes sperrte sich keine widerspenstige
materielle Wirklichkeit den menschlichen Wünschen; in diesem
Bereiche der geistigen Kräfte konnte man nach Herzenslust aufbauen, in
der für für die im w.ahrsten Sinne des Wortes «verfluchte» Materie
kein Platz war. Sie galt als Abfall von Gott und war nur durch die
menschliche Seele mit den oberen Kräften verbunden.

Nun hatten die Menschen damals weit mehr als heute ausser der
gesprochenen und geschriebenen Rede das Ausdrucksmittel der
bildenden Künste zur Verfügung; in ihren Formen musste sich daher
dieser Hang zur Vergeistig.ung, zur Abstraktion von der materiellen
Wirklichkeit in gleichem Masse zeigen, wie im Denken. Die bis zum
Derben satte Fleischlichkeit dar antiken Formen, ihr bisweilen feurig

wahrheitsgetreuer, immer aber lebensnaher Naturalismus begann
auszutrocknen. Indem die Gestalten der Menschen, Tiere .und Pflanzen

einen gleiehnishaften, einen symbolischen Sinn bekamen, wurden
ihre künstlerischen Formen zu blossen Bildzeichen, von denen nicht
das Abbild der Natur, sondern im Geganteil das .ihres geistigen Wertes

abgelesen werden sollte. Götter .und Heilige verloren ihre Men-
schenähnlichkeit. Schon in ihren übermenschlichen Massen und ihren
unwahrscheinlich leuchtenden Farben sollten sie ihre Erhabenheit
über die Materie dartun. Die Zeichnung der Körper und Gewänder
wird zum linearen oder farbigen Ornament abstrahiert. Anstelle der
Malerei mit einfachen Farben tritt die Arbeit mit wertvoll oder wertvoll

erscheinenden Mosaiksteinen. Die Komposition des Bildes rich-

der Cäsarismus hatte um jene Zeit bereits solche Formen
angenommen, dass niemand mehr seines Lebens sicher war.

Schon der von den Römern vergötterte Augustus sparte
nicht mit Todesurteilen und Verbannungen. Ein Mörder mit
Vorbedacht war sein Nachfolger Tiberius. Sein Widersacher
Germanicus starb im Orient plötzlich und unter merkwürdigen
Begleitumständen. Tiberius entledigte sich planmässig der
Hinterbliebenen des beseitigten Nebenbuhlers. Er schickte die
Witwe Agrippina in die Verbannung auf eine ferne Insel,
desgleichen ihren Sohn Nero auf eine andere Insel. Der
jüngere Sohn wurde auf dem Palatin, im Kaiserschloss selbst,
eingekerkert, wo man ihn später verhungern liess. Der Führer
der Prätorianer, Sejan, wurde im Kerker erdrosselt, seine
Tochter hingerichtet. Wer zur Freundschaft des Sejan gehörte,
wurde vernichtet. Im Greisenalter missb.rauchte Tiberius Kinder,

die er in sadistischen Anwandlungen abschlachten liess.
Bei seinem Nachfolger Caligula war die hemmungslose

Grausamkeit ins Grauenhafte gesteigert. Natürlich sind auch
scheinbare Sinnlosigkeiten irgendwie psychologisch begründet

und so manches Scheusal der Geschichte entpuppt sich unter

der Lupe psychologischer Kritik als ein armes, kleines,
durch innere Leerheit zerfressenes, haltloses Ich, wie im Falle
Caligula der Psychoanalytiker Hanns Sachs überzeugend
dargelegt hat, aber hier handelt es sich nicht um das Verstehen
des sogenannten Cäsarenwahns, sondern um dessen objektive
Auswirkung.

Caligulas erste Tat bestand darin, dass er seinen
Mitverschworenen Macro, den Kommandanten der Prätorianer, samt
dessen Frau beseitigen liess. Gleich darauf gab er den Auftrag,
den Enkel des Tiberius zu ermorden. Nun folgt ein endloses
Gemetzel. Zunächst waren es wohlhabende Leute, die der
Kaiser beerben wollte, dann aber richtete sich seine Mordlust
einfach gegen jeden, der ihn in irgend einer Form in den
Schatten zu stellen geeignet war. So wurde einer, der unter
Roms Oberhoheit stehenden Fürsten Ptolomäus, ein entfernter
Vetter des Kaisers, beseitigt, weil er durch die Farbenpracht
seiner Kleidung die Augen des Publikums auf sich gezogen
hatte. Von hier bis zum Massenmord war nur ein Schritt und
schliesslich war keiner mehr seines Lebens sicher.

An dieser Stelle musste die römische «Moral», die sachlich

durch die Sklavenwirtschaft begründet war, dialektisch
in ihr Gegenteil umschlagen. Der Widersinn des Kampfes
aller gegen alle wurde offenbar. Es gab keine Sicherheit mehr
vor der Willkür des hemmungslosen kaiserlichen Despoten.
Aller Lustgewinn, der selbst für die Grossen in diesem Leben
zu erwerben war, wurde mehr als aufgewogen durch die ständige

Angst, von der man sich unablässig bedroht sah. Das

christliche Sittenideal, welches den Triebverzicht proklamierte,

tet sich nicht mehr nach den Bedürfnissen des einzelnen Menschen,
das Dargestellte möglichst anschaulich erleben zu können, sondern
soll als Ganzes den harmonischen Aufbau der geistigen Welt
widerspiegeln und zugleich sich vor allem dem Bauwerk als dienendes
Ornament einfügen.

Dieser Hang zur Abstraktion ist keineswegs, wie manche
Forscher wissen wollen, «dem» Orientalen eingeboren, vielmehr kann
er unter ganz verschiedenen seelischen Bedingungen entwickelt werden.

Wandernde Völker besitzen ihn fast immer, denn der Nomade
kann auf seinen Wanderungen wenig Güter mitnehmen, seine Freude
am Materiellen, Sinnlichen ist geringer als die des lange Ansässigen.
Auch vorwiegend bäuerliche Völker, bei denen es weder einen Gross-

grundbesitz noch gar .einen Handel, also wenig .Ziivilisationsgüter
gibt, sprechen mit Vorliebe in Ornamenten, so die Iren, Kelten und
vor allem die Germanen, kurz, abstrakte Züge zeigen für gewöhnlich
jene Kulturen, in denen die Wertschätzung des Materiellen aus diesen
oder (jenen Gründen gering ist. Was Wunder also, dass in der Spät-
antike dieser Drang zum Abstrakten vor allem seine Stützung in
jenen Kreisen fand, die an den Gütern dieser Welt nicht teilhatten
oder .umgekehrt von .ihnen übersättigt waren und nun ihre Mitmenschen

vor der Bitterkeit des Besitzens bewahren zu müssen vermeinten,

den Kreisen also, die den Kern der christlichen Gemeinden
ausmachten. Damit gewann das Abstrakte, das Intel.lektuell-iDog.matische
vor allem in den kleinasiatiscben Gemeinden immer mehr Oberhand
über das Kultisch-Symbolische der Antike, das den ersten christlichen

Generationen noch ganz natürlich gewesen war.
(Fortsetzung',, folgt.)


	Feuilleton

