
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 16

Artikel: Grausamkeit und Menschlichkeit : die Grundlage der christlichen und
der freigeistigen Ethik

Autor: E.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 16 DER FREIDENKER 125

war eine Reaktion gegen den Brahmanismus und zum Teil
auch gegen den Buddhismus; er brachte eine sehr aufgeweckte
Kritik an den bestehenden indischen Religionen und
religiösen Gebräuchen. Dass Professor Abegg trotz seiner grossen
Kenntnisse sich für unfähig erklärte, die meisten
philosophischen und religiösen Begriffe der Inder auf ihre Ursachen
zurückzuführen, hat uns ebenfalls sehr befremdet. Unseres
Erachtens bringt hier der historische Materialismus sehr viel
Licht hinein. Aus den sozialen und wirtschaftlichen
Strömungen in der indischen Geschichte, aus der Bevölkerungsbewegung

und den verschiedenen Unterjochungen, wird sich
das indische Denken wohl am besten verstehen lassen. So

dürfte das Kastenwesen den Ursprung des Sansara-(Seelen-
wanderungs-)Begriffes, den Professor Abegg für dunkel hält,
psychologisch ohne weiteres verständlich machen.

Wohl am wertvollsten waren für uns die Vorträge von
Prof. Dr. Pierre Bovet von der Universität Genf, über La
nature du sentiment religieux. Der Vorlesende wies au Hand
einer grossen pädagogischen Erfahrung die Wurzeln der
religiösen Empfindungen nach. Und zwar bekannte er sich im
Wesentlichen zu der Freud'schen Auffassung, dass das
religiöse Gefühl auf das Vatergefühl zurückgehe, d. h. dass der
erwachsene Mensch im 'Zustande der Unzulänglichkeit und der
Hilflosigkeit gegenüber den natürlichen Gewalten sich an eine
Autorität anlehnen will, wie er sich einst als Kind an die
unbedingte Autorität des Vaters angelehnt hat. Aus dem
Respekt vor dieser Autorität, ergänzt durch das soziale
Empfinden, entspringt nach der Auffassung Prof. Bovets die Moral.
Es war wohl eine Manifestation des zwiespältigen Charakters
dieses Kurses, dass das hierhergehörige grundlegende Buch
Freuds im Literaturverzeichnis zu den Zyklen nicht angeführt
war. Wir wollen das an dieser Stelle nachholen! Sigm. Freud,
Die Zukunft einer Illusion. Internationaler Psychoanalytischer
Verlag.)

Wir geben gerne zu, dass diese drei Vorlesungen
ungeachtet der erwähnten Widersprüche auch dem frei und
folgerichtig denkenden Menschen eine wertvolle Bereicherung
seines Wissens bieten konnten. Dagegen sprangen die beiden
Abendvorträge vollständig aus dem Rahmen des Erträglichen
heraus. Prof. Dr. Paul Häberlin von der Universität Basel,
der als gewandter Diskussionsleiter fungierte, erklärte einmal

im Laufe der Diskussion, man wolle an diesem Kurse
weder negative noch positive Apologetik hören. Nun, was wir
an diesen beiden Abendvorträgen zu hören bekamen, war
positive Apologetik in stärkster Konzentration. Es sprachen
die beiden theologischen « Autoritäten » Prof. Dr. Ludwig
Köhler und « Hochwürden » Dr. 0. Karrer! Wir bezeichnen
es als eine Unterordnung der bürgerlichen Wissenschaft unter
die politischen Strömungen der Gegenwart, dass an einem der
Abendvorträge gegenüber einem Theologen nicht ein Atheist
aufgestellt wurde.

Prof. Dr. Ludwig Köhler von der Universität Zürich sprach
über « Die Gotteserfahrung des Propheten Jeremia »! Er
entwarf an Hand des Alten Testamentes, dessen Kenntnis wir
ihm nicht absprechen wollen, eine biographische Skizze jenes
jungen Mannes. Nicht ohne Verwunderung hörten wir, dass
sein Auftreten äusserst revolutionär war. Auch bei diesem
Vortrage war jener « dunkle Punkt » sehr gut zu beobachten,
an dem der Historiker Köhler mit dem Theologen Köhler zu-
sammenstiess. Prof. Köhler erledigte den Konflikt mit einem
Satze. «Prophet ist man nicht, Prophet wird man, muss man
sein, weil Gott einen beruft » Punkt Auf die Frage, weshalb
es denn heute keine Propheten mehr gebe, brachte Professor
Köhler in der Diskussion den alten, aufgewärmten Kohl
zutage, das sei eben eine einmale Erscheinung gewesen, usw.
Wir antworten auf diese Frage: Es gibt heute deshalb keine
Propheten mehr, weil heute keiner mehr auf den Schwindel
hereinfällt! Prof. Köhler hat diese Antwort in einem gewissen
Sinne in seinem Vortrage selbst gegeben. Er erzählte nämlich,
dass Jeremia sich vor der Hinrichthung wegen « Gottlosigkeit »

und revolutionärer Gesinnung dadurch rettete, dass er er¬

klärte: « Ich bin von Gott gesandt! » Man stelle sich vor, was
unsere Pfarrer dazu sagen würden, wenn etwas Aehnliches
heute geschähe, wenn z. B. Nicole vor den Bundesassisen
erklärt hätte, er sei von Gott gesandt! Sehr vernünftig war die
Diskussionsfrage, in welche psychiatrische Kategorie man den
Prophheten Jeremia einreihen könnte. Diese Frage wurde von
dem anwesenden Kreuzlinger Psychiater Dr. Lundwig Bins-

wanger nach langen, umständlichen Ausführungen dahin
beantwortet, dass er diese Frage für sinnlos halte und sie daher
nicht beantworten wolle. Man sieht also, wie Versuche, den
Boden der transzendenten Voraussetzungen zu verlassen,
erbarmungslos abgedrosselt wurden.

Konnte man auf den Vortrag des protestantischen Theologen

mit einigem guten Willen noch eingehen, so war der
Vortrag des Jesuitenzöglings Dr. Otto Karrer völlig ungeniess-
bar. Das Vortragsthenia lautete : « Das mystische Gotterlebnis
bei Augustin und Meister Eckhart » Wir glauben, dass

dieser Vortragsabend ein Anachronismus war; er hätte
unbedingt in jenen Kurs gehört, der vor einigen Jahren die
Psychopathologie behandelte. Wir haben nicht im Sinne, auf
jene Salbadereien einzugehen, schon deshalb nicht, weil uns
das Organ, das man nach Dr. Karrer zum Verständnis der
mystischen Erlebnisse jener Kirchenväter haben muss — wir
gestehen es zerknirscht — völlig abhanden geht. Aber einige
« markante » Sätze aus diesem Elaborate wollen wir unsern
Lesern trotzdem nicht vorenthalten: Aus der Religionsphilosophie

Augustins: «Glaube nicht, durch die Intelligenz das

Wesen der Welt zu erfassen », « Glaube, um zu erkennen » ;

ferner: «Er wollte sich emporheben zum Ewigen», « Amando
cognoscimus », « Gott bleibt der, von dem wir nur begreifen,
dass er nicht zu begreifen ist » usw. usw.

In seiner Eröffnungsrede stellte der Präsident der
Stiftung, Alfred Sidler, Luzern, fest, dass wir in einer Zeit leben,
die nach geistiger Erneuerung dürstet. Gleichzeitig stellte er
die ungeheuerliche Behauptung auf, die moralische und
geistige Katastrophe, zu der uns der Weltkrieg geführt habe, sei
wie dieser selbst, geistigen Ursprungs!! Deshalb sollen wir
nach richtunggebenden Glaubensinhalten Ausschau halten und
auch von den Führern und Verantwortlichen solche Glaubens-
inhalte verlangen, damit wir wieder zu neuer Entwicklung
und Erkenutnis ansteigen können Dabei haben doch

gerade diese Auffassungen, die von einer totalen Unkenntnis
der geschichtlichen Zusammenhänge zeugen, bislang offizielle
Geltung gehabt und sind, wenn nötig, mit dem Gummiknüttel
verteidigt worden, und gerade diese Auffassungen haben in
der gegenwärtigen trostlosen Gesamtlage elenden Schiffbruch
erlitten.

Auch wir Freidenker sind davon überzeugt, dass unsere
Gesellschaft einer geistigen Erneuerung bedarf. Aber dass

die Bourgeoisie unfähig ist, diese geistige Erneuerung
durchzuführen, hat sich an diesem Kurse wieder einmal mehr
gezeigt. Sie verfügt wohl über hohe wissenschaftliche
Erkenntnisse, ist aber völlig unfähng, daraus die richtigen
Konsequenzen zu ziehton.

v
SUN.

Grausamkeit und Menschlichkeit,
die Grundlagen der christlichen und der freigeistigen Ethik.

Es ist eine bekannte Tatsache, dass der Ursprung aller
Religionen in der Furcht liegt. Die Furcht vor den nicht
erkannten Naturgewalten und den starkem « Naturgeschöpfeu »

erzeugte die Auffassung, dass es Mächtige oder Mächte gebe,
die geheimnisvoll wirkten, die je nach Gunst oder Ungunst
den Einzelnen schützten oder schädigten. Derjenige, der gut
stand mit dem Gotte oder den Göttern, der ihnen Opfer
brachte, « fromm > war, zu den Göttern « betete », bittete,
d. h. sie um Hilfe bat, sie fürchtete (Gottesfurcht), hatte nach
« landesüblicher » Auffassung der Gläubigen stets die grössere
Chance, von dem Gotte oder den Göttern beschützt zu werden.
Dabei waren die Götter wie die Naturgewalten gewalttätig,



126 DER FRE I DENKER Nr. 16

grausam- brutal. Davon machte auch der Judengott keine
Ausnahme, hat er doch ganze Städte wie Sodom und Gomor-
rha vernichtet, die « Rotte » Kora vom Erdboden verschlingen
lassen, ganze Völker und Heere zugrunde gehen lassen, die
gegen das « auserwählte » Volk kämpften bezw. sich von ihm
nicht alles bieten lassen konnten (Buch der Richter, Kap. 18).
Es dürfte heute wohl kaum mehr einen urteilsfähigen Christen
geben, der den von den Juden selbst ganz gut erfundenen
Schwindel vom «auserwählten» Volke noch glaubte!

Diese Grausamkeit, die sich auch durch die ganze christliche

Religion und ihre Geschichte fortsetzt, ist erklärlich aus
der natürlichen menschlichen Grausamkeit, die auch heute im
deutschen « Kulturstaate » neue Orgien feiert. Der Stäupung
(Geisseiimg) Christi reiht sich heute würdig die
Durchpeitschung unschuldiger Andersdenkender im Dritten Reiche
an, der von Gott gewollten Kreuzigung Christi (Nicht mein,
dein. (Wille geschehe, und es fällt kein Sperling vom Dache
ohne den Willen Gottes) entspricht in Deutschland die
Ermordung zahlreicher Kommunisten und Sozialisten, in China
die « friedliche » Durchdringung durch die Japaner mit 100,000
chinesischen Leichen, und die Pilatusse des Völkerbundes
können wie einst der römische Statthalter Pilatus in Jerusalem
ihre Hände in Unschuld waschen. Diese christliche Grausamkeit,

die sich in der Inquisition, in den Ketzer- und
Hexenverfolgungen, in den Glaubenskriegen so schrecklich und
empörend manifestierte und die mit « ewigen » Strafen im «
Jenseits », d. h. nach dem Tode des Sünders droht, diesem ein
schreckliches Fegefeuer, innerhin befristet, in Aussicht stellt
oder mit grauenvollen Höllenqualen einschüchtert (der Gott
der Liebe und des Erbarmens lässt solche Drohmittel seiner
Diener zu) ist im Grunde nichts anderes, als die menschliche

Grausamkeit, die hinwiederum nichts anderes ist, als
die natürliche Grausamkeit; denn die Natur ist grausam.

«In der Natur ist kein Erbarmen! » Der aufmerksame
Beobachter wird in der Natur nichts anderes finden als
blindwütige, erbarmungslose Grausamkeit. Die meisten Tiere
verschwinden in den Mägen anderer Tiere. Unsere gefiederten
Sänger nähren sich ausschliesslich von Kerbtieren, Raupen
und Würmern. Der Gott der Katzen ist offenbar nicht der
Gott der Mäuse! Alle Raubtiere verschlingen schwächere Tiere
in Menge, und das grausamste Raubtier ist der Mensch, der
Hekatomben von Opfern im Tierreich fordert und System in
den Mord anderer Lebewesen gebracht hat.

Wir sind nun weit davon entfernt, die Notwendigkeiten
der Ernährungsweise des Menschen durch tierische Stoffe zu
verkennen und etwa für den Vegetarismus Propaganda machen
zu wollen. Der Mensch ist aber nicht nur ein Tier unter
Tieren, sondern dank seiner Entwicklung in intellektueller
Richtung auch ein mit Verstand begabtes Wesen, das
erkennen soll, dass nicht tierische Instinkte und Rauf- und
Raublust sein Wesen ausmachen sollen, dass er vielmehr
dazu berufen ist, insbesondere gegenüber seinesgleichen,
gegenüber allem, was Menschenantlitz trägt, menschlich, human
und tolerant zu sein. Erst das macht aus dem Tier « Mensch »

den wahren und rechten Menschen, der diesen Namen
verdient.

Aus diesem Erkennen folgt der Schluss:

Was du nicht willst,
Dass man dir tu';
Das füg' auch keinem andern zu!

oder positiv ausgedrückt:
Was ihr wollt,
Dass euch die Menschen tun sollen,
Das tut auch ihnen!

Diese den christlichen Religionslehren entnommene Formel
ist älter als das Christentum und ist keine religiöse Lehre,
sondern eine aus 'dem Zusammenleben der Menschen
erwachsene ethische Forderung. Dass sie in die christlichen
Religionslehren Aufnahme fand, ist kein Wunder. Die
Religionsstifter haben selbstredend das vorhandene Gute immer
mit übernommen und es als eigenes geistiges Gut ausgegeben.

Damit wurden die spezifisch religiösen Forderungen, die meist
unsinnig und überspannt erscheinen, etwas weniger auffällig.
Zu den unsinnigen, spizifisch religiösen Forderungen rechnen
wir beispielsweise das 70 X 7mal Vergeben, das die linke
Backe hinhalten, wenn die rechte geschlagen wurde, das den
Mantel anbieten, wenn einem der Rock genommen wurde,
das die Feinde lieben, das Segnen derjenigen, die einem
fluchen, das Gutes tun denjenigen, die einen hassen, beleidigen
Und verfolgen.

Wir wollen eine vernünftige Ethik, die befolgt werden kann.
Wir wollen, dass das Schlechte bestraft werde, die Gerechtigkeit

zum Siege gelangt, dass die menschliche Gesellschaft
durch Kampf gegen die Finsternis zum Lichte, zu Wahrheit,
Schönheit und Güte sich durchringe

Das ist der fundamentale Unterschied zwischen der christlichen

und der freigeistigen Weltanschauung. Die christliche
fusst darauf, dass ein Gott die Menschen als vollkommene
und gute Geschöpfe auf die Welt gestellt haben soll und dass
die Menschheit nach und nach so, heruntergekommen
ist, wie wir sie heute leider vor uns sehen, während die
freigeistige Weltanschauung dagegen lehrt, dass der ¦ Mensch
sich nach und nach aus dem Tierreiche erhoben und in jahr-
millionenlanger Entwicklung ein verstau desbegabtes Wesen

geworden sei, das dem Prinzip der Entwicklung und
Höherbildung folgend dazu berufen ist, die Eigenschaften des
Verstandes, des Gemütes, das Edle, Schöne, Wahre und Gute zu
erringen und immer mehr zu vertiefen, dass der Mensch
berufen sei, im Gegensatze zur grausamen Natur, sich über die
Natur zu erheben und dadurch zum Menschen zu werden, die
Natur zu beherrschen und zu leiten und ihre Grausamkeit
in Güte und Milde, Gerechtigkeit und Schönheit zu verwandeln.

E. A.

Die „läppische Gottlosenbewegung"
und dei* 1. August.

In der « Neuen 'Zürcher Zeitung » steht in einem Bundes-
feierartikel, betitelt « Im Namen Gottes des Allmächtigen »

und verfasst von Schriftsteller Konrad Falke, folgender Passus

zu lesen, dessen gemeineidgenössischer Sinn etwas unter die
Lupe genommen werden muss:

Es tat aber in diesen 'letzten Wochen noch ein anderes Ereignis
bewirkt, dass die Mehrheit des Schweizervolkes — selbst bis in die
allem kirchlichen Dingen völlig fernsteh enden Kreise hinein — sich
einig wurde in ihrer Stellungnahme zu den « grossen Ereignissen der
¦Zeit », indem der bisanhin ihnen gewährte Kredit eine .allgemeine
und merkliche Herabsetzung erfuhr. In einem Staate wie dem
unsrigen, in welchem die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu den
Juwelen der Verfassung gerechnet und so ausgelegt wird, dass nicht
nur die wissenschaftliche Forschung, sondern mindestens ebensosehr
jede Art des Gottesglauibens unbehindert sich soll entfalten können,
musste die Beeinflussung der Kirche zur Verherrlichung des
politischen Regimes einen nicht weniger peinlichem Eindruck machen als
jene unsäglich läppische Gottlosenbewegung (von uns hervorgehoben.
Red.), die von unten und innen her den Staat aushöhlen möchte: es

gibt Dinge, die man befehden kann — auch wir wissen von dem
Kampf gegen die Kirche, wo sie als politische Macht auf den Plan
trat, ein Lied zu singen! — aber an deren innerem Wesen man sich
nicht vergreifen darf! Man mag es uns als einem kleinen Volk
zugute halten, wenn wir zwar die Hände nicht in den Schoss legen
wollen, umi auf ein Wunder zu warten, wohl aber uns zu der tief
begründeten Ueberzeugung bekennen, dass heute wie gestern (und
morgen wie heute) noch eine andere Hand uns leitet und dass wir
es getrost darauf ankommen lassen dürfen, ob Gott wirklich nur bei
den stärkern Bataillonen zu finden sei.

Herr Falke, haben Sie die Motion Müller (Grosshöchstetten)

genau verfolgt, ist Ihnen die Antwort von Bunderat
Häberlin in untendenziöser Form vor die Augen gekommen?
Wir glauben ruhig mit Nein antworten zu dürfen ; denn sonst
müssten Sie doch wissen, dass es mit der kommunistischen
Gottlosenzentrale in Basel nichts an sich hat. Bundesrat
Häberlin erklärte, dass eine solche nicht existiere, und wir können
beifügen, dass sie nichts anderes, als der Bölima gutdotierter,
reaktionärer Pressebureaus ist. Wer nicht existiert, hat aber
keinen aufsehenerregenden Einfluss, und wer einen Staat von


	Grausamkeit und Menschlichkeit : die Grundlage der christlichen und der freigeistigen Ethik

