Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 16

Artikel: Grausamkeit und Menschlichkeit : die Grundlage der christlichen und
der freigeistigen Ethik

Autor: E.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 16 DER FREIDENKER 125

war eine Reaktion gegen den Brahmanismus und zum Teil

auch gegen den Buddhismus; er brachte eine sehr aufgeweckte

Kritik an den bestehenden indischen Religionen und reli-
giosen Gebriuchen. Dass Professor Abegg trotz seiner grossen
Kenntnisse sich fiir unfdhig erkliarte, die meisten philoso-
phischen und religiésen Begriffe der Inder auf ihre Ursachen
zurlickzufiithren, hat uns -ebenfalls sehr befremdet. Unseres
Erachtens bringt hier der historische Materialismus sehr viel
Licht hinein. Aus den sozialen und wirtschaftlichen Stré-
mungen in der indischen Geschichte, aus der Bevilkerungs-
bewegung und den verschiedenen Unterjochungen, wird sich
das indische Denken wohl am besten verstehen lassen. So
diirfte das Kastenwesen den Ursprung des Sansara-(Seelen-
wanderungs-)Begriffes, den Professor Abegg fiir dunkel hilt,
psychologisch ohne weiteres verstandlich machen.

Wohl am wertvollsten waren fiir uns die Vortrige von
Prof. Dr. Pierre Bovet von der Universitit Genf, iiber La
nature du sentiment religieuxz. Der Vorlesende wies an Hand
einer grossen pidagogischen Erfahrung die Wurzeln der reli-
giosen Empfindungen nach. Und zwar bekannte er sich im
Wesentlichen zu der Freud’schen Auffassung, dass das reli-
giose Gefiihl auf das Vatergefiihl zuriickgehe, d.h. dass der
erwachsene Mensch im Zustande der Unzulénglichkeit und der
Hilflosigkeit gegeniiber den natiirlichen Gewalten sich an eine
Autoritat anlehnen will, wie er sich einst als Kind an die
unbedingte Autoritit des Vaters angelehnt hat. Aus dem
Respekt vor dieser Autoritit, ergiinzt durch das soziale Emp-
finden, entspringt nach der Auffassung Prof. Bovets die Moral.
Es war wohl eine Manifestation des zwiespiltigen Charakters
dieses Kurses, dass das hierhergehorige grundlegende Buch
Freuds im Literaturverzeichnis zu den Zyklen nicht angefiihrt
war. Wir wollen das an dieser Stelle nachholen! Sigm. Freud,
Die Zukunft einer Illusion. Internationaler Psychoanalytischer
Verlag.)

Wir geben gerne zu, dass diese drei Vorlesungen unge-
achtet der erwihnten Widerspriiche -auch dem frei und folge-
richtig denkenden Menschen eine wertvolle Bereicherung
seines Wissens bieten konnten. Dagegen sprangen die beiden
Abendvortrége vollstindig aus dem Rahmen des Ertraglichen
heraus. Prof. Dr. Paul Hiberlin von der Universitit Basel,
der als gewandter Diskussionsleiter fungierte, erklirte ein-
mal im Laufe der Diskussion, man wolle an diesem Kurse
weder negative noch positive Apologetik horen. Nun, was wir
an diesen beiden Abendvortrigen zu héren bekamen, war
positive Apologetik in stirkster Konzentration. Es sprachen
die beiden theologischen « Autorititen » Prof. Dr. Ludwig
Kohler und « Hochwiirden » Dr. O. Karrer! Wir bezeichnen
es als eine Unterordnung der biirgerlichen Wissenschaft unter
die politischen Stromungen der Gegenwart, dass an einem der
Abendvortrige gegeniiber einem Theologen nicht ein Atheist
aufgestellt wurde. )

Prof. Dr. Ludwig Kohler von der Universitit Ziirich sprach
iiber « Die Gotteserfahrung des Propheten Jeremia »! Lir ent-
warf an Hand des Alten Testamentes, dessen Kenntvis wir
ihm nicht absprechen wollen, eine biographische Skizze jenes
jungen Mannes. Nicht ohne Verwunderung hérten wir, dass
sein Auftreten Ausserst revolutionir war. Auch bei diesem
Vortrage war jener « dunkle Punkt: sehr gut zu beobachten,
an dem der Historiker Kéhler mit dem Theologen Kéhler zu-
sammenstiess. Prof. K6éhler erledigte den Konflikt mit einem
Satze. « Prophet ist man nicht, Prophet wird man, muss man
sein, weil Gott einen beruft! s> Punkt! Auf die Frage, weshalb
es denn heute keine Propheten mehr gebe, brachte Professor
Kohler in der Diskussion den alten, aufgewirmten Kohl zu-
tage, das sei eben eine einmale Erscheinung gewesen, usw.
Wir antworten auf diese Frage: Es gibt heute deshalb keine
Propheten mehr, weil heute keiner mehr auf den Schwindel
hereinfillt! Prof. Kohler hat diese Antwort in einem gewissen
Sinne in seinem Vortrage selbst gegeben. Er erzihlte nimlich,
dass Jeremia sich vor der Hinrichthung wegen « Gottlosigkeit »
und revolutiondrer Gesinnung dadurch rettete, dass er er-

klarte: « Ich bin von Gott gesandt! » Man stelle sich vor, was
unsere Pfarrer dazu sagen wiirden, wenn etwas Aehnliches
heute geschiahe, wenn z. B. Nicole vor den Bundesassisen er-
klart hétte, er sei von Gott gesandt! Sehr verniinftig war die
Diskussionsfrage, in welche psychiatrische Kategorie man den
Prophheten Jeremia einreihen konnte. Diese Frage wurde von
dem anwesenden Kreuzlinger Psychiater Dr. Lundwig Bins-
wanger nach langen, umstéandlichen Ausfithrungen dahin be-
antwortet, dass er diese Frage fiir sinnlos halte und sie daher
nicht beantworten wolle. Man sieht also, wie Versuche, den
Boden der transzendenten Voraussetzungen zu verlassen, er-
barmungslos abgedrosselt wurden.

Konnte man auf den Vortrag des protestantischen Theo-
logen mit einigem guten Willen noch eingehen, so war der
Vortrag des Jesuitenzioglings Dr. Ofto Karrer vollig ungeniess-
bar. Das Vortragsthema lautete: « Das mystische Gotterlebnis
bei Augustin und Meister Eckhart» !! Wir glauben, dass
dieser Vortragsabend ein Anachronismus war; er hitte un-
bedingt in jenen Kurs gehort, der vor einigenJahren die
Psychopathologie behandelte. Wir haben nicht im Sinne, auf
jene Salbadereien einzugehen, schon deshalb nicht, weil uns
das Organ, das man nach Dr. Karrer zum Verstindnis der
mystischen Erlebnisse jener Kirchenviter haben muss — wir
gestehen es zerknirscht —, v6llig abhanden geht. Aber einige
« markante » S#tze aus diesem Elaborate wollen wir unsern
Lesern trotzdem nicht vorenthalten: Aus der Religionsphilo-
sophie Augustins: « Glaube nicht, durch die Intelligenz das
Wesen der Welt zu erfassen!», « Glaube, um zu erkennen!>;
ferner: « Er wollte sich emporheben zum Ewigen », « Amando
cognoscimus! », « Gott bleibt der, von dem wir nur begreifen,
dass er nicht zu begreifen ist» usw. usw.

In seiner Eroffnungsrede stellte der Prasident der Stif-
tung, Alfred Sidler, Luzern, fest, dass wir in einer Zeit leben,
die nach geistiger Erneuerung diirstet. Gleichzeitig stellte er
die ungeheuerliche Behauptung auf, die moralische und gei-
stige Katastrophe, zu der uns der Weltkrieg gefiihrt habe, sei
wie dieser selbst, geistigen Ursprungs!! Deshalb sollen wir
nach richtunggebenden Glaubensinhalten Ausschau halten und
auch von den Fiihrern und Verantiwortlichen solche Glaubens-
inhalte verlangen, damit wir wieder zu neuer Entwicklung
und Erkenntnis ansteigen konnen (!!). Dabei haben doch
gerade diese Auffassungen, die von einer totalen Unkenntnis
der geschichtlichen Zusammenhiinge zeugen, bislang offizielle
Geltung gehabt und sind, wenn nétig, mit dem Gummikniittel
verteidigt worden, und gerade diese Auffassungen haben in
der gegenwirtigen trostlosen Gesamtlage elenden Schiffbruch
erlitten. :

Auch wir Freidenker sind davon iiberzeugt, dass unsere
Gesellschaft einer geistigen Erneuerung bedarf. Aber dass
die Bourgeoisie unfihig ist, diese geistige Erneuerung durch-
zufithren, hat sich an diesem Kurse wieder einmal mehr
gezeigt. Sie verfiigt wohl iiber hohe wissenschafiliche Er-
kenntnisse, ist aber véllig unfihng, daraus die richtigen Kon-

sequenzen zu ziehen. \ SUN.

Grausamkeit und Menschlichkeit,
die Grundlagen der christlichen und der freigeistigen Ethik.

" lis isl eine bekannte Tatsache, dass der Ursprung aller
Religionen in der Furcht liegt. Die Furcht vor den nicht er-
kannten Naturgewalten und den stirkern « Naturgeschopfen »
erzeugte die Auffassung, dass es Méchtige oder Michte gebe,
die geheimnisvoll wirkten, die je nach Gunst oder Ungunst
den Einzelnen schiitzten oder schédigten. Derjenige, der gut
stand mit dem Gotte oder den Gottern, der ihnen Opfer
brachte, « fromym » war, zu den Gottern « betete », bittete,
d. h. sie um Hilfe bat, sie fiirchtete (Gottesfurcht), hatte nach
« landesiiblicher » Auffassung der Glaubigen stets die grossere -
Chance, von dem Gotte oder den Gottern beschiitzt zu werden.
Dabei waren die Gotter wie die Naturgewalten gewalttitig,



126 , DER FREIDENKER

Nr. 16

grausam- brutal. Davon machte auch der Judengott keine
Ausnahme, hat er doch ganze Stidte wie Sodom und Gomor-
rha vernichtet, die « Rotte» Kora vom Erdboden verschlingen
lassen, ganze Volker und Heere zugrunde gehen lassen, die
gegen das « auserwihlte » Volk kampften bezw. sich von ihm
nicht alles bieten lassen konnten (Buch der Richter, Kap. 18).
Es diirfte heute wohl kaum mehr einen urteilsfihigen Christen
geben, der den von den Juden selbst ganz gut erfundenen
Schwindel vom <auserw#hlteny Volke noch glaubte!

Diese Grausamkeit, die sich auch durch die ganze christ-
liche Religion und ihre Geschichte fortsetzt, ist erklérlich aus
der natiirlichen menschlichen Grausamkeit, die auch heute im
deutschen «Kulturstaate » neue Orgien feiert. Der Staupung
(Geisselung) Christi reiht sich heute wiirdig die Durch-
peitschung unschuldiger Andersdenkender im Dritten Reiche
an, der von Gott gewollten Kreuzigung Christi (Nicht mein,
dein Wille geschehe, und es fillt kein Sperling vom Dache
ohne den Willen Gottes) entspricht in Deutschland die Er-
mordung zahlreicher Kommunisten und Sozialisten, in China
die « friedliche » Durchdringung durch die Japaner mit 100,000
chinesischen Leichen, und die Pilatusse des Voélkerbundes
konnen wie einst der romische Statthalter Pilatus in Jerusalem
ihre Hiénde in Unschuld waschen. Diese christliche Grausam-
keit, die sich in der Inquisition, in den Ketzer- und Hexen-
verfolgungen, in den Glaubenskriegen so schrecklich und em-
porend manifestierte und die mit « ewigen » Strafen im « Jen-
seits », d. h. nach dem Tode des Sinders droht, diesem ein
schreckliches Fegefeuer, innerhin befristet, in Aussicht stellt
oder mit grauenvollen Hollenqualen einschiichtert (der Gott
der Liebe und des Erbarmens ldsst solche Drohmittel seiner
Diener zu) ist im Grunde nichts anderes, als die mensch-
liche Grausamkeit, die hinwiederum nichts anderes ist, als
die natiirliche Grausamkeit; denn die Natur ist grausam.

«In der Natur ist kein Erbarmen!» Der aufmerksame Be-
obachter wird in der Natur nichts anderes finden als blind-
wiitige, erbarmungslose Grausamkeit. Die ‘meisten Tiere ver-
schwinden in den Migen anderer Tiere. Unsere gefiederten
Sanger nahren sich ausschliesslich von Kerbtieren, Raupen
und Wiirmern. Der Gott der Katzen ist offenbar nicht der
Gott der M#use! Alle Raubtiere verschlingen schwiichere Tiere
in Menge, und das grausamste Raublier ist der Mensch, der
Hekatomben von Opfern im Tierreich fordert und System in
den Mord anderer Lebewesen gebracht hat.

Wir sind nun weit davon entfernt, die Notwendigkeiten

der Erndhrungsweise des Menschen durch tierische Stoffe zu '

verkennen und etwa fiir den Vegetarismus Propaganda machen
zu wollen. Der Mensch ist aber nicht nur ein Tier unter
Tieren, sondern dank seiner Entwicklung in intellektueller
Richtung auch ein -mit Verstand begabtes Wesen, das er-
kennen soll, dass nicht tierische Instinkte und Rauf- und
Raublust sein Wesen ausmachen sollen, dass er vielmehr
dazu berufen ist, insbesondere gegeniiber seinesgleichen, ge-
geniiber allem, was Menschenantlitz tragt, menschlich, human
und tolerant zu sein. Erst das macht aus dem Tier « Mensch »
den wahren und rechten Menschen, der diesen Namen ver-
dient.
Aus diesem Erkennen folgt der Schluss:

Was du nicht willst,

Dass man dir tu’;

Das fiig’ auch keinem andern zu!

oder positiv ausgedriickt:

Was ihr wollt, .
Dass euch die Menschen tun sollen,
Das tut auch ihnen!

Diese den christlichen Religionslehren entnommene Formel

ist alter als das Christentum und ist keine religiése Lehre, -

sondern eine aus dem Zusammenleben der Menschen er-
wachsene ethische Forderung. Dass sie in die christlichen
Religionslehren Aufnahme fand, ist kein Wunder. Die Reli-
gionsstifter haben selbstredend das vorhandene Gute immer
mit iibernommen und es als eigenes geistiges Gut ausgegeben.

Damit wurden die spezifisch religiosen Forderungen, die meist
unsinnig und iiberspannt erscheinen, etwas weniger auffillig.

" Zu den unsinnigen, spizifisch religiésen Forderungen rechnen

wir beispielsweise das 70 X 7mal Vergeben, das die linke
Backe hinhalten, wenn die rechte geschlagen wurde, das den
Mantel anbieten, wenu einem der Rock genommen wurde,
das die Feinde lieben, das Segnen derjenigen, die einem
fluchen, das Gutes tun denjenigen, die einen hassen, beleidigen
und verfolgen.

Wir wollen eine verniinftige Ethik, die befolgt werden kann.
Wir wollen, dass das Schlechte bestraft werde, die Gerech-
tigkeit zum Siege gelangt, dass die menschliche Gesellschaft
durch Kampf gegen die Finsternis zum Lichte, zu Wahrheit,
Schonheit und Giite sich durchringe .

Das ist der fundamentale Unterschied zwischen der christ-
lichen und der freigeistigen Weltanschauung. Die christliche
fusst darauf, dass ein Gott die Menschen als vollkommene
und gute Geschopfe auf die Welt gestellt haben soll und dass
die Menschheit nach wund nach so. heruntergekommen
ist, wie wir sie heute leider vor uns sehen, wihrend die frei-
geistige Weltanschauung dagegen lehrt, dass der . Mensch
sich nach und nach aus dem Tierreiche erhoben und in jahr-
millionenlanger Entwicklung ein verstandesbegabtes Wesen
geworden sei, das dem Prinzip der Entwicklung und Hoher-

‘bildung folgend dazu berufen ist, die Eigenschaften des Ver-

standes, des Gemiites, das Edle, Schone, Wahre und Gute zu
erringen und immer mehr zu vertiefen, dass der Mensch be-
rufen sei, im Gegensatze zur grausamen Natur, sich iiber die
Natur zu erheben und dadurch zum Menschen zu werden, die
Natur zu beherrschen und zu leiten und ihre Grausamkeit
in Giite und Milde, Gerechtigkeit und Schonheit zu verwan-
deln. E. A.

Die j,,lidppische Gottlosenbewegung¢
und der 1. August.

In der « Neuen Ziircher Zeitung » steht in einem Bundes-
feierartikel, betitelt- « Im Namen Gottes des Allméchtigen »
und verfasst von Schriftsteller Konrad Falke, folgender Passus
zu lesen, dessen gemeineidgendssischer Sinn etwas unter die
Lupe genommen werden muss:

Es hat aber in diesen letzten Wochen noch ein anderes Ereignis
bewirkt, dass die Mehrheit des Schweizervolkes — selbst bis in die
alllen kirchlichen Dingen véllig fernstehenden Kreise hinein — sich
einig wurde in ihrer Stellungnahme zu den « grossen Ereignissen der
Zeit », indem der bisanhin ihnen gewibrte Kredit eine allgemeine
und merkliché Herabsetzung erfuhr. In einem Staate wie dem uns-
rigen, in welchem die Glaubens- und Gewissensfreiheit zu den Ju-
welen der Verfassung gerechnet und so ausgelegt wird, dass nicht
nur die wissenschaftliche Forschung, sondern mindestens ebensosehr
jede Art des Gottesglaubens unbehindert sich soll entfalten konnen,
musste die Beeinflussung der Kirche zur Verherrlichung des poli-
tischen Regimes einen nicht weniger peinlichen Eindruck machen als
jene unsiglich lippische Goltlosenbewegung (von uns hervorgehoben.
Red.), die von unten und innen her den Staat aushdhlen méochte: es
gibt Dinge, die man befehden kann — auch wir wissen von dem
Kampf gegen die Kirche, wo sie als politische Macht auf den Plan
trat, ein Lied zu singen! —, aber an deren innerem Wesen man sich
nicht vergreifen darf! Man mag es uns als einem kleinen Volk zu-
gute halten, wenn wir zwar die Hénde nicht in den Schoss legen
wollen, um auf ein Wunder zu warten, wohl aber uns zu der tief
begriindeten Ueberzeugung bekennen, dass heute wie gestern (und
morgen wie heute) noch eine andere Hand uns leitet und dass wir
es getrost darauf ankommen lassen diirfen, ob Gott wirklich nur bei

. den starkern Bataillonen zu finden sei.

Herr Falke, haben Sie die Motion Miiller (Grosshoch-
stetten) genau verfolgt, ist Thnen die Antwort von Bunderat
Hiberlin in untendenziéser Form vor die Augen gekommen?
Wir glauben ruhig mit Neirn antworten zu diirfen; denn sonst
miissten Sie doch wissen, dass es mit der kommunistischen
Gottlosenzentrale in Basel nichts an sich hat. Bundesrat Ha-
berlin erklirte, dass eine solche nicht existiere, und wir konnen
beifiigen, dass sie nichts anderes, als der B6lima gutdotierter,
reaktionirer Pressebureaus ist. Wer nicht existiert, hat aber
keinen aufsehenerregenden Einfluss, und wer einen Staat von



	Grausamkeit und Menschlichkeit : die Grundlage der christlichen und der freigeistigen Ethik

