Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 16

Artikel: Sommerkurs fir Psychologie der Religion
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 DER FREIDENKER

Nr. 16

Bestimmte, das man verlangt, nennen kénnen; wenn man es
selbst noch nicht weiss — was ich Herrn Miiller durchaus
nicht zum Vorwurf machen will —, dann heisst die Aufgabe
eben so: Bundesrat, du bist das Organ, das das zu priifen
hat. Priife einmal, und wenn du etwas gefunden hast, er-
statte uns Bericht. Wenn, Einzelmassnahmen vorzunehmen sind,
dann nimm sie vor.

Wenn Sie den Art. 42 des Geschéftsreglementes priifen,
dann werden Sie sehen, dass das, was Herr Miiller von uns
verlangt, ein Postulat ist. Er hat mir freilich gesagt, er wolle
eben nicht, dass das in einer Schublade begraben werde. Ich
antworte ihm darauf: Wenn man boswillig sein will, kann man
auch eine Motion in der Schublade begraben, und wenn man
guten Willen hat, wird man auch ein Postulat priifen. Wir
haben diesen guten Willen.

Striuli, letztjahriger Prasident: Nach dem Wortlaute der
Eingabe des Herrn Miiller muss angenommen werden, dass
eine Motion vorliege; denn es heisst: « Wir ersuchen den
Bundesrat, die zur Wahrung des kulturellen Amsehens des
Landes usw. nétigen Massnahmhen zu treffen. »

Ich muss infolgedessen Herrn Miiller anfragen, ob er, ent-
sprechend dem Wunsche des Herrn Bundesrates Hiberlin diese
Motion in ein Postulat umwandeln will.

Miiller (Grosshdchstetten): Aus der Entgegennahme der
Motion durch Herrn Bundesrat Hiberlin tént klar der Wille
heraus, diese Frage nicht nur zu priifen, sondern mit ehr-
lichem, gutem Willen, wo es nétig ist, auch zu hehandeln.
Mehr habe ich auch mit der Motion nicht erreichen wollen.

Ich bin einverstanden mit der Umwandlung der Motion
in ein Postulat.

Striuli, letztjahriger Prasident: Die Motion ist damit um-
gewandelt in ein Postulat. Das Postulat wird aber bekdmpft.
(Fortsetzung folgt.)

Sommerkurs

fiir Psycholoagie der Rellglbn
in Luzern.

Vom 24.—28. Juli 1933 fand in Luzern der VII. Sommer-
kurs fiir Psychologie, veranstaltet von der Stiftung « Lucerna »
statt. Zum Thema hatte der diesjéhrige Kurs die Religions-
psychologie.

Der Charakter dieses Kurses zeigte zwei sehr auffallende,
einander widersprechende Tendenzen, wie sie fiir die Wider-
spruchsfiille in der heutigen biirgerlichen Gesellschaft typisch
sind. So wurde einerseits der erfolgreiche Versuch gemacht,

die Religion und alles, was damit zusammenhéngt, von einer
hoheren, wissenschaftlichen Warte aus zu betrachten, was fiir
uns Atheisten zweifellos von grosstem Interesse und hochster
Wichtigkeit ist. Anderseits zeigte sich die krampfhafte Nei-
gung, trotz dieser wissenschaftlichen Erkenntnisse weiterhin
auf die Jagd nach dem Transzendenten zu gehen, indem man
die biologisch -imateriellen Wurzeln der religiosen Gefiihle
zwar anerkennt, sie aber in Bezug auf die gegenwirtigen
religiosen Stromungen und auf das eigene Erleben geflissent-
lich iibersieht. In dem Punkte, wo diese beiden Bestrebungen
aufeinanderstossen, trat jeweils bei den Dozenten eine be-
greifliche Verlegenheit ein; es war amiisamt, festzustellen,
wie sich die Vorlesenden dann mit einer mdoglichst unauf-
fialligen Bemerkung aus der Affdre zu ziehen suchten.

So definierte Prof. Dr. Feliz Speiser von der Universitit
Basel, der iiber die Religionen der Nalurvélker sprach, die
Religion zwar sehr einleuchtend als « Gesamtheit der Mittel,
durch welche der Mensch seine eigene Unzulénglichkeit gegen-
iiber den Leiden des Daseins auszugleichen sucht», erklirte
aber gleich eingangs seiner Vorlesungen, er wolle nicht etwa
gegen die « Hoch »-Religionen polemisieren, «aus welchen
viele Millionen Menschen Frieden, Trost und Gliick gefunden
haben. (!)> Abgesehen von diesen Entgleisungen waren die
Ausfithrungen iiber die Entwicklung der primitiven Religions-
formen sehr interessant. Prof. Speiser wies z.B. nach, dass
mit der wachsenden Naturbeherrschung die Sphire der Reli-
gion immer mehr und mehr aus dem materiellen Leben hin-
ausgedringt wurde; das ist so zu verstehen. dass der Mensch,
nachdem er das Wesen der Naturgegenstinde und Natur-
erscheinungen erkannt hatte, sich gezwungen sah, seinen
Gottern eine Sphére zuzuweisen, deren Wesen er noch nicht
kannte. Diese These darf jedoch nicht’ zu dem Missverstind-
nis fithren, dass die Wurzeln des modernen Religionsbediirf-
nisses etwa nicht mehr im Materiellen ldgen. Gerade die Tat-
sache, dass der heutige Mensch das wirtschaftliche Leben nicht
beherrscht, ist eine Hauptursache jenes Bediirfnisses. Und
dass ein staatlich besoldeter Wissenschafter entgegen seinen
wissenschaftlichen Erkenntnissen Konzessionen an die herr-
schenden Staatsreligionen macht. scheint uns auch eine sehr
materielle Wurzel zu haben.

Prof. Dr. Emil Abegg von der Universitdt Ziirich las iiber
Psycholoaische Probleme aus der Welt der indischen Reli-
gionen. Seine Vorlesungen zeugten von einem eminenten in-
dologischen Wissen. besonders was die Kenntnis der Texte
betrifft. Wir haben aber auch hier Wesentliches zu kritisieren.
Einmal haben wir es schmerzlich empfunden. dass Professor
Abegg den Lokavata. den indischen Matrialismus. mit keiner
Silbe erwiihnte. Dieser Lokayata, die « Lehre der Weltleute »

plazieren versucht, mit dem aber nur die deutschen Sender abgehort
werden konnen.....

Der Kanton Neuenburg hat die Trennung von Staat und Kirche
abgelehnt, was doch eine verniinftige und demokratische Forderung
ist, welche sogar schon von den Konfessionen vorgeschlagen wurde.
Heute wird das aber Kulturbolschewismus genannt. Wir haben es din
unserm Lande in den letzten Wochen sehr weit gebracht, aber nach
riickwarts. —

Eine neue Front ward uns geboren, ndmlich die «Walliser Front».
Diese dient nicht etwa zur mittelstindischen Propagierung von Fen-
dent, Spargeln oder Aprikosen, sondern bringt, neben den bakannten
Zugnummern und Jahrmarktsartikeln, welche die Fronten irgendwo
<gekauft » haben, insbesondere die Abschaffung des Ordensverbotes,
d.h. den Wunsch nach der Berufung der Jesuiten und die freien
Entwicklungsmoglichkeiten fiir die geistlichen Orden. Als die «na-
tionale Erneuerung» bei uns ausbrach, war Schreiber dies immer
der Meinung, dass der internationale Ultramontanimus, unter natio-
nalem Deckmantel, diese Gelegenheit nicht unbeniitzt werde vorbei-
streichen laszen, die Grundfesten unserer demokratischen Verfassung,
die individuellen Freiheitsrechte und die konfessionellen Artikel zu
stiirzen. Die Initiative der katholischen Jungmannschaft gegen die
Glaubens- und Gewissensfreiheit gehort auch in dieses traurige Ka-
pitel. Wahrend die Frontenspiesser und Biirger sich mit den Mar-
xisten herumbalgen, soll das ganz schmerzlos geschehen.....

Kann nicht aus diesen vier fast wahllos herausgegriffenen Er-
eignissen, so etwas wie eine internationale Interessengemeinschaft
der Reaktion herausgeleesn werden? Ueberall geht der Kampf gegen

die Vernunft und damit gegen die natiirlichen Rechte des Indivi-
duums. Die Erniichterung kann nicht ausbleiben. rebus.

Judenkult.
Von W. H. Sollberger, Bern.

Wahnsinniger Amntfisemitismus einerseits, fanatische Judenver-
ehrung anderseits. Zwei Gegensitze, ein Zeichen der Zeit, die wir
heute immer mehr in allen Klassen der menschlichen Gesellschaft
finden konnen.

Ausgerechnet bei uns in der Schweiz, dem Asyl so vieler deufscn-
jiidischer Emigranten, miissen wir bei einem Grossteil der Bevolke-
rung eine wahre Verehrung dieser « Martyrer » konstatieren. Ja
sogar Freidenker gibt es, die sich diesem Judenkultus, der wie eine
Pest um sich greift, anschliessen. Vor einer solch fanatischen Ueber-
treibung kann nicht genug gewarnt werden. Bleiben wir uns be-
wusst, dass die Juden ,abgesehen von rassentheoretischen oder ge-
schéaftstechnischen Griinden, abgesehen von gewaltigen Werken
grosser jlidischer Gelehrter, Anhinger einer Religion sind, was fiir
uns Freigeister jeden Kommentar eriibrigt. Zudem erkldrten sie
gich in ihrer Wochenschrift « Jiidische Pressezentrale Ziirich » gerne
bereit, solidarisch mit den chrnistlichen Glaubenshelden, zu gegebener
Zeit den Vernichtungsschlag gegen die « Gottlosenbewegung », d.h.
gegen das Freidenkertum, mit allen Mitteln und Kréften zu unter-
stiitzen.

Deshalb, Gesinnungsfreunde und Sympathisierende, haltet die
Augen offen und bereitet Euch vor zum kommenden Kampf!



Nr. 16 DER FREIDENKER 125

war eine Reaktion gegen den Brahmanismus und zum Teil

auch gegen den Buddhismus; er brachte eine sehr aufgeweckte

Kritik an den bestehenden indischen Religionen und reli-
giosen Gebriuchen. Dass Professor Abegg trotz seiner grossen
Kenntnisse sich fiir unfdhig erkliarte, die meisten philoso-
phischen und religiésen Begriffe der Inder auf ihre Ursachen
zurlickzufiithren, hat uns -ebenfalls sehr befremdet. Unseres
Erachtens bringt hier der historische Materialismus sehr viel
Licht hinein. Aus den sozialen und wirtschaftlichen Stré-
mungen in der indischen Geschichte, aus der Bevilkerungs-
bewegung und den verschiedenen Unterjochungen, wird sich
das indische Denken wohl am besten verstehen lassen. So
diirfte das Kastenwesen den Ursprung des Sansara-(Seelen-
wanderungs-)Begriffes, den Professor Abegg fiir dunkel hilt,
psychologisch ohne weiteres verstandlich machen.

Wohl am wertvollsten waren fiir uns die Vortrige von
Prof. Dr. Pierre Bovet von der Universitit Genf, iiber La
nature du sentiment religieuxz. Der Vorlesende wies an Hand
einer grossen pidagogischen Erfahrung die Wurzeln der reli-
giosen Empfindungen nach. Und zwar bekannte er sich im
Wesentlichen zu der Freud’schen Auffassung, dass das reli-
giose Gefiihl auf das Vatergefiihl zuriickgehe, d.h. dass der
erwachsene Mensch im Zustande der Unzulénglichkeit und der
Hilflosigkeit gegeniiber den natiirlichen Gewalten sich an eine
Autoritat anlehnen will, wie er sich einst als Kind an die
unbedingte Autoritit des Vaters angelehnt hat. Aus dem
Respekt vor dieser Autoritit, ergiinzt durch das soziale Emp-
finden, entspringt nach der Auffassung Prof. Bovets die Moral.
Es war wohl eine Manifestation des zwiespiltigen Charakters
dieses Kurses, dass das hierhergehorige grundlegende Buch
Freuds im Literaturverzeichnis zu den Zyklen nicht angefiihrt
war. Wir wollen das an dieser Stelle nachholen! Sigm. Freud,
Die Zukunft einer Illusion. Internationaler Psychoanalytischer
Verlag.)

Wir geben gerne zu, dass diese drei Vorlesungen unge-
achtet der erwihnten Widerspriiche -auch dem frei und folge-
richtig denkenden Menschen eine wertvolle Bereicherung
seines Wissens bieten konnten. Dagegen sprangen die beiden
Abendvortrége vollstindig aus dem Rahmen des Ertraglichen
heraus. Prof. Dr. Paul Hiberlin von der Universitit Basel,
der als gewandter Diskussionsleiter fungierte, erklirte ein-
mal im Laufe der Diskussion, man wolle an diesem Kurse
weder negative noch positive Apologetik horen. Nun, was wir
an diesen beiden Abendvortrigen zu héren bekamen, war
positive Apologetik in stirkster Konzentration. Es sprachen
die beiden theologischen « Autorititen » Prof. Dr. Ludwig
Kohler und « Hochwiirden » Dr. O. Karrer! Wir bezeichnen
es als eine Unterordnung der biirgerlichen Wissenschaft unter
die politischen Stromungen der Gegenwart, dass an einem der
Abendvortrige gegeniiber einem Theologen nicht ein Atheist
aufgestellt wurde. )

Prof. Dr. Ludwig Kohler von der Universitit Ziirich sprach
iiber « Die Gotteserfahrung des Propheten Jeremia »! Lir ent-
warf an Hand des Alten Testamentes, dessen Kenntvis wir
ihm nicht absprechen wollen, eine biographische Skizze jenes
jungen Mannes. Nicht ohne Verwunderung hérten wir, dass
sein Auftreten Ausserst revolutionir war. Auch bei diesem
Vortrage war jener « dunkle Punkt: sehr gut zu beobachten,
an dem der Historiker Kéhler mit dem Theologen Kéhler zu-
sammenstiess. Prof. K6éhler erledigte den Konflikt mit einem
Satze. « Prophet ist man nicht, Prophet wird man, muss man
sein, weil Gott einen beruft! s> Punkt! Auf die Frage, weshalb
es denn heute keine Propheten mehr gebe, brachte Professor
Kohler in der Diskussion den alten, aufgewirmten Kohl zu-
tage, das sei eben eine einmale Erscheinung gewesen, usw.
Wir antworten auf diese Frage: Es gibt heute deshalb keine
Propheten mehr, weil heute keiner mehr auf den Schwindel
hereinfillt! Prof. Kohler hat diese Antwort in einem gewissen
Sinne in seinem Vortrage selbst gegeben. Er erzihlte nimlich,
dass Jeremia sich vor der Hinrichthung wegen « Gottlosigkeit »
und revolutiondrer Gesinnung dadurch rettete, dass er er-

klarte: « Ich bin von Gott gesandt! » Man stelle sich vor, was
unsere Pfarrer dazu sagen wiirden, wenn etwas Aehnliches
heute geschiahe, wenn z. B. Nicole vor den Bundesassisen er-
klart hétte, er sei von Gott gesandt! Sehr verniinftig war die
Diskussionsfrage, in welche psychiatrische Kategorie man den
Prophheten Jeremia einreihen konnte. Diese Frage wurde von
dem anwesenden Kreuzlinger Psychiater Dr. Lundwig Bins-
wanger nach langen, umstéandlichen Ausfithrungen dahin be-
antwortet, dass er diese Frage fiir sinnlos halte und sie daher
nicht beantworten wolle. Man sieht also, wie Versuche, den
Boden der transzendenten Voraussetzungen zu verlassen, er-
barmungslos abgedrosselt wurden.

Konnte man auf den Vortrag des protestantischen Theo-
logen mit einigem guten Willen noch eingehen, so war der
Vortrag des Jesuitenzioglings Dr. Ofto Karrer vollig ungeniess-
bar. Das Vortragsthema lautete: « Das mystische Gotterlebnis
bei Augustin und Meister Eckhart» !! Wir glauben, dass
dieser Vortragsabend ein Anachronismus war; er hitte un-
bedingt in jenen Kurs gehort, der vor einigenJahren die
Psychopathologie behandelte. Wir haben nicht im Sinne, auf
jene Salbadereien einzugehen, schon deshalb nicht, weil uns
das Organ, das man nach Dr. Karrer zum Verstindnis der
mystischen Erlebnisse jener Kirchenviter haben muss — wir
gestehen es zerknirscht —, v6llig abhanden geht. Aber einige
« markante » S#tze aus diesem Elaborate wollen wir unsern
Lesern trotzdem nicht vorenthalten: Aus der Religionsphilo-
sophie Augustins: « Glaube nicht, durch die Intelligenz das
Wesen der Welt zu erfassen!», « Glaube, um zu erkennen!>;
ferner: « Er wollte sich emporheben zum Ewigen », « Amando
cognoscimus! », « Gott bleibt der, von dem wir nur begreifen,
dass er nicht zu begreifen ist» usw. usw.

In seiner Eroffnungsrede stellte der Prasident der Stif-
tung, Alfred Sidler, Luzern, fest, dass wir in einer Zeit leben,
die nach geistiger Erneuerung diirstet. Gleichzeitig stellte er
die ungeheuerliche Behauptung auf, die moralische und gei-
stige Katastrophe, zu der uns der Weltkrieg gefiihrt habe, sei
wie dieser selbst, geistigen Ursprungs!! Deshalb sollen wir
nach richtunggebenden Glaubensinhalten Ausschau halten und
auch von den Fiihrern und Verantiwortlichen solche Glaubens-
inhalte verlangen, damit wir wieder zu neuer Entwicklung
und Erkenntnis ansteigen konnen (!!). Dabei haben doch
gerade diese Auffassungen, die von einer totalen Unkenntnis
der geschichtlichen Zusammenhiinge zeugen, bislang offizielle
Geltung gehabt und sind, wenn nétig, mit dem Gummikniittel
verteidigt worden, und gerade diese Auffassungen haben in
der gegenwirtigen trostlosen Gesamtlage elenden Schiffbruch
erlitten. :

Auch wir Freidenker sind davon iiberzeugt, dass unsere
Gesellschaft einer geistigen Erneuerung bedarf. Aber dass
die Bourgeoisie unfihig ist, diese geistige Erneuerung durch-
zufithren, hat sich an diesem Kurse wieder einmal mehr
gezeigt. Sie verfiigt wohl iiber hohe wissenschafiliche Er-
kenntnisse, ist aber véllig unfihng, daraus die richtigen Kon-

sequenzen zu ziehen. \ SUN.

Grausamkeit und Menschlichkeit,
die Grundlagen der christlichen und der freigeistigen Ethik.

" lis isl eine bekannte Tatsache, dass der Ursprung aller
Religionen in der Furcht liegt. Die Furcht vor den nicht er-
kannten Naturgewalten und den stirkern « Naturgeschopfen »
erzeugte die Auffassung, dass es Méchtige oder Michte gebe,
die geheimnisvoll wirkten, die je nach Gunst oder Ungunst
den Einzelnen schiitzten oder schédigten. Derjenige, der gut
stand mit dem Gotte oder den Gottern, der ihnen Opfer
brachte, « fromym » war, zu den Gottern « betete », bittete,
d. h. sie um Hilfe bat, sie fiirchtete (Gottesfurcht), hatte nach
« landesiiblicher » Auffassung der Glaubigen stets die grossere -
Chance, von dem Gotte oder den Gottern beschiitzt zu werden.
Dabei waren die Gotter wie die Naturgewalten gewalttitig,



	Sommerkurs für Psychologie der Religion

