
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 16

Artikel: Sommerkurs für Psychologie der Religion

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 DER FREIDENKER Nr. 16

Bestimmte, das man verlangt, nennen können; wenn man es
selbst noch nicht weiss — was ich Herrn Müller durchaus
nioht zum Vorwurf machen will — dann heisst die Aufgabe
eben so: Bundesrat, du bist das Organ, das das zu prüfen
hat. Prüfe einmal, und wenn du etwas gefunden hast,
erstatte uns Bericht. Wenn Einzelmassnahmen vorzunehmen sind,
dann nimm sie vor.

Wenn Sie den Art. 42 des Geschäftsreglementes prüfen,
dann werden Sie sehen, dass das, was Herr Müller von uns
verlangt, ein Postulat ist. Er hat mir freilich gesagt, er wolle
eben nicht, dass das in einer Schublade begraben werde. Ich
antworte ihm darauf : Wenn man böswillig sein will, kann man
auch eine Motion in der Schublade begraben, und wenn man
guten Willen hat, wird man auch ein Postulat prüfen. Wir
haben diesen guten Willen.

Sträuli, letztjähriger Präsident: Nach dem Wortlaute der
Eingabe des Herrn Müller muss angenommen werden, dass
eine Motion vorliege; denn es heisst: «Wir ersuchen den
Bundesrat, die zur Wahrung des kulturellen Ansehens des
Landes usw. nötigen Massnahmhen zu treffen. »

Ich muss infolgedessen Herrn Müller anfragen, ob er,
entsprechend dem Wunsche des Herrn Bundesrates Häberlin diese
Motion in ein Postulat umwandeln will.

Müller (Grosshöchstetten): Aus der Entgegennahme der
Motion durch Herrn Bundesrat Häberlin tönt klar der Wille
heraus, diese Frage nicht nur zu prüfen, sondern mit
ehrlichem, gutem Willen, wo es nötig ist, auch zu hehandeln.
Mehr habe ich auch mit der Motion nicht erreichen wollen.

Ich bin einverstanden mit der Umwandlung der Motion
in ein Postulat.

Sträuli, letztjähriger Präsident: Die Motion ist damit
umgewandelt in ein Postulat. Das Postulat wird aber bekämpft.

(Fortsetzung folgt.)

Sommerkurs
für Psycholoqie der Religion

in Luzern.

Vom 24.-28. Juli 1933 fand in Luzern der VII. Sommerkurs

für Psychologie, veranstaltet von der Stiftung « Lucerna »
statt. Zum Thema hatte der diesjährige Kurs die
Religionspsychologie.

Der Charakter dieses Kurses zeigte zwei sehr auffallende,
einander widersprechende Tendenzen, wie sie für die
Widerspruchsfülle in der heutigen bürgerlichen Gesellschaft typisch
sind. So wurde einerseits der erfolgreiche Versuch gemacht,

plazieren versucht, imdit dem aber nur die deutschen Sender abgehört
werden können

Der Kanton Neuenbürg hat die Trennung von Staat und Kirche
abgelehnt, was doch eine vernünftige und demokratische Forderung
ist, welche sogar schon von den Konfessionen vorgeschlagen wurde.
Heute wird das aber KulturbOilschewismus genannt. Wir haben es in
unserm Lande in den letzten Wochen sehr weit gebracht, aber nach
•rückwärts. —

lEine neue Front ward uns geboren, nämlich die «WalHser Front».
Diese dient nicht etwa zur mittelständischen Propagierung von Fen-
dent, Spargeln oder Aprikosen, sondern bringt, neben den bekannten
Zugnummern und Jahrmarktsaritikeln, welche die Fronten irgendwo
< gekauft » hahan, insbesondere die Abschaffung des Ordensverbotes,
d.h. den Wunsch nach der Berufung der Jesuiten und die freien
Entwicklungsmöglichkeitan für die geistlichen Orden. Als die «
nationale Erneuerung » bei uns ausbrach, war Schreiber dies immer
der Meinung, dass der internationale Ulfcramontanimus, unter
nationalem Deckmantel, diese 'Gelegenheit nicht unbenutzt werde
vorbeistreichen lassen, die Grundfesten unserer demokratischen Verfassung,
die individuallen Freiheitsrechte und die konfessionellen Artikel zu
stürzen. Die Initiative dar katholischen Jungimannschaft gegen die
Glaubens- und Gewissensfreiheit gehört auch in dieses traurige
Kapitel. Während die Frontenspieisser und Bürger sich mit den
Marxisten herumbalgen, soll das ganz schmerzlos geschehen

Kann nicht aus diesen vier fast wahllos herausgegriffenen
Ereignissen, so etwas wie eine internationale Interessengemeinschaft
der Reaktion herausgeleesn werden? Ueberall geht der Kampf gegen

die Religion und alles, was damit zusammenhängt, von einer
höheren, wissenschaftlichen Warte aus zu betrachten, was für
uns Atheisten zweifellos von grösstem Interesse und höchster
Wichtigkeit ist. Anderseits zeigte sich die krampfhafte
Neigung, trotz dieser wissenschaftlichen Erkenntnisse weiterhin
auf die Jagd nach dem Transzendenten zu gehen, indem man
die biologisch - materiellen Wurzeln der religiösen Gefühle
zwar anerkennt, sie aber in Bezug auf die gegenwärtigen
religiösen Strömungen und auf das eigene Erleben geflissentlich

übersieht. In dem Punkte, wo diese beiden Bestrebungen
aufeinanderstossen, trat jeweils bei den Dozenten eine
begreifliche Verlegenheit ein; es war amüsamt, festzustellen,
wie sich die Vorlesenden dann mit einer möglichst
unauffälligen Bemerkung aus der Affäre zu ziehen suchten.

So definierte Prof. Dr. Felix Speiser von der Universität
Basel, der über die Religionen der Naturvölker sprach, die
Religion zwar sehr einleuchtend als « Gesamtheit der Mittel,
durch welche der Mensch seine eigene Unzulänglichkeit gegenüber

den Leiden des Daseins auszugleichen sucht », erklärte
aber gleich eingangs seiner Vorlesungen, er wolle nicht etwa

gegen die « Hoch »-Religionen polemisieren, « aus welchen
viele Millionen Menschen Frieden, Trost und Glück gefunden
haben. » Abgesehen von diesen Entgleisungen waren die

Ausführungen über die Entwicklung der primitiven Religionsformen

sehr interessant. Prof. Speiser wies z. B. nach, dass

mit der wachsenden Naturbeherrschung die Sphäre der Religion

immer mehr und mehr aus dem materiellen Leben
hinausgedrängt wurde; das ist so zu verstehen, dass der Mensch,
nachdem er das Wesen der Naturgegenstände und
Naturerscheinungen erkannt hatte, sich gezwungen sah, seinen
Göttern eine Sphäre zuzuweisen, deren Wesen er noch nicht
kannte. Diese These darf jedoch nicht' zu dem Missverständ-
nis führen, dass die Wurzeln des modernen Religionsbedürfnisses

etwa nicht mehr im Materiellen lägen. Gerade die
Tatsache, dass der heutige Mensch das wirtschaftliche Leben nicht
beherrscht, ist eine Hauptursache jenes Bedürfnisses. Und
dass ein staatlich besoldeter Wissenschafter entgegen seinen
wissenschaftlichen Erkenntnissen Konzessionen an die
herrschenden Staatsreligionen macht, scheint uns auch eine sehr
materielle Wurzel zu haben.

Prof. Dr. Emil Ahegg von der Universität Zürich las über
Psycholoaische Probleme aus der Welt der indischen
Religionen. Seine Vorlesungen zeugten von einem eminenten in-
doloffischen Wissen, besonders was die Kenntnis der Texte
betrifft. Wir haben aber auch hier Wesentliches zu kritisieren.
Einmal haben wir es schmerzlich empfunden, dass Professor

Ahegg den Lokayata. den indischen Matrialismus. mit keiner
Silbe erwähnte. Dieser Lokayata, die « Lehre der Weltleute »,

die Vernunft und damit gegen die natürlichen Rechte des
Individuums. Die Ernüchterung kann nicht ausbleiben. rebus.

Judenkult.
Von W. H. Sollberßer, Bern.

Wahnsinniger Antisemitismus einerseits, fanatische Judenver-
ehrung 'anderseits. Zwei Gegensätze, ein Zeichen der Zeit, die wir
heute immer mehr in allen Klassen der menschlichen Gesellschaft
finden können.

Ausgerechnet bei uns in der Schweiz, dem Asyl so vieler deufscn-
jüdischer Emigranten, müssen wir bei einem Grossteil der Bevölkerung

eine wahre Verehrung dieser «.Märtyrer» konstatieren. Ja

sogar Freidenker gilbt es, die sich diesem Judenkultus, der wie eine
Pest um sich greift, anschliessen. Vor einer solch fanatischen Ueber-
treibung kann nicht genug gewarnt werden. Bleiben wir uns
bewusst, dass die Juden ,abgesehen von rassentheoreüschen oder ge-
schäftsteohnischen Gründen, abgesehen von gewaltigen Werken
grosser jüdischer Gelehrter, Anhänger einer Religion sind, was für
uns Freigeister jeden Kommentar erübrigt. Zudem erklärten sie
sich in ihrer Wochenschrift < Jüdische Pressezentrale Zürich » gerne
bereit, solidarisch mit den christlichen Glaubenshelden, zu gegebener
Zeit den Vernichtungsschlag gegen die « Gottlosenbewegung », d. h.

gegen das Freidenkeritum, mit allen Mitteln und Kräften zu
unterstützen.

Deshalb, Gesinnungsfreunde und Sympathisierende, haltet die
Augen offen und bereitet Euch vor zum kommenden Kampf!



Nr. 16 DER FREIDENKER 125

war eine Reaktion gegen den Brahmanismus und zum Teil
auch gegen den Buddhismus; er brachte eine sehr aufgeweckte
Kritik an den bestehenden indischen Religionen und
religiösen Gebräuchen. Dass Professor Abegg trotz seiner grossen
Kenntnisse sich für unfähig erklärte, die meisten
philosophischen und religiösen Begriffe der Inder auf ihre Ursachen
zurückzuführen, hat uns ebenfalls sehr befremdet. Unseres
Erachtens bringt hier der historische Materialismus sehr viel
Licht hinein. Aus den sozialen und wirtschaftlichen
Strömungen in der indischen Geschichte, aus der Bevölkerungsbewegung

und den verschiedenen Unterjochungen, wird sich
das indische Denken wohl am besten verstehen lassen. So

dürfte das Kastenwesen den Ursprung des Sansara-(Seelen-
wanderungs-)Begriffes, den Professor Abegg für dunkel hält,
psychologisch ohne weiteres verständlich machen.

Wohl am wertvollsten waren für uns die Vorträge von
Prof. Dr. Pierre Bovet von der Universität Genf, über La
nature du sentiment religieux. Der Vorlesende wies au Hand
einer grossen pädagogischen Erfahrung die Wurzeln der
religiösen Empfindungen nach. Und zwar bekannte er sich im
Wesentlichen zu der Freud'schen Auffassung, dass das
religiöse Gefühl auf das Vatergefühl zurückgehe, d. h. dass der
erwachsene Mensch im 'Zustande der Unzulänglichkeit und der
Hilflosigkeit gegenüber den natürlichen Gewalten sich an eine
Autorität anlehnen will, wie er sich einst als Kind an die
unbedingte Autorität des Vaters angelehnt hat. Aus dem
Respekt vor dieser Autorität, ergänzt durch das soziale
Empfinden, entspringt nach der Auffassung Prof. Bovets die Moral.
Es war wohl eine Manifestation des zwiespältigen Charakters
dieses Kurses, dass das hierhergehörige grundlegende Buch
Freuds im Literaturverzeichnis zu den Zyklen nicht angeführt
war. Wir wollen das an dieser Stelle nachholen! Sigm. Freud,
Die Zukunft einer Illusion. Internationaler Psychoanalytischer
Verlag.)

Wir geben gerne zu, dass diese drei Vorlesungen
ungeachtet der erwähnten Widersprüche auch dem frei und
folgerichtig denkenden Menschen eine wertvolle Bereicherung
seines Wissens bieten konnten. Dagegen sprangen die beiden
Abendvorträge vollständig aus dem Rahmen des Erträglichen
heraus. Prof. Dr. Paul Häberlin von der Universität Basel,
der als gewandter Diskussionsleiter fungierte, erklärte einmal

im Laufe der Diskussion, man wolle an diesem Kurse
weder negative noch positive Apologetik hören. Nun, was wir
an diesen beiden Abendvorträgen zu hören bekamen, war
positive Apologetik in stärkster Konzentration. Es sprachen
die beiden theologischen « Autoritäten » Prof. Dr. Ludwig
Köhler und « Hochwürden » Dr. 0. Karrer! Wir bezeichnen
es als eine Unterordnung der bürgerlichen Wissenschaft unter
die politischen Strömungen der Gegenwart, dass an einem der
Abendvorträge gegenüber einem Theologen nicht ein Atheist
aufgestellt wurde.

Prof. Dr. Ludwig Köhler von der Universität Zürich sprach
über « Die Gotteserfahrung des Propheten Jeremia »! Er
entwarf an Hand des Alten Testamentes, dessen Kenntnis wir
ihm nicht absprechen wollen, eine biographische Skizze jenes
jungen Mannes. Nicht ohne Verwunderung hörten wir, dass
sein Auftreten äusserst revolutionär war. Auch bei diesem
Vortrage war jener « dunkle Punkt » sehr gut zu beobachten,
an dem der Historiker Köhler mit dem Theologen Köhler zu-
sammenstiess. Prof. Köhler erledigte den Konflikt mit einem
Satze. «Prophet ist man nicht, Prophet wird man, muss man
sein, weil Gott einen beruft » Punkt Auf die Frage, weshalb
es denn heute keine Propheten mehr gebe, brachte Professor
Köhler in der Diskussion den alten, aufgewärmten Kohl
zutage, das sei eben eine einmale Erscheinung gewesen, usw.
Wir antworten auf diese Frage: Es gibt heute deshalb keine
Propheten mehr, weil heute keiner mehr auf den Schwindel
hereinfällt! Prof. Köhler hat diese Antwort in einem gewissen
Sinne in seinem Vortrage selbst gegeben. Er erzählte nämlich,
dass Jeremia sich vor der Hinrichthung wegen « Gottlosigkeit »

und revolutionärer Gesinnung dadurch rettete, dass er er¬

klärte: « Ich bin von Gott gesandt! » Man stelle sich vor, was
unsere Pfarrer dazu sagen würden, wenn etwas Aehnliches
heute geschähe, wenn z. B. Nicole vor den Bundesassisen
erklärt hätte, er sei von Gott gesandt! Sehr vernünftig war die
Diskussionsfrage, in welche psychiatrische Kategorie man den
Prophheten Jeremia einreihen könnte. Diese Frage wurde von
dem anwesenden Kreuzlinger Psychiater Dr. Lundwig Bins-

wanger nach langen, umständlichen Ausführungen dahin
beantwortet, dass er diese Frage für sinnlos halte und sie daher
nicht beantworten wolle. Man sieht also, wie Versuche, den
Boden der transzendenten Voraussetzungen zu verlassen,
erbarmungslos abgedrosselt wurden.

Konnte man auf den Vortrag des protestantischen Theologen

mit einigem guten Willen noch eingehen, so war der
Vortrag des Jesuitenzöglings Dr. Otto Karrer völlig ungeniess-
bar. Das Vortragsthenia lautete : « Das mystische Gotterlebnis
bei Augustin und Meister Eckhart » Wir glauben, dass

dieser Vortragsabend ein Anachronismus war; er hätte
unbedingt in jenen Kurs gehört, der vor einigen Jahren die
Psychopathologie behandelte. Wir haben nicht im Sinne, auf
jene Salbadereien einzugehen, schon deshalb nicht, weil uns
das Organ, das man nach Dr. Karrer zum Verständnis der
mystischen Erlebnisse jener Kirchenväter haben muss — wir
gestehen es zerknirscht — völlig abhanden geht. Aber einige
« markante » Sätze aus diesem Elaborate wollen wir unsern
Lesern trotzdem nicht vorenthalten: Aus der Religionsphilosophie

Augustins: «Glaube nicht, durch die Intelligenz das

Wesen der Welt zu erfassen », « Glaube, um zu erkennen » ;

ferner: «Er wollte sich emporheben zum Ewigen», « Amando
cognoscimus », « Gott bleibt der, von dem wir nur begreifen,
dass er nicht zu begreifen ist » usw. usw.

In seiner Eröffnungsrede stellte der Präsident der
Stiftung, Alfred Sidler, Luzern, fest, dass wir in einer Zeit leben,
die nach geistiger Erneuerung dürstet. Gleichzeitig stellte er
die ungeheuerliche Behauptung auf, die moralische und
geistige Katastrophe, zu der uns der Weltkrieg geführt habe, sei
wie dieser selbst, geistigen Ursprungs!! Deshalb sollen wir
nach richtunggebenden Glaubensinhalten Ausschau halten und
auch von den Führern und Verantwortlichen solche Glaubens-
inhalte verlangen, damit wir wieder zu neuer Entwicklung
und Erkenutnis ansteigen können Dabei haben doch

gerade diese Auffassungen, die von einer totalen Unkenntnis
der geschichtlichen Zusammenhänge zeugen, bislang offizielle
Geltung gehabt und sind, wenn nötig, mit dem Gummiknüttel
verteidigt worden, und gerade diese Auffassungen haben in
der gegenwärtigen trostlosen Gesamtlage elenden Schiffbruch
erlitten.

Auch wir Freidenker sind davon überzeugt, dass unsere
Gesellschaft einer geistigen Erneuerung bedarf. Aber dass

die Bourgeoisie unfähig ist, diese geistige Erneuerung
durchzuführen, hat sich an diesem Kurse wieder einmal mehr
gezeigt. Sie verfügt wohl über hohe wissenschaftliche
Erkenntnisse, ist aber völlig unfähng, daraus die richtigen
Konsequenzen zu ziehton.

v
SUN.

Grausamkeit und Menschlichkeit,
die Grundlagen der christlichen und der freigeistigen Ethik.

Es ist eine bekannte Tatsache, dass der Ursprung aller
Religionen in der Furcht liegt. Die Furcht vor den nicht
erkannten Naturgewalten und den starkem « Naturgeschöpfeu »

erzeugte die Auffassung, dass es Mächtige oder Mächte gebe,
die geheimnisvoll wirkten, die je nach Gunst oder Ungunst
den Einzelnen schützten oder schädigten. Derjenige, der gut
stand mit dem Gotte oder den Göttern, der ihnen Opfer
brachte, « fromm > war, zu den Göttern « betete », bittete,
d. h. sie um Hilfe bat, sie fürchtete (Gottesfurcht), hatte nach
« landesüblicher » Auffassung der Gläubigen stets die grössere
Chance, von dem Gotte oder den Göttern beschützt zu werden.
Dabei waren die Götter wie die Naturgewalten gewalttätig,


	Sommerkurs für Psychologie der Religion

