
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 14

Artikel: Glaube, Aberglaube, Unglaube

Autor: Weiss, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 14 DER FREIDENKER 107

dass ein Bodelschwingh beispielsweise durch seine Mentalität,
seine rein christliche Ueberzeugung, Grosses und Erhebendes
zustande gebracht hat.

Wenn die Freidenker auch das Gute durchaus anerkennen,
so bestreiten sie aber, dass dieses Gute nur aus christlichein
Geiste geschaffen werden könne. Was die Gesamtheit der
Bürger, der Staat, an W'ohlfabrtseinrichtungen, an Gutem für
das Volk überhaupt geschaffen hat, ist ganz unbestreitbar
vielmehr und vielfach gegen den Widerwillen christlicher
Kreise oder ganz besonders christlich sein wollender Kreise
ins Leben gerufen worden.

Perfid, gemein im höchsten Grade aber ist es, die
Freidenker als schlechtere Bürger und Menschen zu bezeichnen
als die Gläubigen. Einerseits wird zugegeben, dass unter den
« Frommen », sogar unter dem Deckmantel von Religion und
Kirche Schlechtigkeiten und Gemeinheiten begangen werden,
dass in jeder Gemeinde solche « fromme und angesehene »

Menschen leben, die durch ihre Taten den Glauben
untergraben, und anderseits muss auch « Das Aufgebot »

anerkennen, die Masse müsse sehen, dass Ungläubige oft besser
seien in ihreim Verhalten als Gläubige.

Für die Beurteilung dessen, 'wo mehr Gute seien (im
Verhältnis zur Zahl natürlich), ob im Lager der Frommen oder
in dem der Freidenker, ist uns nicht bange.

Aber für die Zuweisung aller dubiosen Elemente bei den
Frommen an die Freidenker bedanken wir uns sehr. Da
mögen die Frommen gefälligst selbst ausmisten, indem sie
in ihren christlichen Gemeinden, wo noch keine Freidenker
ihnen behilflich sein können, mit ihren Methoden selbst zum
Rechten sehen. Innere Mission.

Wir weisen sodann auch ganz entschieden die freche
Kombination zurück, dass den Freidenkern als deren zweite
unsichtbare Organisationsform in allen Gemeinden die schlechten
Menschen, die in irgend einer Form asozial handeln, in die
Schuhe geschoben werden. Das sind, ihr Frommen im Lande,
eure eigenen Produkte, die euer eigenes System hervorgebracht
hat. Wir bedanken uns für den Abschaum eurer « christlichen -

Gesellschaft », der Wucherer und Leuteschinder, die sieh als
fromme Christen aufspielen, der Leute, die zuvorderst in
der Kirche stehen, damit man sie am Sonntag ja sicher sehe,
dieser Männer, die in Gemeinde und Kanton eine grosse
Rolle spielen und gar noch beim Pfarrer einen besonderen
Rückhalt haben, der Christen, die Knecht und Magd schlecht
behandeln, die Notleidende grob abweisen, durch Verdecken
von Schlechtigkeiten aller Art, durch politische und andere
Vetternwirtschaft, durch Machthunger und « Auf dem Geld
hocken », iduroh eine gewisse Sorte von Wohltätigkeit, durch

Um der Erde ihren Zoll zu entrichten, damit si:e ahn bei sich wohnen
lässt, wenden dem Teten in Irland Münzen ins (Grab nachgeworfen.

Diese Beispiele dürften genügen, mm auch alle sonstigen, heute
noch üblichen, örtlichen Bräuche ihrem Sinn und Zweck nach zu
deuten. So sehr gerade die Majestät des Todes darnach angetan sein
dürfte, selbst fortgeschrittene Genossen zu Zugeständnissen an die
sogenannte «Pietät» zu verleiten, ergibt sich aus ideui Vorgesagten,
das wir auch hier solche Ziugeständnisse nieht machen können, ohne
in das Gehaben vorzeitlicher Geschöpfe aurückzufallen.

Die breite Masse der Werktätigen trägt ihre Toten eingeschreint
im Herzen; sie kann auf klassenfremde Zeremonien verzichten. Sie
will nicht die Wiederauferetehung ihrer Märtyrer hindern, sondern
erwartet im Gegenteil ungeduldig den Tag, an deim wir unsere
Toten rächen werden.

Literatur.
Othmar Spann: Philosophenspiegel. Verlag Quelle & Meyer, Leipzig,

1933 Preis Fr. 4.50.

Die varteegiande Schrift d. a. o. Professor dar Universität Wien,
Dr. Qthmar Spann, ist wohl in den Rahmen dar gegenwärtigen
deutschen Pressearzeugnisse einzureiben. Es ist ein Philosophen-
SpiegePin höchst christlicher Fassung. Es lohnt sich nicht, über diese
vage Schrift weitere Worte zu verlieren. Sie wird am besten cha-

Schweinereien aller Art ihre Frömmigkeit beweisen. *) Wir
geben zu, dass solche Fromme den Glauben an die Güte
eurer Religion und Kirche untergraben, und wir sind die
letzten, die euch hindern, hier Remedur zu schaffen, liebe
Christen, aber tut das in euren Kreisen und lasst uns
Freidenker, die wir an euren erhebenden Zuständen unschuldig
sind, gefl. ausser Spiel E. A.

Glaube, Aberglaube, Unglaube.
Unzählige gingen ihn schon, den Weg vom Glauben über

Aberglauben zum Unglauben. Frömmigkeit verwischt das

klare Urteil der Vernunft. Wunderglaube bereitet dem
üppigen Kraut des Aberglaubens den Boden. Aber so manchen
ereilte der Ueberdruss, die Einsicht kam über ihn und
erzeugte einen Abscheu gegen jede mystische Diction, die das

Denken sich unterwerfen möchte und leider bei den meisten
Mensehen unterwerfen kann. Dieser Abscheu gipfelt in einem

wirklich, nicht nur angeblich erlösenden Unglauben.
Die Wegstücke solcher Geisteseutwickluiig sind freilich

ungleich. Während zwischen Glauben und Aberglauben kein
Unterschied in eigentlichem Sinne bestellt, weil beide ein
Fürwahrhalten darstellen bezüglich Dingen, die vernuuft-
geimäss nicht erkennbar sind, klafft zwischen Aberglauben
und Unglauben eine breite Kluft. Es gibt keine Fundamente,
auf denen sie miteinander fussen könnten.

Der religiöse Glaube ist nichts anderes, als organisierter
und geleiteter Aberglaube, ein klassischer, ein Aberglaube
im Barockstil. Allerdings gibt das die Kirche nicht und nie
äu. Sie hat eine künstliche Schranke errichtet zwischen dein
von ihr geforderten Glauben und dem Aberglauben. Aber
dieser « Kampf » der Kirche gegen den Aberglauben und des

Dogmatismus gegen den Superstitismus (die Abergläubigkeit)
ist einer der seltsamsten und gewundensten Partikel der Theologie.

Da werden unmerkliche Unterschiede zu schwerwiegendsten

Differenzen gebauscht. Und aus der engen
Verwandtschaft beider Glaubensarten macht man den gewaltigen
Unterschied zwischen löblichem Glauben und sündhaftem
Aberglauben

Vor dem Forum der Vernunft sind freilich beides Sünden

gegen den Geist. Aber immerhin muss gesagt werden, dass
sich der Aberglaube wenigstens kein dogmatisiertes und «
unfehlbares » Gefüge leistet. In lukrativer Auswertung steht er
der Kirche allerdings nicht wesentlich nach! Jedoch ist
ungeregelte Form weit harmloser in der Auswirkung, als dog-
matisierte Utopistik.

*) Aus dam «Aufgebot» wörtlich zitiert.

rakterisiert durch einige Stallen, die wir dar Schrift entnehmen. In
seiner Beurteilung des Empirismus schreibt der Kiathederpliilosoph
Spann folgendes x Mag iman auch mehr oder weniger günstige Züge
am Empirismus hervorheben, der Empirismus ist und bleibt die un-
eirleuchtete Philosophie, die Philosophie der Seelenhlimdheii. » « Wer
das erkennt, versteht auch, welch entscheidende Bedeutung dar
idealistischen Philosophie .für die Rettung der abendländischen Mensch-
hit zukommt. » Oder dann weiter, was Spann über den Monismus
schreibt : « Noch tiefer ajs diese Matredalisten standen philosophisch
die sog. « Monisten », daran Hauptführer die Naturforscher Haeckel
und Ostwald waren. Dieser Monismus, welcher die Etgenartigkeit
alles Seins behauptet und den Dualismus von Geist und Stoff
ablehnt, ist scbMesslich nichts anderes als unklarer, verwässerter
Materialismus, wurzelnd im politischen Liberalismus. Dass man «Monist»
ebenso wie « Dualist » nur als Metaphysiker sein kann, haben jene
Mutigen Halbwdssar nie verstanden.» Damit ist in diesem Philosophen-
spiegel der Monismus abgetan! Der Rest des 300 Saiten stairken
iBuches ist gefüllt mit Plattheiten über idealistische Philosophie,
Mystik und Meister Ekkehart. Das Buch ist bestimmt für idealistische
Schwätzer, Mystiker und in Nebelschwadan fiebernden Querulanten,
aber nicht für einen klardenkenden Menschen, schon gar nicht für
einen FmeMenker und Monisten.

'Es ist sonst nicht unsere Gewohnheit, auf diese Sorte Literatur
ainzugehien. Der Raum ist uns für anderes wertvoller. Wenn es im
vorliegenden Fall dennoch geschehen ist, so darum, weil dar Titel
den leinen oder andern zum Kauf verlocken könnte. Wir wollen
damit unsern Lesern eine Enittäuschung ersparen. —ss.



108 DER FREIDENKER
-*- •*—">•¦ •

Nr. 14

Niemandem weniger, als der Kirche, stellt es zu, über
dem Aberglauben zu Gericht zu sitzen. Es geht nicht an,
Glauben an jungfräuliche Schwangerschaft, Totenauferwek-
kungen, Speisevermehrungen und Wandlungen von Brot in
Fleisch und Blut in Wein zu fordern und dabei gegen
Aberglauben zu eifern. Denn niemand ist mehr an der Neigung
der menschlichen Psyche zum Aberglauben -interessiert, als

eben die Kirche. Zudem weiss jeder Gebildete — oder sollte
es wenigstens wissen — dass die Religion ünd die um
ihretwillen bestehende Kirche die 'Zeugörin des

Aberglaubens ist. Auch ist die Kirche nur mit Worten Gegnerin

des Superstitismus. Die Patres des Benediktinerordens,
namentlich die zu ihm gehörenden Kapuziner, Wenden heute
noch gegen allerlei Dinge menschlicher Mühsal lateinische
Beschwörungen an, die lebhaft an die Faxen afrikanischer
Medizinmänner erinnern, vom Latein., abgesehen. Und damit
setzt sich der Orden ja nicht etwa in Gegensatz zur Kirche,
sondern er ist als ältester Orden das besondere Schosskind
der tiberischen Wölfin. In dieses durch und durch vom
Aberglauben vernebelte Gebiet der. Theologie gehören auch die
Berührungen von Kuitusgegenständen und anderen Devotionalien

an Gnadenbildern, wodurch zum Beispiel den
Rosenkränzen eine besondere Gebetskraft verliehen werden soll.
Ebenso nackter Aberglaube ist ~auch der gesamte Reliquinis-
imus und der Glaube an die Macht von allerlei Ueberresten
verlogener Herkunft. Dabei erlaubt sich die Kirche, die
Sucht abergläubischer Leute nach Talismanen als Sünde zu
bezeichnen, derweilen Medaillen, Heiligenbildchen und Scapu-
lierzeichen aus gleichen Gründen auf dem Leibe getragen
werden zum besonderen Wohlgefallen der nämlichen Kirche.
Auf diesen Gebieten der Kirchenlehre ist ein Unterschied
zwischen Glaube und Aberglaube überhaupt gänzlich
verwischt, und wer da etwas trennen will, muss alle Register
der Dialektik in Anwendung bringen, so sehr sind Glaube
und Aberglaube durcheinander bedingt und voreinander
abhängig.

Einen grossen, gewaltig grossen Schritt tut aber der,
welcher beiderlei Glauben verabschiedet und sich zum Unglauben

bekennt. Sicherer, bekenntnisfroher Unglaube ohne alle
verborgenen Komplexe^religiöser Tradition ist leider noch
immer eine nicht alltägliche Sache. Es verwerfen viele den
Gottesglauben, ohne dass wir sie deshalb Freidenker nennen
könnten oder möchten. An Gott verzweifelt haben und in
lediglicher Resignation die Existenz dieses Gottes in Frage
gestellt sehen, heisst noch lange nicht, Freidenker sein. Den
Freidenker treibt eine innere Nötigung, seine Mitmenschen
durch aufklärenden Hinweis von der Tyrannei der Kirche zu
erlösen, die von ihm erkannten Wahrheiten nach bester
Möglichkeit zum Gemeingut zu machen und vor allem auch sein

Herrmann Burg: Gedanken zur Naturlehre. Verlag Hans Huher, Bern.
Prelis Fr. 2.80.

Der Verfasser sucht in seinen « Gedanken zur Naturlebre » zuerst
nachzuweisen, wie das menschliche Erkennen und Beschraiben der
Natur aus Wiederholung von Bekanntschaften im Zusammenhang
der WauTnehmungsarlebnisse lantsteht. Als letzte gemeinsame und
'einfachste Elemente aller Wahrnehmungen findet er verschiedene
Strömungen eines einzigen gleichförmigen Raumkontinuuims, deren
räumliche und zeitliche Ausbreitung eine allgemeine Geschwindig-
keitsheziehuing aufweist und die Graiviiitaitionseirscheinung bedingt.
Die Gestalt und Wanderung der Strömungen wird durch Figuren
veranschaulicht, welche die Stromilinian kontinuierlich .miteinander
verbinden. Die unter den Kennzeichen von Elektronen, Protonen,
Atomen und Molekülen verbreiteten Erscheinungen werden als
verhältnismässig beständige Strömungsfiguren zugleich mit einigen
Vorschlägen für Modelle gedeutet. Die verschiedenen Massen, Kräfte und
Gesetze dar modernen Naturlehre werden einheitlich dargestellt als
besonders interessante Formen und Bewegungen dar Stromlinien der
gleichen einzigen Raumsubstanz. Es wird auch ein mathematischer
Versuch mitgeteilt, der die elektromagnetischen Formeln Maxwells
für eine allgemeine Hydrodynamik des Raumes einführen soll.

Die letzten Kapitel bringen Bemerkungen über die natürliche
Entstehung und Entwicklungsgeschichte des Organischen und am
Schluss über menschliche Instinkte.

Wir möchten nicht verhehlten, dass das wohlausgestattate Schriftchen

hohe Anforderungen stellt an dien. Leser. Das Rüstzeug
vorausgesetzt, ist es au empfehlen und wird viel Aatfögtuig bringen.

eigenes Leben und die eigene Gedankenwelt von Ueberresten

religiöser Komplexe zu säubern. Wer annimmt, das sei eine
einfache Sache, uer1 könnt nicht die Macht der Tradition, der
Weiss nicht, wie sehr die verfehlten Lehren der Kirche tri

das inefste Denken zü dringen vermögen: Ös' gibt Leute, die*

Hölle und Stadl VerWerfen, die aber döch auf eitlen
geheimen Simmel hoffen und vor einer geheimen Hölle zittern.

Akute Sorgen, eine ernstliche Erkfaükürig öffenbaren da öft

die seltsamsten Dinge Und die üüerwartetsien Wändiiinfgii:
Uhd Vör allem leistet der Tod in dieser Beziehung mehr, als

alle Apostel und Missionare zusammen. Das ist vor allem

darauf zurückzuführen, dass die Gemüter so ziermlich aller
Menschen durch Vererbung religiös verseucht sind. Epidemien

gleich haben die Lehren von der Erbsünde, der Busse

und einer fingiertien Erlösung das Denken Verdorben auf

Kind und Kindeskind. Der Protestantismus seinerseits setzte

dem Ganzen die Krone auf durch seine Lehre von der

Unfreiheit des Willens und der Gebundenheit ätt die Gnade.

Wir dürfen uns alsb nicht und nie wundern, wenn der

Unglaube ünd das Bekenntnis ab ihm ein Kampf ist, def nicht

nur aussen, sondern auch innen tobt, der nicht nüf die ihres

Glaubens überdrüssig gewtirdeiien Gläubigen angeht, söndefii

auch die bewährten Kämpfer der geistigen Freiheit.

Allerdings wird einmal eine Zeit kommen, die geistig
gesunde Menschen hervorbringt, deren geistige Werkzeuge in
unverdorbener Frische und Freude dem allseitigen Wöhle der
Menschheit dienen. Freiheit Verlangt nicht nüt Reife S niäii
mus ihrer auch wert sein. Freiheit ohne Ethik wäre Mord

an der Zivilisation. Wir verlangen Freiheit für den Geist,

nicht für die Triebe. Wir wollen freie Menseheü, aber Wir'

wollen eine geordnete Gesellschaft. Niemand verkenne den

Ernst dieser Forderung, man wage es auch nicht weiterhin,
uns als asozial hinzustelllen. Mit grösserem Reoht, als die

Kirche, vertreten wir die Moral. Aber keine Dressurmoral.
Keine Moral der Hintertüren. Keine zweckdirigierte Moral.

Mit einem Wort: Keine Religionsmoral.

Prälat Maeder schreibt: c Wir sind keine Männer mehr. »

Der Pfaffe hat recht. Wir sind unter der. Fuchtel der Kirche
zu Weibern geworden. Wir kriechen — ich meine damit
die Männer breiter Schichten — vor einer imaginären
Jungfrau, die das Kunststück fertig brachte, als Mutter
Immaculata zu sein. Dabei wird über Emanzipation der
Frau gejammert. Die katholische Kirche, einerseits eine
Verächterin der Frauenseele, wirft in der Form des schalen
Marianismus den Köder der Frauenvergöttcrung unter
die Menge. Von der Mithilfe im Kampf um Gleichberechtigung

der Frau will sie aber nichts wissen. Das und noch
viele andere Werke wahrer Ethik müssen die verachteten und

Eine schweizerische Büchergilde!

Die «Gleichschaltung» in Deutschland hat auch die Biüchergilde
Guteuharg betroffen, die in der Schweiz eine ansahniliche Zahl von
Mitgliedern besitzt. Nun hat sich eine Genossenschaft Schweizerische
Büchergilde Gutenberg in Zürich gebildet, die den Betrieb für die
schweizerischen Mitglieder im bisherigen Sinne, unabhängig von der
nun in natiomlistischen Händen befindlichen Zentrale weiterführt.
Der neuen Schweizerischen Büchergilde wird es zwaifeölos gelingen,
dfas bisherige literarische Niveau und die vorbildliche Ausstattung
Büchr zu halten. So bleibt sie ein Bedürfnis, dem der Erfolg gesi-
chert ist. Auch im Interesse der Arbeitsbeschaffung für unser Diruck-
gewerbe ist die Gründung zu begirüssen. Die Jnnds&eitschrifit der
neuen Büchergilde enthält u. a. einen beachtenswerten Aufsatz über
Riottnito, das Kupfemminengeibiet Spaniens, sowie Iilustratäonen von
Weisse, Meffert, Bosshard.

Der „Freidenker" erscheint wöchentlich
wenn jeder Leser mindestens einen neuen,
Abonnentew wirbt.

• • * * * i



Nr. 14 DER FREIDENKER 109

verfolgten Freidenker tun. Und wir tun es. Wir tun es ohne

Himmelshoffnung und ohne Höllenfurcht. Wir haben auch

keine heiligen Zwecke. Wir haben nur ein Gewissen, das uns
das Gute tun heisst um des Guten willen. Das ist alles. Aber
es ist viel.

Die Patres sagen, dass es ohne Religion keine Eth'k gebe
ünd ohne Leitung der Geister durch die Kirche keine Moral.
Wir' aber bekennen uns zum Unglauben in dem Sinne, dass

wir in der Religion ein Hindernis und eine Verzweckliehung
der Ethik erblicken und in der Praxis der Kirche nichts
anderes zu sehen vermögen, als eine bedenkliche Verflachung
der Möral. Die Absolution sorgt dafür, dass kein Vergehen,
sei es auch schwerster Art, besonders mehr zu Herzen
genommen wird. Die Kirche selber, als Lehrmeisterin der
Gläubigen, geht in diesem Leichtnehmen in besorgniserregender

Weise voran. Diese traurigen Tatsachen beweisen die
sittliche Notwendigkeit des Unglaubens. Wir haben zuviel
davon geredet, dass der Unglaube nur die Religion zu
bekämpfen .habe Und zu wenig davon, dass er zu einer
sittlichen Weltaufgabe berufen sei. Der Kampf geht mehr und
mehr aufs Ganze, und da heisst es, das Ganze im Auge
behalten. Wir müssen schon jetzt, im Zeitalter des Verneibungs-
kampfes Bejahullgsgüf schaffen. Gewiss, die Trümmer müssen

weg, aber wir müssen schon jetzt laut und deutlich sagen,
dass diese' Trümmer um eines Besseren willen den Platz zu

räumen haberi Und müssen dieses Bessere mit Namen nennen,

nämlich: Die Emporwürdigung der Menschheit zu einer

freigeistigen Gemeinschaft im edelsten Sinne dieses vielleicht) zu

viel gebrauchten Wortes.
AücJl der Unglaube ist ein Gebiet. Aber er verzichtet auf

die Scholastik. Er diszipliniert sich nur im Grade des Nötigem.

Män kann ihn älsö flicht umschleichen. Mithin ist er außh

nicht ein Gesetz, .das gesetzmäsig umgangen werden kann.

Unsere Morallehti ist somit auch nicht eine, die angibt, wie

mian einwandfrei unmoralisch sein kann. Und zum letzten:

Der Unglaube ist keine Religion. Er will die Kirche nicht

ersetzen und ist vor Alfem keine Sekte. Er hat sich die

undankbare Aufgabe gesteUt, die verstaubten Gehirne zu säubern

und die etwas Dankbarere, def eine neue Men*hhent

zu schenken und durch Sie' der Mmehbm ®Me u(fe..)^ A
k : i i x-f ^ ^ ,ü,.„' t "chuiaht, we-
Das ist der Unglaube. Er würde WerogW g .,o J

rilger Verfolgt, ja, die Kirche wäre seine FVetwdin,.
sich die Verkommenheit der' Menschen zum Ziel geseizl
Denn sie, die Kirche, eifert noch jefyj gegen die allgerrielire
Volksbildung. Sde kämpft, und zwar zugegebetiefinassen, nUea
Ernstes für eine Zeit, in der der gemeine Mann nicht mehr
lesen und schreiben lernen soll. Nicht des Lesens und
Schreibens wegen, sondern Wegen der KirchengefährlichkeH
dieser «Künste des Teufels». Die Kirche will nur eines:
Dass man bete und arbeite. Des uiorgens soll man beten,
dass man aufstehen und arbeiten darf. Vor dem Essen soll
man beten, auch wenn es noch so sauer verdient ist, und
schliesslich soll man am Abend beten aus Dank, dass man
so herrlich müde wurde. Essen, müde werden aber soll" man,
damit es der Kirche nicht am Scherflein fehlt und am Ende
des Lebens etwas da ist, um dessetwillen es sich lohnt, die
Sterbenden zu ängstigen. Ja, es ist alles weislich geordnet.

Wir wollen unsere Mitmenschen, wo irgend möglich, vom
Glauben zum' Unglauben hinüberretten, ehe sie im
Aberglauben versinken, in den sie die Kirche bineinstösst, ohne

ihnen herauszuhelfen. Wohl ist auch das ein heilsamer Weg.

Aber er ist lang und beschwerlich. Er ist so lang, dass oft
wertvollste Menschen ihn gar nicht erleben und unterwegs
hinsinken und die Augen schliessen, die so gerne noch grosse
Helle gesehen hätten Ernst Weiss.

Die Flucht in die Geisterwelt.
In den Pfingsttagen l. J. gab es in Prag einen Spiritisten-

kongress, der unerwartet stark besucht war. Nicht weniger
als 160 Spiritistenvereinigungen waren vertreten, die etwa

800,000 Mitglieder umfassen. Derartige Massenerhebungen
bedürfen der sozial psychologischen Erklärung.

Am stärksten ist die Anhängerschaft des Spiritismus in
den am meisten verarmten Gegenden der tschechoslowakischen
Republik zu finden. Auffallend machte sich auf dem Kongress
die Betonung des urohristlichen Gedankens der Nächstenliebe
und Verbrüderung bemerkbar. Stürmischen Beifall weckte
die Zitierung des Masaryk-Wortes : « Nicht Cäsar, sondern
Christus! »

Schon dieser Hinweis weckt die Analogie mit den grossen
Umbruchsepochen der Geschichte, die den Uebergang von der
Sklaverei zur Leibeigenschaft und von dieser zur Lohnarbeit
kennzeichnen. Die Formen der Knechtschaft wandelten sich
mit den Herrschaftsformen. Das Cäsarentum wurde abgelöst
durch das auf der Grundrente basierende System des
Feudalismus; dieser wurde seinerseits durch die Macht des bürgerlichen

Handelskapitals überwunden.

In jedem Falle trachtete die herrschende Klasse, deren
Vonechte bedroht waren, diese mit allen Mitteln der Gewalt
aufrecht zu erhalten. Die Folge davon war eine unerhörte
Ausbeutung der werktätigen Schichten. Willkür und
Grausamkeit herrschten, vor denen schliesslich auch die sozial
besser gestellten Gesellschaftsschichten nicht mehr sicher
waren.

So ist es denn zu verstehen, wenn auch diese von den
Erlösungs- und Jenseitsphantasien der unteren Volksschichten
ideologisch erfasst wurden. Es waren Wunschträume, die über
die Misere des Alltags hinweghelfen sollten. Um der
Verzweiflung im Diesseits zu entrinnen, flüchteten die an der
Welt irre gowordenen Menschen in den Trost des Glaubens:
« Es muss etwas geben, was uns entschädigt für alle Leiden,
denen wir auf Erden unterliegen. »

Und Gott, der ja nur das himmlische Spiegelbild der
irdischen Despoten war, wurden humane Neigungen angedichtet,
was so viel bedeutete, wie: «Ach, wenn die Tyrannen auf
Erden doch gütig wären und sich unserer erbarmten!» Der
grausame Bibelgott war zu sehr nach dem Ebenbild der Herrenkaste

geformt, um Trost gewähren z/u können. Unschuldige
Kinder müssten die Schuld ihrer Väter büssen, und nur
Auserwählte wurden der göttlichen Gnade teilhaftig.

Diese Vorstellung war so deprimierend, dass der
Erlösungsglaube mit der Gewalt seiner Zwangsidee sich durchsetzen

musste. Schon beim Propheten Jesaia finden wir eine
Humanisierung des Gottesbegriffs. Der alte, blutdürstige Jahve
wird zum Allerbarmer umgedichtet; er wird sozusagen ein
h ristlicher Gott.

0 Damit zusammenhängend wird das Diesseits immer mehr
', wertet; das «wahre» Leben wird in das Jenseits verlest.

Gilt'
¦ ich aber jener Segnungen würdig zu erweisen, empfiehlt
\ h, auf Erden « christlich » zu leben, d. h. Nächstenliebe

GS S1'6

yu bei a**£en und Vergebung zu üben. Das jüngste Gericht
T

v sich drohend vor den Pforten des kommenden Himmelerhebt

\
FGlch'GSt

Auf
diese Weise wird die Jenseitshoffnung zu einer Dies-

»ertsve*iit^iSS'Ung: <<Wenn nur alle Menschen wirkliche Christen

wärtV' 'daDn gälbe es keine Knechtschaft auf Erden »

Das der .l\toPist*sene Gedanke, der als ideologische Begleit-
\2u,r Zeit der Kämpfe um die Befreiung der Bauern

61T d<emU Joc^1 <ier Leil)eieenscnart auftauchte.

1900 Jahr^ (^iristent,Uim haben nicht ausgereicht, um die

Knechtschaft ^-^^V J>ie EP0(*e der

Leibeigenschaft
^gelost durch die Epoche der Lohnarbeit.

Die Organisation fr Werktätigen erwies sich als praktisch
'alle Humanitatsduselei christlicher und

nichtwirksamer, denn _ ¦

christlicher Färbui^ ^r Sozialismus erwies sich in diesem
»Erzfeind christlicher Denkungsart.Sinne wirklich als ¦

Doch gab es auchv^ckschläge. Das gesellschaftliche

Gefüge war undurchsicht^ f und ™enn d*e Organisation

im Streik oder im Krieg?faJ\ Jefsagte' da ™rfe 30 manclier

Sozialist trotz aller Zuver?icht f den Endsieg seiner guten

Sache kleinmütig und kWmerte sich wieder an rellSlöse


	Glaube, Aberglaube, Unglaube

