Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 14

Artikel: Glaube, Aberglaube, Unglaube
Autor: Weiss, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408365

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 14

DER FREIDENKER

107

dass ein Bodelschwingh beispielsweise durch seine Mentalitét,
seine rein christliche Ueberzeugung, Grosses und Erhebendes
zustande gebracht hat.

Wenn die Freidenker auch das Gute durchaus anerkennen,
so bestreiten sie aber, dass dieses Gute nur aus christlichem
Geiste geschaffen werden konne. Was die Gesamtheit der
Biirger, der Staat, an Wiohlfahrtseinrichtungen, an Gutem fiir
das Volk iiberhaupt geschaffen hat, ist ganz unbestreitbar
vielmehr und vielfach gegen den Widerwillen -christlicher
Kreise oder ganz besonders christlich sein wollender Kreise
ins Leben gerufen worden.

Perfid, gemein im hochsten Grade aber ist es, die Frei-
denker als schlechtere Biirger und Menschen zu bezeichnen
als die Glaubigen. Einerseits wird zugegeben, dass unter den
« Frommen », sogar unter dem Deckmantel von Religion und
Kirche Schlechtigkeiten und Gemeinheiten begangen werden,
dass in jeder Gemeinde solche « fromme und angesehene »
Menschen leben, die durch ihre Taten -den Glauben unter-
graben, und anderseits muss auch <« Das Awufgebot» aner-
kennen, die Masse miisse sehen, dass Ungléaubige oft besser
seien in ihrem Verhalten als Glaubige.

Fiir die Beurteilung dessen, ‘wo mehr Gute seien (im Ver-
héltnis zur Zahl natiirlich), ob im Lager der Frommen oder
in dem der Freidenker, ist uns nicht bange.

Aber fiir die Zuweisung aller dubiosen Elemente bei den
Frommen an «die Freidenker bedanken wir uns sehr. Da
mogen die Frommen gefélligst selbst ausmisten, indem sie
in ihren christlichen Gemeinden, wo noch keine Freidenker
ihnen behilflich sein kénnen, mit ihren Methoden selbst zum
Rechten sehen. Innere Mission.

Wir weisen sodann auch ganz entschieden die freche Kom-
bination zuriick, dass den Freidenkern als deren zweite un-
sichtbare Organisationsform in allen Gemeinden die schlechten
Menschen, die in irgend einer Form asozial handeln, in die
Schuhe geschoben werden. Das sind, ihr Frommen im Lande,
eure eigenen Produkte, die euer eigenes System hervorgebracht
hat. Wir bedanken uns fiir den Abschaum eurer « christlichen
Gesellschaft », der Wucherer und Leuteschinder, die sich als
fromme Christen aufspielen, der Leute, die zuvorderst in
der Kirche stehen, damit man sie am Sonntag ja sicher sehe,
dieser Minner, die in Gemeinde und Kanton eine grosse
Rolle spielen und gar noch beim Pfarrer einen besonderen
Riickhalt haben, der Christen, die Knecht und Magd schlecht
behandeln, die Notleidende grob abweisen, durch Verdecken
von Schlechtigkeiten aller Art, durch, politische und andere
Vetterliwirtschaft, durch Machthunger und <« Auf dem Geld
hocken », durch eine gewisse Sorte von Wohltétigkeit, -durch

v

Schweinereien aller Art ihre Frommigkeit beweisen.*) Wir
geben zu, dass solche Fromme den Glauben an die Giite
eurer Religion und Kirche untergraben, und wir sind die
letzten, die euch hindern, hier Remedur zu schaffen, liebe
Christen, aber tut das in euren Kreisen und lasst uns Frei-
denker, die wjr an euren erhebenden Zustdnden unschuldig
sind, gefl. ausser Spiel! E. A.

Glaube, Aberglaube, Ungliaube.

Unzéhlige gingen ihn schon, den Weg vom Glauben iiber
Aberglauben zum Unglauben. Frommigkeit verwischt das
klare Urteil der Vernunft.” Wunderglaube bereitet dem iip-
pigen Kraut des Aberglaubens den Boden. Aber so manchen
ereilte der Ueberdruss, die Einsicht kam iiber ihn und er-
zeugte einen Abscheu gegen jede mystische Diction, die das
Denken sich unterwerfen méchte und leider bei den meisten
Menschen unterwerfen kann. Dieser Abscheu gipfelt in einem
wirklich, nicht nur angeblich erlosenden Unglauben.

Die Wegstiicke solcher Geistesentwicklung sind freilich
ungleich. Wahrend zwischen Glauben und Aberglauben kein
Unterschied in eigentlichem Sinne besteht, weil beide ein
Fiirwahrhalten darstellen beziiglich Dingen, die vernunft-
gemiiss nicht erkennbar sind, klafft zwischen Aberglauben
und Unglauben eine breite Kluft. Es gibt keine Fundamente,
auf denen sie miteinander fussen konnten.

Der religiose Glaube ist nichts anderes, als organisierter
und geleiteter Aberglaube, ein klassischer, ein Aberglaube
im Barockstil. Allerdings gibt das die Kirche nicht und nie
ru. Sie hat eine kiinstliche Schranke errichtet zwischen dem
von ihr geforderten Glauben und dem Aberglauben. Aber
dieser « Kampf» der Kirche gegen den Aberglauben und des
Dogmatismus gegen den Superstitismus (die Aberglaubigkeit)
ist einer der seltsamsten und gewundensten Partikel der Theo-
logie. Da werden unmerkliche Unterschiede zu schwerwie-
gendsten Differenzen gebauscht. Und aus der engen Ver-
wandtschaft beider Glaubensarten macht man den gewaltigen
Unterschied zwischen I16blichem Glauben und siindhaftem
Aberglauben. . . ..

Vor dem Forum der Vernunft sind freilich beides Siinden
gegen den Geist. Aber immerhin muss gesagt werden, dass
sich der Aberglaube wenigstens kein dogmatisiertes und «un-
fehlbares » Gefiige leistet. In lukrativer Auswertung steht er
der Kirche allerdings nicht wesentlich nach! Jedoch ist un-
geregelte Form weit hanmloser in der Auswirkung, als dog-
matisierte Utopistik. g

*) Aus dem «Aufgeboty wortlich zitient.

Um der Erde ihren Zoll zu entrichten, damit sie ihn bei sich wohnen
lasst, wenden dem Toten in Irland Miimzen ins Grab nachgeworfen.

Diese Beispiele diirften geniigen, um auch alle sonstigemn, heute
noch iiblichen, ortlichen Brauche ihrem Sinn und Zweck nach zu
deuten. So sehr gerade die Majestit des Todes darnach angetan sein
diirfte, selbst fortgeschrittene Gemnossen zu Zugestindnissen an die
sogenannte «Pietits zu verleiten, ergibt sich aus dem Vorgesagtem,
das wir :auch hier solche Zugestindnisse nicht machen konnem, ohne
in das Gehaben vorzeitlicher Geschopfe zuriickzufallen.

Diie breite Masse der Werktdtigen tragt ihre Toten eingeschreint
im Herzen; sie kann auf klassenfremde Zeremonien verzichten. Sie
will micht die Wiederauferstehung dhrer Mértyrer hindern, sondern
erwartet im Gegenteil ungeduldig dem Tag, an dem wir wunsere
Toten réchen werden.

Literatur.

Othmar Spann: Philosophenspiegel. Verlag Quelle & Meyer, Leipzig,
1933 .Preis Fr. 4.50.

Die vorliegende Schrift d. a. o. Professor der Universitat Wien,
Dr. Othmar Spann, ist wohl in den Rahmen der gegenwirtigen
deutschen Presseerzeugnisse einzureihen. Es ist ein Philosophen-
Spiegel in hochst christlicher Fassung. Es lohnt sich micht, {iber diese
vage Schrnift weitere Worte zu verlieren. Sie wind am besten cha-

rakterisiert durch einige Stellen, die wir der Schrift entnehmen. In
seiner Beurteilung des Empirismus schreibt der Kathederphilosoph
Spann folgendes:« Mag man auch mehr oder weniger giinstige Ziige
am Empinismus hervorheben, der Empirismus ist und bleibt die un-
erleuchtete Philosophie, die Philosophie der Seelenblindheit.» « Wer
das erkennt, versteht auch, welch entscheidende Bedeutung der idea-
listischen Philosophie fiir die Reftung der abendléndischen Mensch-
hit zukommt. » Oder dann weiter, was Spann iiber den Monismus
schreibt: « Noch fiefer als diese Matreialisten standen philosophisch
die sog. « Monisten », deren Hauptfithrer die Naturforscher Haeckel
und Ostwald waren. Dieser Monismus, welcher die Eigenartigkeit
alles Seins behauptet und den Dualismus von Geist und Stoff ab-
lehnt, ist schliesslich michts anderes als mnklarer, verwésserter Mate-
nialismus, wurzelnd dim politischen Liberalismus. Dass man «Monist»
ebenso wie « Dualist» nur als Metaphysiker sein kann, haben jene
blutigen Halbwisser mie verstanden.» Damit ist in diesem Philosophen-
spiegel der Monismus abgetan! Der Rest des 300 Seiten starken
Buches ist gefiillt mit Plattheiten iiber idealistische Philosophie,
Mystik mnd Meister Ekkehart. Das Buch iist bestimmt fiir ddealistische
Schwiitzer, Mystiker und in Nebelschwaden fiebernden Querulanten,
aber micht fiir einen klardenkenden Menschen, schon gar nicht fiir

. einen Freidenker und Monisten.

Es iist sonst nicht unsere Gewohnheit, auf diese Sorte Literatur
einzugehen. Der Raum ist uns fiir anderes wentvoller. Wienn es im
vorliegenden Fall dennoch geschehen ist, so darum, weil der Titel
den einen oder andern zum Kauf verlocken kdénmte, Wir wollen da-
mit unsern Lesern eine Enfttiuschung ersparen. —ss.



108

DER FREIDENKER

Nr. 14

Niemandem weniger, als der Kirche, steht es zu, iiber
dem Aberglauben zu Gericht zu sitzen. Es geht nicht an,
Glauben an jungfriauliche Schwangerschaft, Totenauferwek-
kungen, Speisevermehrungen und Wandlungen von Brot in
Fleisch und Blut in Wein zu fordern und dabei gegen Aber-
glauben zu eifern. Denn niemand ist mehr an der Neigung
der menschlichen Psyche zum Aberglauben -interessiert, als
eben die Kirche. Zudem weiss jeder Gebildete — oder sollte
es wenigstens wissen —, dass die Religion und die um
thretwillen bestehende Kirche die Zeugerin des Aber-
glaubens ist. Auch ist die Kirche nur mit Worten Gegne-
rin des Superstitismus. Die Patres des Benediktinerordens,
namentlich die zu ihm gehorenden Kapuziner, Wenden heute
noch gegen allerlei Dinge menschlicher Miihsal lateinische
Beschworungen an, die lebhaft an die Faxen afrikanischer
Medizinmanner erinnern, vom Latein. abgesehen. Und damit
setzt sich der Orden ja nicht etwa in Gegensatz zur Kirche,
sondern er ist als altester Orden das besondere Schosskind
der tiberischen Wolfin. In dieses durch und durch vom Aber-
glauben vernebelte Gebiet der. Theologie gehéren auch die
Beriihrungen von Kultusgegenstanden und anderen Devotio-
nalien an Gnadenbildern, wodurch zum Beispiel den Rosen-
krinzen eine besondere Gebetskraft verliehen werden soll.
Ebenso nackter Aberglaube ist -auch der gesamte Reliquinis-
mus und der Glaube an die Macht von allerlei Ueberresten
verlogener Herkunfl. Dabei erlaupt sich .die Kirche, die
Sucht abergliubischer Leute nach Talismanen als Siinde zu
bezeichnen, derweilen Medaillen, Heiligenbildchen und Scapu-
lierzeichen aus gleichen Griinden auf dem Leibe getragen
werden zum besonderen Wohlgefallen der namlichen Kirche.
Auf diesen Gebieten der Kirchenlehre ist ein Unterschied
zwischen Glaube und Aberglaube iiberhaupt génzlich ver-
wischt, und wer da ctwas irennen will, muss alle Register
der Dialektik in Anwendung bringen, so sehr sind Glaube
und Aberglaube durcheinander bedingt und voreinander ab-
hangig.

Einen grossen, gewallig grossen Schritt tut aber der, wel-
cher beiderlei Glauben verabschiedet und sich zum Unglau-
ben bekennt. Sicherer, bekenntnisfroher Unglaube ohne alle
verborgenen Komplexereligidser Tradition ist leider noch
immer eine micht alltagliche Sache. Es verwerfen viele den
Gottesglauben, ohne dass wir ‘sie deshalb Freidenker nennen
konnten oder mochten. An Gott verzweifelt haben und in
lediglicher Resignation die Existenz dieses Gottes in Frage
gestellt sehen, heisst noch lange nicht, Freidenker sein. Den
Freidenker treibt eine innere Notigung, seine Mitmenschen
durch aufklirenden Hinweis von der Tyrannei der Kirche zu
erlosen, die von ihm erkannten Wahrheiten nach bester Mog-
lichkeit zum Gemeingut zu machen und vor allem auch sein

eigenes Leben und die eigene Gedankenwelt von Ueberresten
religidser Komplexe zu siubern. Wer annimimt, das sei eine
einfache Bache, d8t kennt nieht die Machit der fradition, det
Welss nicht, wie selir die verfehlien Leliren der Kirche i
das inefste Denken i dringen Vefmiogen. He gibt Leute, dié
Holle und Hitiel Verwetfen, die aber doch aif einen ge-
heiien Himmel hoffen und vor éiner geheimeén Holle zittern.
Akute Sorgen, eine ernsilicheé Erkfarkiing Gyffenbgren'vda‘ ‘o‘ﬂ
die seltsamstén Dingé tnd die tineéfwattetsten Wandiungén:
Und vor dlleim leistet der Tod in dieser Beziehung mehr, als
alle Apostel und Missionare zusammen. Das ist vor allem
darauf zuriickzufiihren, dass die Gemiiter so ziermlich aller
Menschen durch Vererbung religiés verseucht sind. Epide-
mien gleich haben die Lehren von der Erbsiinde, der Busse

. und einer fingietfen Hfidstng das Denken verdorbei auf

Kind wnd Kindeskind. Der Protestantismus seinerseits setzte
dem Ganzen die Krone auf durch seine Lehre von def Un-
freiheit des Willens und det Gebundenheit an die Gnade.
Wir diirfen uns also nicht und nie wundern, wenn der Un-
glaube und das Bekenntnis au ihm ein Kampf ist, der picht
nur aussen, sondern auch innen tebt, der nichit nur die ilires
Glaubens iiberdriissig gewordenen Glaubigen angeht, soridetl
auch die bewdhiten Kampfer der geistigen Freiheit.

Allerdings wird einmal eine Zeit kommen, die geistig ge-
sunde Menschen hervorbringt, deren geistige Werkzeuge in
unverdorbener Frische und Fréude dem allseitigen Wohle der
Menschheit dienen. Freiheit Verlangt micht nur Reifes fiail
mus ihrer auch wert sein. Freiheit ohne Ethik wire Mord
an der Zivilisation. Wir verlangen Freiheit fir den Geist,
nicht Fiir die Triebe. Wir wollen freie Menschen, aber wir
wollen eine geordnete Geselischaft. Niemand verkenne den
Ernst dieser Forderung, man wage es auch nicht weiterhin,
uns als asozial hinzustelllen. Mit grosserem Recht, als die
Kirche, vertreten wir die Moral. Aber keine Dressunmoral.
Keine Moral der Hintertiiren. Keine zweckdirigierte Moral.
Mit einem Wort: Keine Religionsmoral,

Pralat Maeder schreibt: « Wir sind keine M#nner mehr. »
Der Pfaffe hat recht. Wir sind unter .der Fuchtel der Kirche
zu Weibern geworden. Wir kriechen — ich meine damit
die M#anner breiter Schichten — ‘vor einer imaginiren -
Jungfrau, die das Kunststiick fertig brachte, als Mutter
Immaculata zu sein. Dabei wird iiber Emanzipation der
Frau gejammert. Die katholische Kirche, einerseits eine
Verichterin der Frauenseele, wirft in der Form des schalen
Marianismus den Koder der Frauenvergétterung unter
die Menge. Von der Mithilfe im Kampf um Gileichberechti-
gung der Frau will sie aber nichts wissen. Das und noch
viele andere Werke wahrer Ethik miissen die verachteten und

Herrmann Burg: Gedanken zur Naturlehre. Verlag Hans Huber, Bern.
Preis Fr. 2.80.

Der Verfasser sucht in seinen « Gedanken zur Naturlehre » zuerst
anachzuweisen, wie das menschliche Erkennen und Beschreiben der
Natur aus Wiederholung von Bekanntschaften im Zusammenhang
der Wahrnehmungserlebnisse entsteht. Als letzte gemeinsame und
einfachste Blemente aller Wahrnehmungen findet er verschiedene
Stromungen eines einzigen gleichformigen Raumkontinuums, deren
raumliche und zeitliche Ausbreitung eine allgemeine Geschwindig-
keitsbezichung aufweist und die Gravitationserscheinung bedingt.
-Die Gestalt und Wanderung der Stromungen wird durch Figuren ver-
_anschaulicht, welche die Stromlinien kontinuierlich miteinander ver-
binden. Die unter den Kenmzeichen von Elektronen, Protonen, Ato-
men und Molekiilen verbreiteten Erscheinungen werden als verhiilt-
nisméssig bestdndige Stromungsfiguren wugleich mit einigen Vor-
schligen fiir Modelle gedeutet. Die verschiedenen Massen, Kréfte und
Gesetze der modernen Naturlehre werden einheitlich dargestellt als
besonders interessante Formen und Bewegungen der Stromilinien der
gleichen winzigen Raumsubstanz. Es wird auch ein mathematischer
Versuch mitgeteilt, der die elekfromagnetischen Formeln Maxwells
fiir eine allgemeine Hydrodynamik des Raumes einfithren soll.

Die iletzten Kapitel bringen Bemerkungen . iiber die- natiirliche
Entstehung und Entwicklungsgeschichte des Organischen und am
Schluss iiber menschliche Instinkte.

Wir méchten micht verhehlen, dass das wohlausgestattete Schrift-,
chen hohe Amforderungen stellt an den Leser. Das Riistzeng voraus-
gesetzt, ist es zu empfehlen und wird viel Anfégung bringen.

Eine schweizerische Biichergilde!

Die «Gleichschaltung» in Deutschland hat auch die Biichergilde
Gutenberng betroffen, die in der Schweiz eine ansehnliche Zahl von
Mitgliedern besitzt. Nun hat sich eine Genossenschaft Schweizerische
Biichergilde Gutenberg iin Ziirich gebildet, die den Betrieb fiir die
schweizerischen Mitglieder im bishenigen Sinne, unabhingig von der
nun n nationalistischen Hénden befindlichen Zentiale weiterfiihrt.
Der neueni Schweizemnischen Biichergilde wird es zweifellos gelingen,
dias bisherige literarische Niveau und die vorbildliche Awusstattung
Biichr zu halten. So bleibt sie ein Bediirfnis, dem der Erfolg gesi-
chert ist. Auch im Interesse der :Arbeitsbeschaffung fiir unser Druck-
gewerbe st die Griindung zu begriissen. Die Junizeitschrift der
neuen Biichergilde enthilt u. a. einen beachtenswerten Aufsatz iiber
Riotinto, das Kupferminengebiet Spaniens, sowie Hlustrationen ven
Weissz, Meffert, Bosshard. :

Y

LN NN S Sun Bum mun man man aun aun aun aun s s aun au sun aun aum ans aen any o

————r

Dep ,Freidenker erscheint wdchenilich

wenn jeder Leser mindestens einen neuen
Abonnenten wirbt. :

bbbt edendentebedent etttk e d 8 2 2 2 22 2 2 2 2 2 a

o

Wt



Nr. 14

DER FREIDENKER ~

109

verfolgten Freideniker fun. Und wir tun es. Wir tun es ohne
Himmelshoffnung und ohne Hollenfurcht. Wir haben auch
keine heiligen Zwecke. Wir haben nur ein Gewissen, das uns
das Gute tun heisst um des Guten willen. Das ist alles. Aber
es ist viel.....

Die Patres sagen, dass es ohne Religion keine Ethik gebe
iind ohne Leitung der Geisler durch die Kirche keine' Moral.
Wir aber bekennen uns zum Unglauben in dem Sinne, dass
wir in der Religion ein Hindernis und eine Verzwecklichung
der RKthik erblicken wund in der Praxis-der Kirche nichts
andetes zu sehen vermdbgen, als eine bedenkliche Verflachung
der Moral. Die Absolution sorgt dafiir, dass kein -Vergehen,
sei es auch Sehwerster Art, besonders mehr zu Herzen ge-
nommen wird. Die Kirche selber, als Lehrmeisterin der
Glidubigen, geht in diesem Leichtnehmen in besorgniserregen-
der Weise voran. Diese traurigen Tatsachen beweisen die
sittliche Notwendigkeit des Unglaubens. Wir habeu zuviel
davon geredet, dass der Unglaube nur die Religion zu be-
kampfen habe und zu wenig davon, dass er zu einer sittf-
lichen Weltaufgabe betrufen sei. Der Kampf geht mehr und
mehr aufs Ganze, und da heisst es, das Ganze im Auge be-
halten. Wir iniissen schon jetzt, iin Zeitalter des Verneinungs-
kampfes Bejahungsgut schaffen. Gewiss, die Triimmer miissen
Weg, aber wir miisset schon jetzt laut und deutlich sagen,
dass diese Tritmmer um eines Besseren willen den Platz zu
riumen haber tnd miissen dieses Bessere mit Namen nennen,
nimlich: Die Emporwiirdigung der Menschheit zu einer frei-
geistigen Gemeinschafl im edelsten Sinne dieses vielleicht zu
viel gebrauchten Wortes. \

Atich der Unglaube ist ein Gebiet. Aber er verzichtet auf
die Scholastik. Er diszipliniert sich nur im Grade des Notigen.
Maii kaniti jhn alse fiicht umschleichen. Mithin ist er auch
nlehi ein Gesetz, das gesetzmiisig umgangen werden Lkann.
Unsere Morallehie ist somit auch nicht eine, die angibt, wie
man einwandfrei unmoralisch sein kann. Und zum letzten:
Der Unglaube ist keine Religion. Er will die Kirche nicht
ersetzen und ist vor aiem keine Sekte. Er hat sich die un-

dankbate Aufgabe gestellf, die verstaubten Gehirne zu sdubeirn
und die etwas Dankbarere, dey We. ©ine neue Menschheit
2u schenken und durch §is der Menschben £ “elue ;Nelt
Das.dst der Ung]aube Er wiiide Wéniglén‘ a%cnma o wq-
ann er
tiger vetfolgt, ja, die Kirche wire seine F‘reun‘diﬂ,. W i
sich die Verkommernheit der Menschen zum Ziel gesetzt héﬁe\
Denn sie, die Kirche, eifert nocli jeizf gegen die allgenieime
Volksbildung. Sie kdnpft, und zwar zugegébenermassen, alex
Etnstes fiit eing Zeit, in der der gemeine Mann hicht mehr
lesen und schreiber lernéii soll. Nicht des Lesens wnd
Schreibens wegen, sondern wegen deit Kirchengefihrlichkeit
dieser « Kiiste des Teufels». Die Kirche will nur eines:
Dass man bete und arbeife. Des thorgens soll man beten,
dass man aufstehen und arbeiten darf. Voir dem Essen soll
man beten, auch wenn es noch so sauer verdient ist, und
schliesslich soll man am Abend beten aus Dank, dass man
so herrlich miide wurde. Essen, miide werden aber soll man,
damit es der Kirche nicht am Scherflein fehlt und am Ende
des Lebens etwas da ist, um dessetwillen es sich lohnt, die
Sterbenden zu angstigen. Ja, es ist alles weislich geordnet...
Wir wollen unsere Mitmenschen, wo irgend moglich, vom
Glauben zum' Unglauben hiniiberretten, ehe sie im Aber-
glauben versinken, in den: sie die Kirche hineinstdsst, oline
ihnen heratszuhelfen. Wohl ist auch das ein heilsamer Weg.
Aber er ist lang und beschwerlich. Er ist so lang, dass oft
wertvollste Mengchen ihn gar nicht erleben und wunterwegs
hinsinken und die Augen schliessen, die so gerne noch grosse
Helle gesehen hitten. .. .. Ernst Weiss.

Die Flucht in die Geisterwelt.

In den Pfingsttagen 1.J. gab es in Prag einen Spiritisten-
kongress, der unerwartet stark besucht war. Nicht weniger
als 160 Splntastenverelnlgungen waren vertreten, die etwa

sten ware

800,000 Mitglieder umfassen. Derartige Massenerhebungen
bediirfen der sozialpsychologischen Erklarung.

Am stirksten ist die Anh#éngerschaft des Spiritismus in
den am meisten verarmten Gegenden der tschechoslowakischen
Republik zu finden. Auffallend machte sich auf dem Kongress
die Betonung des urchristlichen Gedankens der Nichstenliebe
und Verbriiderung bemerkbar. Stiirmischen Beifall weckte
die Zitierung des Masaryk-Wortes: « Nicht Casar, sondern
‘Christus! »

Schon dieser Hinweis weeckt die Analogie mit den grossen
Umbruchsepochen der Geschichte, die den Uebergang von der
Sklaverei zur Leibeigenschaft und von dieser zur Lohnarbeit
kennzeichnen. Die Formen der Knechtschaft wandelten sich
mit den Herrschaftsformen. Das Césarentum wurde abgeldst
durch das auf der Grundrente basierende System des Feuda-
lismus; dieser wurde seinerseits durch die Macht des biirger-
lichen Handelskapitals {iberwunden.

In jedem Falle trachtete die herrschende Klasse, deren
Vorrechte bedroht waren, diese mit allen Mitteln der Gewalt
aufrecht zu erhalten. Die Folge davon war eine unerhdorie
Ausbeutung der werktiatigen Schichten. Willkiir und Grau-
samkeit herrschten. vor denen schliesslich auch die sozial
besser gestellten Gesellschaftsschichten nicht mehr sicher
waren.

So ist es denn zu verstehen, wenn auch diese von den
Erlosungs- und Jenseitsphantasien der unteren Volkssehichten
ideologisch erfasst wurden. Es waren Wunschiriume, die iiber
die Misere des Alltags hinweghelfen sollten. Um der- Ver-
zweiflung im Diesseits zu entrinnen, fliichteten die an der
Welt irre gowordenen Menschen in den Trost des Glaubens:
« Es muss etwas geben, was uns entschédigt fiir alle Leiden,
denen wir auf Erden unterliegen.»

Und Gott, der ja nur das himmlische Spiegelbild der ir-
dischen Despoten war, wurden humane Neigungen angedichtet,
was so viel bedeutete. wie: « Ach, wenn die Tyrannen auf
Erden doch giitig waren und sich unserer erbarmten!> Der
grausame Bibelgott war zu sehr nach dem Ebenbild der Herren-
kaste geformt, um Trost gewihren zu konnen. Unschuldige
Kinder mussten die Schuld ihrer Viter biissen, und nur Aus-
erwihlte wurden der gottlichen Gmade teilhaftig.

Diese Vorstellung war so deprimierend, dass der Er-
lésungsglaube mit der Gewalt seiner Zwangsidee sich durch-
setzen musste. Schon beim Propheten Jesaia finden wir eine
Humanisierung des Gottesbegriffs. Der alte, blutdiirstige Jahve
wird zum Allerbarmer umgedichtet; er wird sozusagen ein
‘hristlicher Gott.

Damit zusammenhéngend wird das Diesseits immer mehr
- wertet; das « wahre» Leben wird in das Jenseits verlegt.
ent, . . By X L
Um . ich aber jener Segnungen wiirdig zu erweisen, empfiehlt

. 'hy auf Erden « christlich » zu leben, d. h. Nichstenliebe
“atigen und Vergebung zu iiben. Das jiingste Gericht

orhe bt \ sich 'drohend vor den Pforten des kommenden Himmel-

relches \
Auf
seitsvéri

t_\l-iese Weise wird die Jenseitshoffnung zu einer Dies-
gissung: « Wenn nur alle Menschen wirkliche Chri-
Sn, dann gibe es keine Knechtschaft auf Erden!>
mtopls’asche Gedanke, der als ideologische Begleit-
§ Zur Zeit der Kdmpfe um die Befreiung der Bauern
1 der Leibeigenschaft auftauchte.

Christentum haben nicht ausgereicht, um die
Kné(?l(])tos o}{:?tr(i f Erden zu brechen. Die Epoche der Leib-
ciganechatt wm\1de abgeldst durch die Epoche der Lohnarbeit.
Die Organlsa’tlm der Werktitigen erwies sich als praktisch
witkaamen: AsAn 'alle Humanitétsduselei christlicher und nicht-
christlicher Farbur ug Der Sozialismus erwies sich in diesem
Sinne wirklich als ‘Erzfeind christlicher Denkungsart.

Doch gab es au b \ Riickschlige. Das gesellschafiliche Ge-
fiige war mn dmrohsmhhg genug, und wenn die Organisation
im Streik oder im Krleg sfall versagte, da wurde so mancher

sicht in den Endsieg seiner guten

Sozialist trotz aller Zuver.
Sache kleinmiitig und klan amerte sich wieder an religitse

Das der 1\
erscheinung
aus dem Joc

ave? ,/l/ /’// ea /éy}y/;ypgpr‘/)ﬂ%

»(;L/L I3t

a{/Z//r & X‘“ A



	Glaube, Aberglaube, Unglaube

