Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 16 (1933)

Heft: 2

Artikel: Gerhart Hauptmanns Stellung zur Religion
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10 DER FREIDENKER Nr.2

Ortsgruppen und Gesinnungsfreunde, unterstiitzt die lobens-
werten Bestrebungen der schweizerischen Kulturfilmgemeinden
durch curen Beitritt! Auch wenn wir durch unsere Mit-
gliedschaft nicht verlangen konnen und wollen, dass die Kultur-
filmgemeinden nun ihre Neutralitit ablegen und in tenden-
zidsem und polemischem Sinne fiir uns werben, so kénnen wir
doch verhindern, dass die Kirche sich auch des Kulturfilms
fiir ihre Zwecke bedient. Objektive, populirwissenschaftliche
. Aufklirung abler wirkt und wirbt in unserem Sinne.

R. Staiger.

Gerhart Hauptmanns Stellung zur
Religion.

Manch kraftig Wortlein findet sich in den Werken Gerhart
Hauptmanns ggen die Kirche und auch gegen die landlaufige
Religion. Da er aber diese Ausspriiche zumeist seinen Ge-
stalten ‘in den Mund legt, so kann man nicht feststellen, wie
weit er sich selbst zu deren ketzerischem Inhalt bekennt.

Doch aus mehr privaten Aeusserungen des Dichters wissen
wir, dass er sich bemiiht, eine Art freigeistiger Weltanschau-
ung zur Schau zu tragen. So sagt er z. B. in seinem Buche
« Die Insel der grossen Mutter»: «Ist doch das Pfaffentum
aller Arten und Grade ein geistt6tendes Wucherprodukt der
mannlichen Drohnen s (S.168).

Und mit kirchenviterlicher Treuherzigkeit bekriftigt er:
« Politik in der Kirche gibt den denkbar iibelsten Missklang
und verbreitet die widerlichsten Geriiche» (S. 343). Diese
Zitate kénnten gerade so gut auch von Geethe herrithren und
«der grosse Heide» ist auch das unverkennbare Vorbild fiir
Hauptmann geworden. Nur vergisst dieser, dass man im 20:
Jahrhundert mnicht ungestraft unter den geistigen Palmen des
18. Jahrhunderts- wandeln darf. Zeitgenossenschaft verpflichtet.

Zur Zeit Gethes musste man mit der « Privatsache Reli-
gion » freilich noch etwas vorsichtig verfahren. Der Kampf
der « Aufkldrungsepoche » richtete sich denn auch in erster
Linie gegen den unduldsamen Kirchengott, und im Mittelpunkt
des Freidenkertums jener Tage stand der Toleranzgedanke. So
ist denn auch die geistige und pantheistische Einstellung jener
Zeit zu verstehen. Man bekannte sich nicht direkt zur Gott-
losigkeit, sondern vergeistigte Gott, bis von diesem nichts iibrig
blieb als ein Symbol dessen, was Mutter Natur sich von der
damaligen Wissenschaft noch nicht hatte abringen lassen.

Im Namen eines unpersonlichen Gottes wurde der Kampf
gegen «das gasformige Winbeltier » — wie Ernst Haeckel den
personlichen ‘Gott der Bibel spottisch nannte — gefiihrt. Es
war in erster Linie ein Kampf gegen die konfessionelle Un-

duldsamkit der Kirchen, gegen die.feudalistischen Gedanken-
ginge, die dem aufstrebenden Biirgertum den Weg zur unum-
schriankten politischen Gewalt zu versperren suchten. Der To-
leranzgedanke, wie er etwa in der beriihmten Erzihlung von
den drei Ringen in Lessings « Nathan > zum Ausdruck kam,
war im Grunde genommen nur eine Uebertragung der « all-
gemsinen Menschenrechte > — die von der biirgerlichen Re-
volution verkiindet worden waren — auf das religiose Gebiet.

Die Entpersonlichung Gottes, eine Begleiterscheinung der
Entpersonlichung der menschlichen Arbeit durch die Maschine,
bedeutete einen wesentlichen Schritt auf dem Wege zur Ent-
thronung Gottes, und Schopenhauer hatte schon recht, wenn
er den Deismus als einen «hoflichen Atheismus> bezeichnet
hat. Der Toleranzgedanke muss also geschichtlich richtig ein-
geschitzt werden. Ein Gott, der irgendwie menschliche Eigen-
schaften besass, konnte offenbar nur unduldsam sein, so wie
jene irdischen Herrscher, deren himmliches Spiegelbild Gott
eben war, und von denen nur Idealisten vom Schlage eines
Marquis Posa «'Gedankenfreiheit» erwarten konnten.

Im Begriff der von den Deisten geforderten Duldsamkeit
in religiosen Angelegenheiten steckte demnach mehr als es
zuniichst scheinen mochte. Gott wurde gleichsam entpolitisiert
und als unerfahrenes, unbegreifliches, {iber alles erhabene
Wesen aus der sozialen Sphire herausgehoben. Auch im Frei-
maurertum sind noch Reste deistischer Anschauungen im Sym-
bol des Wieltbaumeisters erkennbar und das griindlich hassende
Rom hat denn auch seine zweihundertjihrige Feindschaft gegen
die Organisation des Brudergedankens noch immer nicht ver-
gessen.

Der Deismus hat seine politische Stosskraft lingst eingebiisst.
In der Zeit der Konkordate reichen derartige akademische
Agitationsmittel nicht mehr aus. Soziale Fragen lassen sich
nicht mehr religids verschleiern, und wer. zu den sozialen
Kampfen der Gegenwart schweigt, macht sich mitschuldig an
der Aufrechterhaltung politischer Privilegien. Gerhart Haupt-
mann hat einmal « Die Weber» geschrieben. Heute bewegen
ihn keine sozialen Probleme mehr. « Der Biberpelz» verrit
noch die proletarische Herkunft des Dichters. Aber seither hat
Hauptmann sich seiner Gegenwartsaufgaben entledigt und sein
Augenmerk den «Ewigkeitswerten» der Kunst zugewendet.
Sein Stil hat denn auch in dem Masse gewonnen als die Ten-
denz seiner Werke sich verwisserte. Leider wird auch die
Tendenzlosigkeit schliesslich zur Tendenz. Man kann eben
der Politik nicht entrinnen. Auch in der Wieltflucht liegt ein
Stiick Politik: Romantik und Mystik sind — wenn auch un-
gewollt — Schrittmacher der Reaktion. Ohne klare Stellung-
nahme zu «den wcozialen Problemen unserer Zeit wird alles
Gerede iiber Religion und Kirche zur grauen Theorie.

Feuilleton.

Lourdes Nummer 2.

Freuet euch und frohlocket, es geschehen immer noch Wunder
und Zeichen! Und die «Neue Ziircher Zeitung» ist so freundlich, uns
von der neuesten Heilsbegebenheit in einem' ldngern, komsnentar-
losen Artikel in Kenntnis zu setzen.

Was ist denn geschehen? Geschehen soll folgendes sein: In
Beauraing, einem Nest in der belgischen. Provinz Namur, haben fiinf
«auserwihilte> Kinder die Jungfrau Maria gesehem, in einer Grotte,
wie anno 1858 die Bernadeite Soubiroas in Lourdes. Herstrémen des
Volkes, selbstverstidndlich, stundenlanges Beten, gespanntes Harren.
Dann kamen die fiinf Kinder, <begleitet von einigen Bresthaften»
(ob korperlich oder geistig bresthaft, ist nicht gesagt), fallen nieder,
beten, ‘'und sagen nach eimiger Zeit ganz verstandlich: «Auf Verlan-
gen der Priesterschaft fragen wir Sie, was Sie von uns wiinschen?»
. Die paar hundert Menschen héren kesine Antwort, aber die Kinder
scheinen eine vernommen zu haben (es ist, wie wenn man in eini-
ger Entfernung von einem telephonierenden Menschen steht und
nur hort, ‘was er spricht, aber nicht was zu ihm gesprochen wird):
das eine Kind entgegnet auf die allgemein nicht gehdrte Antwort
der allgemein nicht gesehenen Maria: «Ja, wir versprechen es
_Thnen.» Das andere sagt: «Ja, wir werden sie fiir Sie bauen lassen.¢
Und so weiter. Hernach erklirten die Kinder auf die Frage, was die
Jungfrau wiinsche, einstimmig, sie habe nur zwei Worte gesprochen,
namlich: «Eine Kapelle»,

Der Gewdhrsmann der N. Z. Z.,, «W. M.», fithrt die antikleri-
kale «Derniére Heure» am, die dem «Wunder» einen héchst realen

Hintergrund verleiht. Der Schauplatz befindet sich namlich auf dem

Grund und Boden der Pension der «Schwestern unserer Lieben
Frauy. An diesem Institut wurden Vergrdsserungsbauten vorgenom-
men. Den neuen Verhdltnissen entsprach die alte Kapelle nicht
mehr — und siehe da: Genau auf dem Platz, wo die neue Kapelle
hinkommen soll, erscheint «Unsere Liebe Frau» und gibt ihren
Wunsch kund. Der Gewahrsmann der N. Z. Z. sagt von der «Der-
niére Heure», sie listere und spreche von einem frommen Betrug
der Schwestern —. Als ob diese auf den Gedanken hitten kommen
konnen, die Zeiten seien jetzt fiir einen offenkundigen Bettel fiir
den Bau einer Kapelle zu schlecht; wenn man aber der Sache das
Mintelchen des Wunders anhiinge, so fliessen die Scherflein von
selbst herzu, die Menschen seien nun eben einmal so, dass sie be-
trogen sein wollen. Nein, so denken fromme Schwestern nicht! Weil
sie fromm sind, sind sie auch moralisch; das weiss man aus der Ge-
schichte,

Nun ist aber einer von der klerikalen «Libre Belgique» dabei-
gewesen; der hat gesehen, wie die fiinf causerwihlten» Kinder auf
die Knie fielen, und hat von dem «Telephongespriach» das von den
Kindern Gesprochene gehort. Das geniigt dem Manne, obwohl weder
er noch die betende Menge eine Spur «Unserer Lieben Frau» zu ent-
decken vermochte. Und warum soll er nicht dran glauben, wenn
doch die Umstinde dazu dringen, dass etwas Ausserordentliches ge-
schehen muss: Erstens hat die Lourdes-Maria s. Z. versprochen, sie
werde in 75 Jahren wiederkommen, aber in der Nihe der belgisch-



Nr. 2 DER FRREIDENKER 11

Gerhart Hauptmann hat sich einmal sehr ausfithrlich iiber
das Thema « Religion und Duldsamkeit » gedussert (vgl. « Neue
Freie Presse » vom 23. Mai 1926). Er wurde damals von Joseph
Chapiro interviewt, der ihn fragte, ob er eigentlich religios sei.
Darauf antwortete der Dichter:

«Sie stellen mir eine Frage, die ich mir selbst noch nie
beantworten konnte. Daraus, dass fiir mich diese Frage noch
offen ist, konnen Sie schliessen, dass ich bestimmt nicht irre-
ligios bin, aber religios in dem Sinne, wie man das Wort ge-
meinhin anwendet, bin ich allerdings auch mieht. Vielleicht
sind iiberhaupt die frommsten Menschen jene, die sich iiber
ihre religiosen Gefithle nicht ganz klar sind und ein grenzen-
loses Geheimnis in sich tragen; denn alle wahre Religion be-
ruht auf einem mystischen Geheimnis oder sie wird zu einer
abgeschmackten Formel. >

In der Praxis ist aber diese' Formel, so abgeschmackt sie
auch schongeistigen Seelen erscheinen mag, sehr wirksam und
gerade das ist fiir uns Freidenker entscheidend, wenn wir den
Kampf gegen religiose Ueberlieferungen fithren. Ob Religion,
ob Konfession, ist an sich gleichgiiltig. Es handelt sich hier
gar nicht um Individualprobleme, sondern um Massenprobleme,
also um soziale, d.h. politische Probleme. Hauptmann aber
verkiindet Individualprobleme:

« Nicht das unbeschrinkte, endlose Denken ist gefdahrlich,
sondern das begrenzte, dort wo ein Gedanke, statt Etappe zu
eein, zur fixen Idee wird, zum aufgespiessten Insekt in einem
naturhistorischen Museum... Nur durch schrankenloses Den-
ken befreit sich der Mensch... Das, was uns quilt und beun-
unruhigt ... kénnen wir ... schliesslich mit wnsern Gedanken
durchbohren und so durch die andere Tiir ins Freie gelangen.
Die endlosen Denker sind die ewigen Ueberwinder. Denken
und Ueberwinden sind seelenverwandt. »

Gerhart Hauptmann weiss nicht oder will es nicht wissen,
dass das menschliche Denken selbst sozial bedingt ist. Nach
seiner- Auffassung entscheidet die « reine» Vernunft iiber un-
sere Gedankenginge. Alle Uebel dieser Welt sollen durch
«schrankienloses » Denken tiberwunden werden. Es geniigt
offenbar, wenn wir die Wirtschaftskrise <mit unsern Gedanken
durchbohren », dann werden wir «durch die andere Tiir ins
Freie gelangeny, némlich in das Reich jener Dichtkunst,
welche keine zozialen Note kennt und allen Miihseligen und
Beladenen — wenigstens fiir einige fraumhaft schonen Stunden
— zur Flucht aus der Wirklichkeit verhilft.

Auch der Toleranzgedanke, einst revolutionér, geniigt heute
nicht mehr. Friedrich Schiller durfte sich damit begniigen, jede
Konfession «aus Religion » abznlehnen. Ein Dichter, dessen
Sinnen und Trachten in. unserer heutigen Zeit wurzelt, miisste
ganz anders zu dem Problem der Religion im Rahmen der

bestehenden Gesellschaftsordnung Stellung nahmen, als dies
Gerhart Hauptmann tut:

«Jede Religion wichst mit dem Fortschritt der Menschheit
oder des Individuums. Daher muss das religiose Gefiihl etwas
Wandelbares und Suchendes bleiben, und eben deshalb, weil
sie nicht suchen, sondern die ewige Wahrheit zu besitzen
glauben, sind alle Kirchenbeamten, den Papst und die Apostel
inbegriffen, Sektierer. Sektierer und Fanatiker sind einander
ziemlich &hnlich, und mag der Wille eines Fanatikers noch
so stark sein, auf dem /Gebiete des Denkens bleibt er eine
hochst beschréinkte Figur. »

Man merkt, dass Hauptmann den Kampf des 18. Jahr-
hunderts gegen die dogmatischen Fesseln der Kirchenglaubig-
keit wieder zu beleben sucht und sich dabei sehr fortschritt-
lich diinkt:

« Wir aber wollen frei sein... Der Name der grossen Re-
ligion, die alle Menschen vereinigt, ist Duldsamkeit... Diese
schone Religion wird unser aller gemeinsamer Besitz sein, und
die Quintessenz aller Religionen, wie sie Michelet aus den
sémtlichen heiligen Schriffen aller Volker zog und aus ihnen
ein einziges Buch zusammenstellte: La Bible de I'Humanité. »

Hauptmann iibersieht, dass Michelet zu einer Zeit gelebt
hat, da die Politik noch nicht sozusagen mit modernen Laut-
sprechern gearbeitet hat. Liberale Gesinnungen sind iiberholt.
Humanitiat ist im Kapitalismus nur solange moglich, solange
man mit hohem Gewinn arbeitet. Mit der Profitrate sinkt
auch die Humanitat. Daher ist letzten Endes eine Humanitét
in Europa nur auf Kosten der unmenschlich ausgebeuteten
Sklaven in den Kolonien méglich.

Konkurrenz und Duldsamkeit schliessen einander aus. Das
gilt auch fir die Kirche. Die Konfession reguliert den reli-
gidsen Aberglauben zu politischen Zwecken. Was die Religion
sein sollte, diese Duselei interessiert uns nicht. Wir konsta-
tieren nur, was die Religion ist, noch immer ist, trotz Radio
und Aviatik, und wir suchen die Massen politisch aufzukliren.
Die herrschende Klasse aber bemiiht sich, mit Hilfe der Kirche
mystische Schauer im Volke zu erhalten. Wer dazu beitrigt,
Geheimnisforschung zu propagieren, welche irgendwie von
Diesseitsforderungen ablenkt, unterstiitzt dadurch die Reaktion.

Wenn Hauptmann die Religiositdt als «mystische Notwen-
digkeit » bezeichnet, als ein « Bediirfnis nach der Schaffung
einer mystischen Beziehung zu sich selbst und dadurch zu
allen Menschen », dann sucht er die Religion zu verewigen und
steuert dadurch zuriick in eine theologische Weltbetrachtung:

« Diese mystische Beziehung war die Triebkraft, die Tempel
und Theater erstehen liess, Staaten und Stiddte schuf, kurz
alles, was wir im hoheren Sinne Menschlichkeit nennen. Und

franzosischen Grenze. Diese 75 Jahre sind jetzt um. Zweitems «konnte
man sioh immerhin denken», so onakelt die «Libre Belgique», «dass
die in der Wahlperiode innerlich aufgewiihlten Kinder (!) in einen
Seelenzustand gekommen sind (sagen wir dafiir zutreffender: «ver-
setzt worden sind» Der Verf.), aus dem sich Visionen wohl erkliren
liessen». Das genannte Blatt wird dann noch deutlicher, indem es
hinzufiigt: «Warum sollten demn Kinder, die wihrend der Wahlen
wegen der Roten (Sozialisten) und Blauen (Liberalen) in ihren reli-
giosen Gefithlen so sehr veringstigt worden sind, nicht Erscheinun-
gen der Jungfrau haben.» Deutlicher konnte man eigentlich die ganze
Wundermache gar nicht blosstellen, als wie es durch den «iiberzeug-
ten Augemzeugen» geschehen ist. Keinem Zweifel unterliegt die Tat-
sache, dass die fiinf Kinder <auserwahlte» Kinder waren; man wird
picht lange ratem miissen, von wem auserwihilt, und ebemso offen
liegt der finanzielle und der kirchenpolitische Zweck zutage, zu dem
die causerwihlten» Kinder, moglicherweise unwissentlich, den Ab-
sichten ihrer Auswihler gemiss geschauspielert haben.

Man hort bei solechen Gelegenheiten oft sagen: «Wie ist so etwas
im 20. Jahrhundert noch moglich!> Dabei bedemkt man nicht, dass
es das 20. Jahrhundert christlich-kirchlicher Zeitrechnung ist. Je
mehr Jahrhunderte christlich-kirchlicher Beeinflussung, desto gros-
gere Biren konnen dem glaubigen Volke aufgebuden werden; es
brauchen nicht lauter Wunder zu sein, auch der Krieg im Namen
Gottes ist so ein «Béry, und die konfessionnelle Schule ist einer, und
die Mire von der demoralisierenden Wirkung der Glaubenslosigkeit
ist einer. Besser wird es damit erst werden, wenn aus einem meuen,
unkirchlichen Geiste heraus eine neue Zeitrechnung anhebt. E. Br.

Literatur.

Dies- und Jenseilsbetrachtungen eines Golllosen.

Unter diesem Titel hat unser Gesinnungsfreund Carl Widmer
im Jahre 1931 eine Sammlung .Gedichte herausgegeben, die wohl viel
zu wenig bekannt ist, sonst wiirde der Absatz unter den Mitgliedern
unserer Vereinigung ein bedeutend grosserer sein. Formell wie in-
haltlich lassen diese ‘Gedichte eines Freidenkers fiir Freidenker keine
Wiinsche unerfiillt. Ernstes und Heiteres, geistreiche Satire und ge-
haltvoll Erbauliches enthilt diese wervolle Sammlung, eine reiche
Auswahl von allem was uns Freidenker bewegt, so dass sich das
Biichlein nicht mur zur privaten Lektiire eignet, somdern auch fiir
freigeistige Anlédsse gediegenen Vortragsstoff liefert. So war z, B.
der Prolog des so beifillig aufgenommenen Sprechchores der offent-
lichen Winter-Sonnwendfeier in Bern dieser Sammlung entnommen.

Es ist unsere Pflicht, bei unserm literarischen Bedarf in erster
Linie die Schriftsteller in unsern eigenen Reihen zu beriicksichti-
gen, eine freudige Pflicht, wenn man fiir den bescheidenen Beirag
von nur Fr. —.80 einen so hohen bleibenden Gegenwert erhilt.

Die Gedichisammlung ist erhiltlich bei der Literaturstelle und
beim Sekretaniat der F. V. S. R. 8t

* *



12 DER FRREIDENKER Nr. 2

was treibt eigentlich den Forscher zu den Ratten, dass er sie
jahraus, jahrein seziert und alle Phasen ihres Lebenslaufes
genau studiert? Wiirde der prichtige Prediger der Gottlosig-
keit, des iiberzeugten Atheismus im Kirchensinne, August

" Forel, wohl sein ganzes Leben den Ameisen widmen, ihret-
wegen fremde Erdteile bereisen, ihnen drei Viertel seiner
Zeit opfern, sie unermiidlich studieren, sich nicht nur in ihr
physiologisches, sondern auch in ihr geistiges Leben vertiefen
und gewissermassen die Geschichte ihrer Kultur schreiben,
wenn diese Ameisen fiir ihn nicht etwas Mystisches geworden
wiaren? »

Nein, Herr Gerhart Hauptmann, diese Forscher werden nicht
von einer mystischen Kraft getrieben, sondern sie arbeiten im
Dienste der Menschheit, weil sie die sehr reale Beziehung
erkeanen, die zwischen Ratten, Ameisen und menschlichen
Erdentierchen bestehen. Wer diese Beziehung vergisst. wer
zum Selbstzweck erkldart, was nur einen hoheren Sinn im
Sozialen hat, der ist — wenn auch unbewusst — konterrevo-
lutionér eingestellt. Sie sagen: « Jeder tiefe Gedanke ist etwas
so Individuelles, dass man niemals die entsprechenden Worte
findet, um ihn ganz klar auszudriicken. Worte scheinen-in ge-
wissen Augenblicken sogar ein Hindernis fiir derartige Dinge
zu sein. Darum bin ich davon iiberzeugt, dass die Reiigion
— ich meine die Religion — eine #usserst individuelle, inner-
lich tief verankerte Angelegenheit ist, ein unendliches Geheim-
nis. In dem Augenblick, wo wir glauben, dies Geheimnis er-
griindet zu haben und uns anschicken, es zu verraten, es den
andern Menschen in einer ihnen begreiflichen Form mitzu-
teilen, verliert unser religioses Gefiihl den unsichtbaren Hauch,
den unsere geistige Natur ausstréomt. »

Das ist  Aesthetizismus schlimmster Sorte. Die oberen
Zehntausend sind um den « unsichtbaren Hauch » besorgt, den
ihre «geistige Natur » ausstréomt, wéhrend Millionen Arbeits-
lose darben, iiberschiissige Nahrungsmittel ins Meer versenkt
oder verbrannt werden und der Klassenkampf morderische
Formen — in des Wortes wahrster Bedeutung — angenommen
hat.

Nein, Herr Gerhart Hauptmann, die Welt ist kein schin-
geistiger Salon. Mit «tiefen Gedanken> werden wir den so-
zialen Augiasstall nicht reinigen. Heute gilt es, praktische
Arbeit zu leisten. Wenn wir einmal eine menschenwiirdige
Gesellschaftsordnung begriindet haben werden, dann wollen
wir uns iiber mystische Beziehungen unterhalten — falls wir
dann iiberhaupt noch das Bediirfnis nach derartigen spieie-
rischen Ablenkungen verspiiren sollten.

Von der Religion erhoffen wir nichts und schon gar nich!s
von der Duldsamkeit. 1900 Jahre Christentum widerlegen jede
Humanisterei. Wir Sozialisten wollen die menschliche Gesell-

schaft so umgestalten, dass der Einzelne nicht nur « geduldet >
ist, sondern jeder ein Recht an das Leben hat. Und wenn 2s
keine « Dulder > mehr geben wird, dann hat auch die wohl-
parfiimierie liberale «Duldsamkeit> ihren Sinn verloren.

An der Verwirklichung dieses sozialen Zieles arbeitet auch
das aktive Freidenkertum unserer Tage, das sich nicht damit
begniigen kann, mit dem Brustton des 18. Jahrhunderts reli-
giése Duldsamkeit als politisches Heilmittel gegen klerikaies
Schnarotzertum zu verkiinden. Darum konnen wir auch Ger-
hart Hauptmann nicht als einen unserer Mitkdmpfer betrachten,
denn er sieht nicht, dass die Kirche notwendig politischen
Charakter hat, wenn sie auch noch so oft ihre politische Neu-
tralitit beteuert.

Wer heute die sogenannte Gewissensfreiheit durch reli-
gitse Duldsamkeit gesichert glaubt, hilft der Kirche, ihre
Funktion als ideologisches Hilfsinstitut im Dienste der herr-
schenden Klasse zu tarnen. Der einst fortschrittliche Toleranz-
gedanke verfithrt zu der falschlen Meinung, als ob die Kirche
eine Religionsgemeinschaft ist, die man ruhig gewéhren lassen
konne, solange sie sich keine Uebergriffe gegen Anders- und
Ungldaubige erlaubt.

Ob einer so kindlichen Awuffassung diirften nicht nur wir
Freidenker lécheln, sondern auch jeder halbwegs moderne
Theologe, der genau weiss, auf welchen materiellen Funda-
menten jenes Reich beruht, das angeblich nicht von dieser
Welt ist. Th. Hartwig.

Der Freie Gedanke im Radio.

Freut Euch nicht zu sehr, Gesinnungsfreunde, der schweize-
rische Landessender ist noch lange nicht so weit. In deutscher
Sprache gibt’s noch keine Radio-« Freidenkerstunde ». Aber
diejenigen, die franzosisch verstehen, werden um einen Radio-
genuss reicher werden. Der belgische Sender von Briissel be-
miiht sich,- wirklich neutral zu sein und sendet jeden letzten-
Mitiwoch im Monat, abends 6 Uhr, einen Freidenker-Vortrag.

Wir gratulieren unsern belgischen Gesinnungsfreunden zu
diesem Erfolg, der in manches Schweizer Freidenker - Heim
Freude und Erbauung bringen wird. Wann sind wir so weit?

R. §t.

Jiircﬁehaustrittsfotmufare

sind kostenfrei zu beziehen von den Orts-
gruppenvorstinden oder von der Geschifts-

stelle, Zﬁricl'l 2, Tannenrauchstrasse. 84,

LEO TROTZKI: Ueber Lenin. Der Bernliner Verlag <Oeffent-
liches Leben» hat es im letzten Monat des vergangenen Jahres un-
ternommen, das seit der politischen Verbamnmung und seit seiner Aus-
weisung aus der Sowjet-Union irgends mehr erhéltliche Buch von Leo
Trotzki in einer neuen Uebersetzung von G. Blumental der Oeffent-
lichkeit vorzulegen.

Das Buch Trotzkis, oft nur skizzenhaft andeutend, will keine
Biographie Lenins geben oder eine geschlossene Darstellung diiber
dessen Anschauungen und Methoden des Handelns, sondern nur ver-
einzelte Episoden, Charakteristiken aus der Arbeit und der Person-
lichkeit Lenins in zwei durch 15 Jahre voneinander getrennten Epo-
chen: Einmal Lenin von 1900—1903, zur Zeit des <Funkens» (der
Iskra), und zweitens, Lenin im entscheidenden Jahr 1917, mit der
Oktoberumwélzung im Mittelpunkt.

Kein denkender Mensch kann acht- und kritiklos voriibergehen
an dem Stiick Weltgeschichte, das die russische Umwilzung doch
pun einmal ist. Da ist es zu begriissen, dass meben den vielen iiber
Lenin, dem bedeutendsten Fiihrer der russischen Revolution, erschie-
nenen, mehr oder weniger objektiven Biographien, eime sachliche
Darstellung der einzelnen Tageserlebnisse jener Zeit von ejne.m der
engsten Mitarbeiter Lenins erschienen ist, die neben Lenins eigenen
Schriften wohl gerade wegen ihrer Kiirze als bedeutendste Dokumen-
tierung iiber die Entwicklung der nussischen Revolution angesehen
. wepden darf. E. E.

Die Biichergilde, die Monatszeitschrift der Biichergilde Guten-
berg, befasst sich in ihrem Dezemberheft mit dem Internationalen
Plakatwettbewerb, der dieser Gemeinschaft werktitiger Buchleser
einen schonmem Erfolg brachte, Mehr als tausend Entwiirfe sind ein-
gegangen, und die Biichergilde Gutenberg konnte aus diesem reich-
haltigen Material die schonsten und zugkréftigsten Werbeplakate aus-
wihlen. Schon die mege Teilnahme an diesem Wettbewerb bewies,
wieviel Idealismus und Arbeitsfreude in der Arbeiterschaft vorhan-
den ist, wieviel Talente darauf warten, wieder zum Nuizen der Ge-
samtheit titig sein zu konnen. Im iibrigen enthilt das Heft interes-
sante Beitrige und Abbildungen. Das Monatsheft geht den Mitglie-
dern der Biichergilde Gutemberg regelmissig und kostenfrei zu.

Bei dieser Gelegenheit sei auch auf die von der Biichergilde Gu-
tenberg herausggbenen Biicher verwiesen, die in Inhalt und Ausstat-
tung Vorbildliches darstellen, und deren Preis trotzdem den Verhilt-
npissen des arbeitenden Volkes angepasst sind. In einer der nichsten
Nummern des «Freidenker» wird eine Rezension der Neuerscheinung
«Die Scholle» des bekannten spanischen Schriftstellers und Vorké&mp-
fers der heutigen spanischen Reublik, Vicente Blasco Ibafiez, er-
scheinen.

Interessenten wenden sich an: Biichergilde Gutenberg, Ziirich,
Mongartenstrasse 13.




	Gerhart Hauptmanns Stellung zur Religion

