
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 16 (1933)

Heft: 2

Artikel: Gerhart Hauptmanns Stellung zur Religion

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 DER FREI DEN KER Nr. 2

Ortsgruppen und Gesinnungsfreunde, unterstützt die lobenswerten

Bestrebungen der schweizerischen KultuTfilmgemeinden
durch euren Beitritt! Auch wenn wir durch unsere
Mitgliedschaft nicht verlangen können und wollen, dass die
Kulturfilmgemeinden nun ihre Neutralität ablegen und in tendenziösem

und polemischem Sinne für uns werben, so können wir
doch verhindern, dass die Kirche sich auch des Kulturfilms
für ihre Zwecke bedient. Objektive, populärwissenschaftliche
Aufklärung aVpr wirkt und wirbt in unserem Sinne.

R. Staiger.

Gerhart Hauptmanns Stellung zur
Religion.

Manch kräftig Wörtlein findet sich in den Werken Gerhart
Hauptmanns ggen die Kirche und auch gegen die landläufige
Religion. Da er aber diese Aussprüche zumeist seinen
Gestalten in den Mund legt, so kann man nicht feststellen, wie
weit er sich selbst zu deren ketzerischem: Inhalt bekennt.

Doch aus mehr privaten Aeusserungen des Dichters wissen

wir, dass, er sich bemüht, eine Art freigeistiger Weltanschauung

zur Schau zu tragen. So sagt er z. B. in seinem iBueheS

« Die Insel der grossen Mutter » : « Ist doch das Pfaffentum
aller. Arten und Grade ein geisttötendes Wucherprodukt der
männlichen Drohnen » (S. 168)

Und mit kirchenväterlicher Treuherzigkeit bekräftigt er:
« Politik in der Kirche gibt den denkbar übelsten Missklang
und verbreitet die widerlichsten Gerüche» (S. 343). Diese
Zitate könnten gerade so gut auch von Goethe herrühren und
« der grosse Heide » ist auch 'das unverkennbare Vorbild für
Hauptmann geworden. Nur vergisst dieser, dass man im 20.

Jahrhundert nicht ungestraft unter den geistigen Palmen des
18. Jahrhunderts wandeln darf. Zeitgenossenschaft verpflichtet.

Ziuir Zeit Goethes musste man mit der « Privatsache
Religion» freilieh noch etwas vorsichtig verfahren. Der Kampf
der « Aufklärungsepoche » richtete sich denn auch in erster
Linie gegen den unduldsamen Kirchengott, und im Mittelpunkt
des Freidenkertums jener Tage stand der Toleranzgedanke. So

ist denn auch die geistige und pantheistische Einstellung jener
Zeit zu verstehen. Man bekannte sich nicht direkt zur
Gottlosigkeit, sondern vergeistigte Gott, bis von diesem nichts übrig
blieb als ein Symbol dessen, was Mutter Natur sich von der
damaligen Wissenschaft noch nicht hatte abringen lassen.

Im Namen eines unpersönlichen Gottes wurde der Kampf
gegen « das gasförmige Wirbeltier » — wie Ernst Haeckel den
persönlichen Gott der Bibel spöttisch nannte — geführt. Es

war in erster Linie ein Kampf gegen die konfessionelle Un-

Peuilleton.
Lourdes Nummer 2.

Freuet euch und frohlocket, es geschehen .immer noch Wunder
und Zeichen! Und die «Neue Zürcher Zeitung» ist so freundlieh, uns
von der neuesten Heilsbegebenheit in einem' längern, koimiineniar-
losen Artikel in Kenntnis zu setzen.

Was ist denn geschehen? Geschehen soll folgendes sein: In
Beauraing, einem Nest in der belgischen. Provinz Namur, haben fünf
«auserwählte» Kinder die Jungfrau Maria gesehen, in einer Grotte,
wie anno 1858 die Bernadette Soubiroas in Lourdes. Herströmen des
Volkes, selbstverständlich, stundenlanges Beten, gespanntes Harren.
Daun kamen die fünf Kinder, «begleitet von einigen Bresthaften»
(ob körperlich oder geistig bresthaft, ist nicht gesagt), fallen nieder,
beten, 'und sagen nach einiger Zeit ganz verständlich: «Auf Verlangen

der Priesterschaft fragen wir Sie, was Sie von uns wünschen?»
Die paar hundert Menschen hören keine Antwort, aber die Kinder
scheinen eine vernommen zu haben (es ist, wie wenn man in einiger

Entfernung von einem telephonierenden Menschen steht und
nur hört, was er spricht, aber nicht was zu ihm gesprochen wird) :

das eine Kind entgegnet auf die allgemein nicht gehörte Antwort
der allgemein nicht gesehenen Maria: «Ja, wir versprechen es
Ihnen.» Das andere sagt: «Ja, wir werden sie für Sie bauen lassen.?
Und so weiter. Hernach erklärten die Kinder auf die Frage, was die
Jungfrau wünsche, einstimmig, sie habe nur zwei Worte gesprochen,
nämlich: «Eine Kapelle».

duldsamkit der Kirchen, gegen die feudalistischen Gedankengänge,

die dem aufstrebenden Bürgertum den Weg zur
unumschränkten politischen Gewalt zu versperren suchten. Der To-
leranzgedanke, wie er etwa in der berühmten Erzählung von
den drei Ringen in Lessings «Nathan» zum Ausdruck kam,
war im Grunde genommen nur eine Uebertragung der
«allgemeinen Menschenrechte» — die von der bürgerlichen
Revolution verkündet worden waren — auf das religiöse Gebiet.

Die Entpersönlichung Gottes, eine Begleiterscheinung der
Entpersönlichung der menschlichen Arbeit durch die Maschine,
bedeutete einen wesentlichen Schritt auf dem Wege zur
Entthronung Gottes, und Schopenhauer hatte schon recht, wenn
er den Deismus als einen « höflichen Atheismus » bezeichnet
hat. Der Toleranzgedanke muss also geschichtlich richtig
eingeschätzt werden. Ein Gott, der irgendwie menschliche
Eigenschaften besass, konnte offenbar nur unduldsam sein, so wie
jene irdischen Herrscher, deren himmliches Spiegelbild Gott
eben war, und von .denen nur Idealisten vom Schlage eines
Marquis Posa «Gedankenfreiheit» erwarten konnten.

Im Begriff der von den Deisten geforderten Duldsamkeit
in religiösen Angelegenheiten steckte demnach mehr als es
zunächst scheinen mochte. Gott wurde gleichsam entpolitisiert
und als unerfahrenes, unbegreifliches, über alles erhabene
Wesen aus der sozialen Sphäre herausgehoben. Auch im
Freimaurertum sind noch Reste deistischer Anschauungen im Symbol

des Weltbaumeisters erkennbar und das gründlich hassende
Rom hat denn auch seine zweihundertjährige Feindschaft gegen
die Organisation des Brudergedankens noch immer nicht
vergessen.

Der Deismus hat seine politische Stosskraft längst eingebüsst.
In der Zeit der Konkordate reichen derartige akademische
Agitationsmittel nicht mehr aus. Soziale Fragen lassen sich
nicht mehr religiös verschleiern, und wer zu den sozialen
Kämpfen der Gegenwart schweigt, macht sich mitschuldig an
der Auifirechterhaltung politischer Privilegien. Gerhart Hauptmann

hat einmal « Die Weber » geschrieben. Heute bewegen
ihn keine sozialen Probleme mehr. « Der Biberpelz » verrät
noch die proletarische Herkunft des Dichters. Aber seither hat
Hauptmann sich seiner Gegenwartsaufgaben entledigt und sein
Augenmerk den « Ewigkeitswerten » der Kunst zugewendet.
Sein Stil hat denn auch in dem Masse gewonnen als die
Tendenz seiner Werke sich verwässerte. Leider wird auch die
Tendenzlosigkeit schliesslich zur Tendenz. Man kann eben
der Politik nicht entrinnen. Auch in der Weltflucht liegt ein
Stück Politik: Romantik und Mystik sind — wenn auch
ungewollt — Schrittmacher der Reaktion. Ohne klare Stellungnahme

zu den sozialen Problemen unserer Zeit wird alles
Gerede über Religion und Kirche zur grauen Theorie.

Der Gewährsmann der N. Z. Z.„ «W. M.», führt die antiklerikale
«Derniere Heure» an, die dem «Wunder» einen höchst realen

Hintergrund verleiht. Der Schauplatz befindet sich nämlich auf dem
Grund und Boden der Pension der «Schwestern unserer Lieben
Frau». An diesem Institut wurden Vergrösserungsbauten vorgenommen.

Den neuen Verhältnissen entsprach die alte Kapelle nicht
mehr — und siehe da: Genau auf dem Platz, wo die neue Kapelle
hinkommen soll, erscheint «Unsere Liebe Frau» und gibt ihren
Wunsch kund. Der Gewährsmann der N. Z. Z. sagt von der «Derniere

Heure», sie lästere und spreche von einem frommen Betrug
der Schwestern — Als ob diese auf den Gedanken hätten kommen
können, die Zeiten seien jetzt für einen offenkundigen Bettel für
den Bau einer Kapelle zu schlecht; wenn man aber der Sache das
Mäntelchen des Wunders anhänge, so fliessen die Scherflein von
selbst herzu, die Menschen seien nun eben einmal so, dass sie
betrogen sein wollen. Nein, so denken fromme Schwestern nicht! Weil
sie fromm sind, sind sie auch moralisch; das weiss man aus der
Geschichte.

Nun ist aber einer von der klerikalen «Libre Belgique»
dabeigewesen; der hat gesehen, wie die fünf «auserwählten» Kinder auf
die Knie fielen, und hat von dem «Telephongespräch» das von den
Kindern Gesprocheue gehört. Das genügt dem Manme, obwohl weder
er noch die betende Menge eine Spur «Unserer Lieben Frau» zu
entdecken vermochte. Und warum soll er nicht dran glauben, wenn
doch die Umstände dazu drängen, dass etwas Ausserordentliches
geschehen muss: Erstens hat die Lourdes-Maria s. Z. versprochen, sie

werde in 75 Jahren wiederkommen, aber in der Nähe der belgisch-



Nr.. 2 DER FRREIDENKER 11

Ger-hart Hauptmann hat sich einmal sehr ausführlich über
das Thema « Religion und Duldsamkeit » geäussert (vgl. « Neue
Freie Presse » vom 23. Mai 1926). Er wurde damals von Joseph
Chapiro interviewt, der ihn fragte, ob er eigentlich religiös sei.
Darauf antwortete der Dichter:

« Sie stellen mir eine Frage, die ich mir selbst noch nie
beantworten konnte. Daraus, dass für mich diese Frage noch
offen ist, können Sie schliessen, dass ich bestimmt nicht
irreligiös bin, aber religiös in dem Sinne, wie man das. Wort
gemeinhin anwendet, bin ich allerdings auch nicht. Vielleicht
sind überhaupt die frömmsten Menschen jene, die sich über
ihre religiösen Gefühle nicht ganz klar sind und ein grenzenloses

Geheimnis in sich tragen; denn alle wahre Religion
beruht auf einem mystischen Geheimnis oder sie wird zu einer
abgeschmackten Formel. »

In der Praxis ist aber diese - Formel, so abgeschmackt sie
auch schöngeistigen Seelen erscheinen mag, sehr wirksam und
gerade das ist für uns Freidenker entscheidend, wenn wir den
Kampf gegen religiöse Ueberlieferungen führen. Ob Religion,
ob Konfession, ist an sich gleichgültig. Es handelt sioh hier
gar nicht um Individualprobleme, sondern um Massenprobleme,
also um soziale, d. h. politische Probleme. Hauptmann aber
verkündet Individualprobleme :

« Nicht das unbeschränkte, endlose Denken ist gefährlich,
sondern das begrenzte, dort wo ein Gedanke, statt Etappe zu
sein, zur fixen Idee wird, zum aufgespiessten Insekt in einem
naturhistorischen Mjuseum. Nur durch schrankenloses Denken

befreit sich der Mensch. Das, was: uns quält und beun-
unruhigt können wir schliesslich mit unsern Gedanken
durchbohren und so durch die andere Tür ins Freie gelangen.
Die endlosen Denker sind die ewigen Ueberwinder. Denken
und Ueberwinden sind seelenverwandt. »

Gerhart Hauptmann weiss nicht oder will es nicht wissen,
dass das menschliche Denken selbst sozial bedingt ist. Nach
seiner Auffassung entscheidet die « reine » Vernunft über
unsere Gedankengänge. Alle Uebel dieser Welt sollen durch
« schrankenloses » Denken überwunden werden. Es; genügt
offenbar, wenn wir die Wirtschaftskrise «mit unsern Gedanken
durchbohren », dann werden wir « durch die andere Tür ins
Freie gelangen », nämlich in das Reich jener Dichtkunst,
welche keine sozialen Nöte kennt und allen Mühseligen und
Beladenen — wenigstens für einige traumhaft schönen Stunden
— zur Flucht aus der Wirklichkeit verhilft.

Auch der Toleranzgedanke, einst revolutionär, genügt heute
nicht mehr. Friedrich Schiller durfte sich damit begnügen, jede
Konfession « aus Religion » abzulehnen. Ein Dichter, dessen
Sinnen und Trachten in unserer heutigen Zeit wurzelt, müsste

ganz anders zu dem Problem der Religion im Rahmen der

französischen Grenze. Diese 75 Jahre sind jetzt um. Zweitens «könnte
man sioh immerhin denken», so orakelt die «Libre Bslgique», «dass

die im der Wahlperiode innerlich aulgewühltem Kinder im einen
Seelenzustand gekommen sind (sagen wir dafür zutreffender: «versetzt

worden sind» Der Verf.), aus dem sich Visionen wohl erklären
•liessem». Das genannte Blatt wird dann noch deutlicher, indem es

hinzufügt: «Warum sollten denn Kinder, die während der Wahlen
wegen der Roten (Sozialisten) und Blauen (Liberalen) in ihren
religiösen Gefühlen so sehr verängstigt worden sind, nicht Erscheinungen

der Jungfrau haben.» Deutlicher könnte man eigentlich die ganze
Wunderlmache gar nicht biossteilen, als wie es durch den «überzeugten

Augenzeugen» geschehen ist. Keinem Zweifel unterliegt die
Tatsache, dass die fünf Kinder «auserwählte» Kinder waren; man wird
nicht lange raten müssen, vom wem auserwähit, und ebenso offen
liegt der finanzielle und der kirchenpolitische Zweck zutage, zu dem
die «auserwähltem» Kinder, möglicherweise unwissentlich, den
Absichten ihrer Auswähler gemäss geschauspielert haben.

Man hört bei solchen Gelegenheiten oft sagen: «Wie ist so etwas
im 20. Jahrhundert noch möglich!» Dabei bedenkt mam nicht, dass
es das 20. Jahrhundert christlich-kirchlicher Zeitrechnung ist. Je
mehr Jahrhunderte christhch-kirchlieher Beeinflussung, desto grössere

Bären können dem gläubigem Volke aufgebuden werden; es
brauchen nicht lauter Wunder zu sein, auch der Krieg im Namen
Gottes ist so ein «Bär», und die konfessionmelle Schule ist einer, und
die Märe von der demoralisierenden Wirkung der Glaubemslosigkeit
ist einer. Besser wird es damit erst werden, wenn aus einem neuen,
untorchlichen Geiste heraus eine neue Zeitrechnung anhebt. E. Br.

bestehenden Gesellschaftsordnung Stellung nahmen, als dies
Gerhart Hauptmann tut:

« Jede Religion wächst mit dem Fortschritt der Menschheit
oder des Individuums. Daher muss das religiöse Gefühl etwas
Wandelbares und Suchendes bleiben, und eben deshalb, weil
sie nicht suchen, sondern die ewige Wahrheit zu besitzen
glauben, sind alle Kirchenbeamten, den Papst und die Apostel
inbegriffen, Sektierer. Sektierer und Fanatiker sind einander
ziemlich ähnlich, und mag der Wille eines Fanatikers noch
so stark sein, auf dem 'Gebiete des Denkens bleibt er eine
höchst beschränkte Figur. »

Man merkt, dass Hauptmann den Kampf des; 18.
Jahrhunderts gegen die dogmatischen Fesseln der Kirchengläubigkeit

wieder zu beleben sucht und sich dabei sehr fortschrittlich

dünkt:
« Wir aber wollen frei sein. Der Name der grossen

Religion, die alle Menschen vereinigt, ißt Duldsamkeit. Diese
schöne Religion wird unser aller gemeinsamer Besitz sein, und
die Quintessenz aller Religionen, wie sie Michelet aus den
sämtlichen heiligen Schriften aller Völker zog und aus ihnen
ein einziges Buch zusammenstellte : La Bible de l'Humanite. >

Hauptmann übersieht, dass Michelet zu einer Zeit gelebt
hat, da die Politik noch nicht sozusagen mit modernen
Lautsprechern gearbeitet hat. Liberale Gesinnungen sind überholt.
Humanität ist im Kapitalismus nur solange möglich, solange
man mit hohem Gewinn arbeitet. Mit der Profitrate sinkt
auch dde Humanität. Daher ist letzten Endes eine Humanität
in Europa nur auf Kosten der unmenschlich ausgebeuteten
Sklaven in den Kolonien möglich.

Konkurrenz und Duldsamkeit schliessen einander aus. Das

gilt auch für die Kirche. Die Konfession reguliert den
religiösen Aberglauben zu politischen Zwecken. Was die Religion
sein sollte, diese 'Duselei interessiert uns nicht. Wir konstatieren

nur, was die Religion ist, noch immer ist, trotz Radio
und Aviatik, und wir suchen die Massen politisch aufzuklären.
Die 'herrschende Klasse aber bemüht sich, mit Hilfe, der Kirche
mystische Schauer im Volke zu erhalten. Wer dazu beiträgt,
Geheimnisforschung zu propagieren, welche irgendwie von
Diesseitsforderungen ablenkt, untenstützt dadurch die Reaktion.

Wenn Hauptmann die Religiosität als « mystische Notwendigkeit

» bezeichnet, als ein « Bedürfnis nach der Schaffung
einer mystischen Beziehung zu sich selbst und dadurch zu
allen Menschen », dann sucht er die Religion zu verewigen und
steuert dadurch zurück in eine theologische Weltbetraehtung:

« Diese mystische Beziehung war die Triebkraft, die Tempel
und Theater erstehen liess, Staaten und Städte schuf, kurz
alles, was wir im höheren Sinne Menschlichkeit nennen. Und

Literatur.

Dies- und Jenseitsbetrachtungen eines Gottlosen.

Unter diesem Titel hat unser Gesinnungsfreund Carl Widmer
im Jahre 1931 eine Sammlung Gedichte herausgegeibem, die wohl viel
zu wenig bekannt ist, sonst würde der Absatz unter den Mitgliedern
unserer Vereinigung ein bedeutend grösserer sein. .Forimell wie
inhaltlich lassen diese 'Gedichte eines Freidenkers für Freidenker keine
Wünsche unerfüllt. Ernstes und Heiteres, geistreiche Satire und
gehaltvoll Erbauliches enthält diese wervoUe Sammlung, eine reiche
Auswahl von allem was uns Freidenker bewegt, so dass sich 'das

Büchleim nicht nur zur privaten Lektüre eignet, sondern auch für
freigeistige Anlässe gediegenem Vortragsstoff liefert. So war z. B.
der Prolog des so beifällig aufgenommenen Sprechchares der öffentlichen

Winter-Sonnwendfeier in Bern dieser Sauiimlung entnommem.

Es ist unsere Pflicht, bei unserm literarischem Bedarf im erster
Linie die Schriftsteller in unsern eigenen Rethem zu berücksichtigen,

eine freudige Pflicht, wenn man für den bescheidenen Betrag
vom nur Fr. — .80 einen so hohen bleibenden Gegenwert erhält.

Die Gedichtsammlung ist erhältlich bei. der Literaturstelle und
beim Sekretariat der F. V. S. R. St.

* * *



12 DER FRREIDENKER Nr. 2

was treibt eigentlich den Forscher zu den Ratten, dass er sie
jahraus, jahrein seziert und alle Phasen ihres Lebenslaufes

genau studiert? Würde der prächtige Prediger der Gottlosigkeit,

des überzeugten Atheismus im Kirchensinne, August
Forel, wohl sein ganzes Leben den Ameisen widmen, ihret-
,wegen fremde Erdteile bereisen, ihnen drei Viertel seiner
Zeit opfern, sie unermüdlich studieren, sich nicht nur in ihr
physiologisches, sondern auch in ihr geistiges Leben vertiefen
und gewissermassen die Geschichte ihrer Kultur schreiben,
wenn diese Ameisen für ihn nicht etwas Mystisches gieworden
wären »

Nein, Herr Gerhart Hauptmann, diese Forscher werden nicht
von einer mystischen Kraft getrieben, sondern sie, arbeiten im
Dienste der Menschheit, weil sie die sehr reale Beziehung
erkennen, die zwischen Ratten, Ameisen und mensch! irhen
Eidentierchen bestehen. Wer diese Beziehung vergisst. wer
zum Selbstzweck erklärt, was nur einen höheren Sinn im
Sozialen .hat, der ist — wenn auch unbewusst — konterrevolutionär

eingestellt. Sie sagen: «Jeder tiefe Gedanke ist etwas
60 Individuelles, dass man niemals die entsprechenden Worte
findet, um ihn ganz klar auszudrücken. Worte scheinen in
gewissen Augenblicken sogar ein Hindernis für derartige Dinge
zu sein. Darum bin ich davon überzeugt, dass die Religion
— ich meine die Religion — eine äusserst individuelle, innerlich

tief verankerte Angelegenheit ist, ein unendliches Geheimnis.

In dem Augenblick, wo wir glauben, dies Geheimnis
ergründet zu haben und uns anschicken, es zu verraten, es den
andern Menschen in einer ihnen begreiflichen Form
mitzuteilen, verliert unser religiöses Gefühl den unsichtbaren Hauch,
den unsere geistige Natur ausströmt. >

Das ist Aesthetizismus schlimmster Sorte. Die oberen
Zehntausend sind um den « unsichtbaren Hauch » besorgt, den
ihre « geistige Natur » ausströmt, während Millionen Arbeitslose

darben, überschüssige Nahrungsmittel ins Meer versenkt
oder verbrannt werden und der Klassenkampf mörderische
Formen — in des Wortes wahrster Bedeutung — angenommen
hat.

Nein, Herr Gerhart Hauptmann, die Welt ist kein
schöngeistiger Salon. Mit « tiefen Gedanken » werden wir den
sozialen Augiasstall nicht reinigen. Heute gilt es, praktische
Arbeit zu leisten. Wenn wir einmal eine menschenwürdige
Gesellschaftsordnung begründet haben werden, dann wollen
wir uns über mystische Beziehungen unterhalten — falls wir
dann überhaupt noch das Bedürfnis nach derartigen
spielerischen Ablenkungen verspüren sollten.

Von der Religion erhoffen wir nichts und schon gar nichts

von der Duldsamkeit. 1900 Jahre Christentum widerlegen jede
iHumanisterei. Wir Sozialisten wollen die menschliche Gesell-

LEO TROTZKI: Ueber Lenin. Der Berliner Verlag «Oeffent-
liches Leben» hat es im letzten Monat des vergangenen Jahres
unternommen, das seit der politischen Verbannung und seit seiner
Ausweisung aus der Sowjet-Union irgends mehr erhältliche Buch von Leo
Trotzki in einer neuen Uebersetzung von G. Blumental der Oeffentlichkeit

vorzulegen.

Das Buch Trotzkis, oft nur skizzenhaft andeutend, will keine
Biographie Lenins geben oder eine geschlossene Darstellung über
dessen Anschauungen und Methoden des Handelns, sondern nur
vereinzelte Episoden, Charakteristiken aus der Arbeit und der Persönlichkeit

Lenins in zwei durch 15 Jahre voneinander getrennten
Epochen: Einmal Lenin von 1900—1903, zur Zeit des «Funkeins» (der
Iskra), und zweitens, Lenin im entscheidenden Jahr 1917, mit der

Oktoberumwälzung im Mittelpunkt.

Kein denkender Mensch kann acht- und kritiklos vorübergehen

an dem Stück Weltgeschichte, das die russische Umwälzung doch

nun 'einmal ist. Da ist es zu begrüssen, dass neben den vielen über

Lenin, dem bedeutendsten Führer der russischen Revolution, erschienenen,

mehr oder weniger objektiven Biographien, eine sachliche

Darstellung der einzelnen Tageserlebnisse jener Zeit von einem der

engstein Mitarbeiter Lenins erschienen ist, die neben Lenins eigenen

Schriften wohl gerade wegen ilirer Kürze als bedeutendste Dokumentierung

über die Entwicklung der russischen Revolution angesehen

¦werden darf.

* * *

schaff so umgestalten, dass der Einzelne nicht nur « geduldet >

ist, sondern jeder ein Recht an das Leben hat. Und wenn es

keine « Dulder » mehr geben wird, dann hat auch die wohl-
parfümierle liberale «Duldsamkeit» ihren Sinn verloren.

An der Verwirklichung dieses sozialen Zieles arbeitet auch
das aktive Freidenkertum unserer Tage, das sich nicht damit
begnügen kann, mit dem Brustton des 18. Jahrhunderts
religiöse Duldsamkeit als politisches Heilmittel gegen klerikales
Schmarotzertum zu verkünden. Darum können wir auch Gerhart

Hauptmann nicht als einen unserer Mitkämpfer betrachten,
denn er sieht nicht, dass die Kirche notwendig politischen
Charakter hat, wenn sie auch noch so oft ihre politische
Neutralität beteuert.

Wer heute die sogenannte Gewissensfreiheit durch
religiöse Duldsamkeit gesichert glaubt, hilft der Kirche, ihre
Funktion als ideologisches Hilfsinstitut im Dienste der
herrschenden Klasse zu tarnen. Der einst fortschrittliche Toleranzgedanke

verführt zu der fälschten Meinung, als ob die Kirche
eine Religionsgemeinschaft ist, die man ruhig gewähren lassen
könne, solange sie sich keine Uebergriffe gegen Anders- und
Ungläubige erlaubt.

Ob einer so kindlichen Auffassung dürften nicht nur wir
Freidenker lächeln, sondern auch jeder halbwegs moderne
Theologe, der genau weiss, auf welchen materiellen
Fundamenten jenes Reich beruht, das angeblich nicht von dieser
Welt ist. Th. Hartwig.

Der Freie Gedanke im Radio.
Freut Euch nicht zu sehr, Gesinnungsfreunde, der schweizerische

Landessender ist noch lange nicht so weit.' In deutscher
Sprache gibt's noch keine Radio-« Freidenkerstunde ». Aber
diejenigen, die französisch verstehen, werden um einen Radio-

genuss reicher werden. Der belgische Sender von Brüssel
bemüht sich, wirklich neutral zu sein und sendet jeden letzten
Mittwoch im Monat, abends 6 Uhr, einen Freidenker-Vortrag.

Wir gratulieren unsern belgischen Gesinnungsfreunden zu
diesem Erfolg, der in manches Schweizer Freidenker - Heim
Freude und Erbauung bringen wird. Wann sind wir so weit?

R. St.

JiirtfkenaustTittsformufarc

IBM
I sind kostenfrei zu beziehen von den Orts-

BW I gruppenvorständen oder von der Geschäfts-

| I stelle, Zürich 2, Tannenrauchstrasse 84.

Die Büchergilde, die Monatszeitschrift der Büchergilde Gutenberg,

befasst sich im ihrem Dezemberheft mit dem Internationalen
Plakatwettbewerb, der dieser Gemeinschaft werktätiger Buchleser
einem schönem Erfolg brachte. Mehr als tausend Entwürfe sind
eingegangen, und die Büchergilde Gutenberg konnte aus diesem
reichhaltigen Material die schönsten und zugkräftigsten Werbeplakate
auswählen. Schon die rege Teilnahme an diesem Wettbewerb bewies,
wieviel Idealismus und Arbeitsfreude in der Arbeiterschaft vorhanden

ist, wieviel Talente darauf warten, wieder zum Nutzen der
Gesamtheit tätig sein zu können. Im übrigem enthält das Heft interessante

Beiträge und Abbildungen. Das Monatsheft geht den Mitgliedern

der Büchergilde Gutemberg regelmässig und kostenfrei zu.

Bei dieser Gelegenheit sei auch auf die von der Büchergilde
Gutemberg herausggbenen Bücher verwiesen, die in Inhalt und Ausstattung

Vorbildliches darstellen, und derem Preis trotzdem den Verhältnissen

des arbeitenden Volkes amgepasst sind. Ta einer der nächsten

Nummern des «Freidenker» wird eine Rezension d«r Neueirscheimung

«Die Scholle» des bekannten spanischen Schriftstellers und Vorkämpfers

der heutigem spanischen Reubtik, Vicemte Blasco Ibanez,
erscheinen.

Interessenten wenden sioh an: Büchergilde Gutenberg, Zürich,
Morgartemstrasse 13.


	Gerhart Hauptmanns Stellung zur Religion

