
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 23

Artikel: Theorien und Praktiken

Autor: Weiss, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 23 DE R FREID ENKER 181

haben und hier das Ideal der irdischen Gerechtigkeit erfüllen
können.

Uns Freidenker trennt, meine ich, von der platonischen

Tugendlehre ein wesentlicher Abstand. Wir kennen den

Begriff der höheren Sittlichkeit («Heiligkeit»), die allein Bezug

hat auf das Lsben nach dem Tode, nicht. Wir sind nicht gute
Menschen um eines ewigen Lebens willen, sondern wir üben

die Tugend um ihrer selbst willen aus. Nieht fühlen wir uns

abhängig von übersinnlichen Versprechungen und Geboten

und sehen dem Leben wie dem Tode mit freiem Auge ins
Gesicht. Unsere Sittlichkeit ist eine von allem religiösen und
übersinnlichen Beiwerk befreite Ethik. Das «Sittengesetz» gilt
für uns nicht, weil es «Gott» will, sondern weil das Gemein-
schaftsinteresse der Menschheit die Befolgung fordert und das

Bewusstsein von diesem Gemeinschaftsinteresse so tief in uns
gesenkt ist, dass wir unser eigenes Interesse damit identifizieren

und aus freiem Antrieb «sittlich handeln».
So werden uns die Bestandteile der platonischen Tugendlehre

angehen, die sich auf das tätige Leben beziehen und die

es mit einer hohen Gerechtigkeit umgeben wollen. Auch bei
Piaton wird der Blick des Ethikers gehemmt durch die nationalen

Schranken des alten Griechenland. Auch seine Tugendlehre

kennt naturgemäss nicht die Weltweite, die unseren
ethischen Anschauungen entspricht. Aber als praktische
Anleitung, wie man sich im Sinne des Guten in Staat und Leben
zu bewegen habe, kann uns auch Piaton neben Aristoteles
Sinn und Deutung geben.

Theorieen und Praktiken.
Die Kirche Roms hat wieder einmal ein Stück Saison hinter

sich: Christ König, Allerheiligen, Allerseelen. Man könnte
versucht sein, zu glauben, dass die moralischen Fünklein und
Körnchen, die sich in den Feiertagsliturgien finden,
angespornt haben zu einem der Vollkommenheit nahekommenden
Gebaren der Gläubigen und ihrer Leitung, dass man am
Christkönigstag ein besonderlicher Nachfolger Christi habe sein
wollen. Und an Allerheiligen ein geläuterter Mensch. Und an
Allerseelen ein Beherziger von Todesgedanken.

Aber statt alledem sind Dome und Blätter, Kanzeln und
Redaktionen Orte und Werkzeuge einer wüsten Hetze gegen
Andersdenkende. Einer Hetze gegen Denkende überhaupt.
Einer Hetze gegen jeden, wenn auch noch so bescheidenen
Fortschritt. Einer Hetze gegen die vernunftgemäss fundierte
Wissenschaft und gegen die Vernunft selber nach dem
bekannten Grundsatz: Credere quia absurdum, glauben, weil
es gegen die Vernunft ist. Nicht trotzdem, das sind veraltete
Forderungen, sondern weil, das geht aufs Ganze und
entspricht der aquinatisch-göttlichen Frechheit.

Aber Rom ist nicht nur defensiv. Es greift an. Das
Erkennen des unhaltbaren Veraltens der Lehrmaterialien
endigt bei ihr mit der Erfindung von Neuem. Dazu kommt, dass
die Kirche Psychologin ist und den Wert der Ablenkung
kennt. Ablenkung des Denkens durch mystische Beschäftigung
desselben. Aber auch das Neue muss lebensfähig bleiben.
Darum muss über das Neue immer Neues berichtet werden.
Prinzipiell: Es muss etwas gehen.

Und so lesen wir denn im «Morgen» über die Mystikerin
Therese Neumann, dass sie in eine klinische Untersuchung
eingewilligt habe. Aber gemach, gemach mit der Freude, und
ebenso gemach mit der Besorgnis der Pfaffen und anderer
Interessenten. Weder Freude noch Aufregung ist am Platze,
denn es wird hinzugesetzt, dass die Untersuchung in losem
Zusammenhang mit dem missionsärztlichen Institut Würzbug
vorgenommen werde

Ich sage nicht, dass es traurig sei, solcherlei Zauber den
Leuten vorzusetzen, denn wer A sagt, muss auch B sagen,
Lüge und Verschleierung gehören zusammen. Das eigentlich
Traurige liegt vielmehr darin, dass man das tun kann, dass es
noch nicht heller geworden ist in den Köpfen. Denn das ist

nicht «Morgen», das ist Nacht, tiefstes, mittelalterliches Dunkel.

Und dieses Dunkel wird grösser mit jeder neuen
vatikanischen Erfindung. Wird grösser auch mit jeder Meldung
der «Kipa», diesem neuesten« nachgewachsenen Zahn im
Gebisse der römischen Wölfin. Diese Depeschenagentur
kontrolliert auch die Nachrichten über Konnersreuth,' damit ein
Bindeglied schaffend zwischen ihrem anfänglich osteuropäischen

Wirkungsfeld und dem etwas klüger sein wollenden
Westen. Analog diesem vollzieht sich in Deutschland die
Anbiederung diktatorischer Pläne an den Klerus und die mit
ihm einig gehende Regierung Schleicher-Papen, dem
schleichenden Papst.

Wir sehen auf der ganzen Linie den Gegensatz asketischer
Theorien und einer überaus diesseitigen Praxis, einer Praxis
der Herrschsucht und der Bevormundung, der Verdummung
und der gleichzeitigen Auswertung niedrigster und
primitivster Affekte der Gemüter, die man endlich so weit hat, dass
sie zwar sehen, aber nicht sehen wollen. Und da glaubt man
noch, die Menschheit vorwärts bringen zu können ohne Kampf
mit diesen finsterschwarzen Mächten, glaubt man noch allen
Ernstes, dass Konfession, selbst römische, etwas das öffent-
Uche Leben nicht Beeinflussendes sei. Und doch wird bei
jeder Gelegenheit, von Rundschreiben zu Rundschreiben bekundet,

dass Welt und Menschheit nur Sinn und Berechtigung
haben im Grade ihrer Beherrschung durch die Kirche Roms.
Wohltätigkeit, nicht katholische, wird als grundverfehlt
hingestellt, weil sie propagandistisch nicht Rom dienen kann.

«Anmutige Schritte, aber .nicht auf dem Weg», so nennt
man die ausserkirchliche Philanthrophie. Lächelnd wird abgetan,

was Grosse und Grösste getan unter Aufopferung ihrer
selbst. Die Zeiten loyolanischer Inquisitionen haben nur ihr
Gesicht, nicht aber ihren Geist geändert. Die Wölfin am Tiber
ist wachsamer denn je, eifersüchtiger denn je, gereizter denn
je und ihre Säuglinge zieren nicht nur das Stadtwappen der
alten Roma, sondern sie wirken als Diener des Systems zu
Tausenden in allen Teilen der Welt. Die Fäden dieses
Wirkens findet man an den unvermutetsten Orten. Aber überall
zeigen sie den Gegensatz zwischen Theorie und Praxis, einer
Theorie der Moral und einer Praxis des Rückschrittes.

Sorgen wir dafür, dass unsere Worte von einer damit
übereinstimmenden Praxis gefolgt sind. Das ist unser bestes und
reinstes Rüstzeug im Kampfe um einen wirklichen Morgen,
der nicht nur imaginär einer Zeitung zum Aushängeschild
dient, sondern wirklichen Morgen kündet, der mit dem Feuer
der aufgehenden Sonne das schwärzliche Gewölk zerteilt und
die Zerknirschung armer, zertretener Gemüter emporwandelt
zum freien Mute freier Menschen. Ernst Weiss.

Wer nicht hören will, muss fühlen!
Dieses Sprichwort müssten wir in unserer Jugend fast

täglich hören und bekamen die Folgen seiner Missachtung
oft genug zu fühlen. Es ist jedoch seit geraumer Zeit aus den
Schulbüchern, wo es als Anekdote figurierte, verschwunden;
denn die moderne Pädagogik hat erkannt, dass mit
Züchtigungen und Strafen wohl eine Erziehung erzwungen werden
kann, dass sie aber, sobald sie sich im Leben erproben soll,
volkommen versagt, ja bei einem ehrlichen Menschen
versagen muss. Mit Güte und Liebe, mit Verständnis für die
seelischen Veranlagungen des zu Erziehenden ist der Weg
zu wirklichem Erfolg weit sicherer und nachhaltiger.

Anders handelt noch die katholische Kirche, obschon auch
hier keine Regel ohne Ausnahme gilt. Nach wie vor verlangt
sie von ihren Gläubigen blinden Gehorsam und einen
widerspruchslosen Untertanengeist wie wir ihn höchstens noch in
der Kaserne vorfinden. Zur Bekräftigung dieser Behauptung
diene folgende Begebenheit, wie ich sie von Leuten aus dem
betreffenden Quartier gehört habe.

In Bern verlieren katholische Eltern ihr drei Monate altes
Töchterchen. Als Frühgeburt aur Welt gekommen, war seine


	Theorien und Praktiken

