Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 23

Artikel: Theorien und Praktiken

Autor: Weiss, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 23

DER FREIDENKER 181

haben und hier das Ideal der irdischen Gerechtigkeit erfiillen
konnen. ) L

Uns Freidenker trennt, meine ich, vou der platonischen
Tugendlehre ein wesentlicher Abstand. Wir kennen den Be-
griff der hoheren Sittlichkeit (<Heiligkeit»), die allein Bezug
hat auf das Leben nach dem Tode, nicht. Wir sind nicht gute
Menschen um eines ewigen Lebens willen, sondern wir iiben
die Tugend um ihrer selbst willen aus. Nicht fithlen wir uns
abhangig von iibersinnlichen Versprechungen und Geboten
und sehen dem Leben wie dem Tode mit freiem Auge ins Ge-
sicht. Unsere Sittlichkeit ist eine von allem religiosen und
iibersinnlichen Beiwerk befreite Ethik. Das «Sittengesetzy gilt
fiir uns nicht, weil es «Gott> will, sondern weil das Gemein-
schaftsinteresse der Menschheit die Befolgung fordert und das
Bewusstsein von diesem Gemeinschaftsinteresse so tief in uns
gesenkt ist, dass wir unser eigenes Interesse damit identifi-
zieren und aus freiem Antrieb «sittlich handeln>».

So werden uns die Bestandteile der platonischen Tugend-
lehre angehen, die sich auf das titige Leben beziehen und die
es mit einer hohen Gerechtigkeit umgeben wollen. Auch bei
Platon wird der Blick des Ethikers gehemmt durch die natio-
nalen Schranken des alten Griechenland. Auch seine Tugend-
lehre kennt naturgemiss nicht die Weltweite, die unseren
ethischen Anschauungen entspricht. Aber als praktische An-
leitung, wie man sich im Sinne des Guten in Staat und Leben
zu bewegen habe, kann uns auch Platon neben Aristoteles
Sinn und Deutung geben.

Theorieen und Praktiken.

Die Kirche Roms hat wieder einmal ein Stiick Saison hin-
ter sich: Christ Konig, Allerheiligen, Allerseelen. Man konnte
versucht sein, zu glauben, dass die moralischen Fiinklein und
Kérnchen, die sich in den Feiertagsliturgien finden, ange-
spornt haben zu einem der Vollkommenheit nahekommenden
Gebaren def Gliaubigen und ihrer Leitung, dass man am Christ-
konigstag ein besonderlicher Nachfolger Christi habe sein
wollen. Und an Allerheiligen ein gelauterter Mensch. Und an
Allerseelen ein Beherziger von Todesgedanken.

Aber statt alledem sind Dome und Blitter, Kanzeln und
Redaktionen Orte und Werkzeuge einer wiisten Hetze gegen
Andersdenkende. Einer Hetze gegen Denkende iiberhaupt.
Einer Hetze gegen jeden, wenn auch noch so bescheidenen
Fortschritt. Einer Hetze gegen die vernunftgemiss fundierte
Wissenschaft und gegen die Vernunft selber nach dem be-
kannten Grundsatz: Credere quia absurdum, glauben, weil
es gegen die Vernunft ist. Nicht trotzdem, das sind veraltete
Forderungen, sondern weil, das geht aufs Ganze und ent-
spricht der aquinatisch-gtttlichen Frechheit.

Aber Rom ist nicht nur defensiv. Es greift an. Das Er-
kennen des unhaltbaren Veraltens der Lehrmaterialien en-
digt bei ihr mit der Erfindung von Neuem. Dazu kommt, dass
die Kirche Psychologin ist und den Wert der Ablenkung
kennt. Ablenkung des Denkens durch mystische Beschéftigung
desselben. Aber auch das Neue muss lebensfihig bleiben.
Darum muss iiber das Neue immer Neues berichtet werden.
Prinzipiell: Es muss etwas gehen.

Und so lesen wir denn im «Morgen» iiber die Mystikerin
Therese Neumann, dass sie in eine klinische Untersuchung
eingewilligt habe. Aber gemach, gemach mit der Freude, und
ebenso gemach mit der Besorgnis der Pfaffen und anderer
Interessenten. Weder Freude noch Aufregung ist am Platze,
denn es wird hinzugesetzt, dass die Untersuchung in losem (?)
Zusammenhang mit dem missionsdrztlichen Institut Wiirzbug
vorgenommen werde.....

Ich sage nicht, dass es traurig sei, solcherlei Zauber den
Leuten vorzusetzen, denn wer A sagt, muss auch B sagen,
Liige und Verschleierung gehdéren zusammen. Das eigentlich
Traurige liegt vielmehr darin, dass man das tun kann, dass es
noch nichi heller geworden ist in den Kopfen. Denn das ist

nicht «Morgen», das ist Nacht, tiéfstes, mittelalterliches Dun-
kel. Und dieses Dunkel wird grosser mit jeder neuen vati-
kanischen Erfindung. Wird grésser auch mit jeder Meldung
der «Kipay, diesem neuestens nachgewachsenen Zahn im Ge-
bisse der rémischen Wolfin. Diese Depeschenagentur kon-
trolliert auch die Nachrichten iiber Konnersreuth; damit ein
Bindeglied schaffend zwischen ihrem anfénglich osteuropii-
schen Wirkungsfeld und dem etwas kliiger sein wollenden
Westen. Analog diesem vollzieht sich in Deutschland die An-
biederung diktatorischer Pline an den Klerus und die mit
ihm einig gehende Regierung Schleicher-Papen, dem schlei-
chenden Papst.

Wir sehen auf der ganzen Linie den Gegensatz asketischer
Theorien und einer iiberaus diesseitigen Praxis, einer Praxis
der Herrschsucht und der Bevormundung, der Verdummung
und der gleichzeitigen Auswertung niedrigster und primi-
tivster Affekte der Gemiiter, die man endlich so weit hat, dass
sie zwar sehen, aber nicht sehen wollen. Und da glaubt man
noch, die Menschheit vorwérts bringen zu kénnen ohne Kampf
mit diesen finsterschwarzen Méchten, glaubt man noch allen
Ernstes. dass Konfession, selbst romische, etwas das offent-
liche Leben nicht Beeinflussendes sei. Und doch wird bei je-
der Gelegenheit, von Rundschreiben zu Rundschreiben bekun-
det, dass Welt und Menschheit nur Sinn und Berechtigung ha-
ben im Grade ihrer Beherrschung durch die Kirche Roms.
Wohltitigkeit, nicht katholische, wird als grundverfehlt hin-
gestellt, weil sie propagandistisch nicht Rom dienen kann.

«Anmutige Schritte, aber .nicht auf dem Weg», so nennt
man die ausserkirchliche Philanthrophie. Lichelnd wird abge-
tan, was Grosse und Grosste getan unter Aufopferung ihrer
selbst. Die Zeiten loyolanischer Inquisitionen haben nur ihr
Gesicht, nicht aber ihren Geist gedndert. Die Wolfin am Tiber
ist wachsamer denn je, eifersiichtiger denn je, gereizter denn
je und ihre Siuglinge zieren nicht nur das Stadtwappen der
alten Roma, sondern sie wirken als Diener des Systems zu
Tausenden in allen Teilen der Welt. Die Fiden dieses Wir-
kens findet man an den unvermutetsten Orten. Aber iiberall
zeigen sie den Gegensatz zwischen Theorie und Praxis, einer
Theorie der Moral und einer Praxis des Riickschrittes.

Sorgen wir dafiir, dass unsere Worte von einer damit iiber-
einstimmenden Praxis gefolgt sind. Das ist unser bestes und
reinstes Riistzeug im Kampfe um einen wirklichen Morgen,
der nicht nur imagindr einer Zeitung zum Aushingeschild
dient, sondern wirklichen Morgen kiindet, der mit dem Feuer
der aufgehenden Sonne das schwirzliche Gewdlk zerteilt und
die Zerknirschung armer, zertretener Gemiiter emporwandelt
zum freien Mule freier Menschen. Ernst Weiss.

Wer nicht héoren will, muss fiihlen!

Dieses Sprichwort mussten wir in unserer Jugend fast
téglich horen und bekamen die Folgen seiner Missachtung
oft genug zu fiihlen. Es ist jedoch seit geraumer Zeit aus den
Schulbiichern, wo es als Anekdote figurierte, verschwunden;
denn die moderne Padagogik hat erkannt, dass mit Ziichti-
gungen und Strafen wohl eine Erziehung erzwungen werden
kann, dass sie aber, sobald sie sich im Leben erproben soll,
volkommen versagt, ja bei einem ehrlichen Menschen ver-
sagen muss. Mit Giite und Liebe, mit Verstindnis fiir die
seelischen Veranlagungen des zu Erziehenden ist der Weg
zu wirklichem Erfolg weit sicherer und nachhaltiger.

Anders handelt noch die katholische Kirche, obschon auch
bier keine Regel ohne Ausnahme gilt. Nach wis vor verlangt
sie von - ihren Glaubigen blinden Gehorsam und einen wider-
spruchslosen Untertanengeist wie wir ihn héchstens noch in
der Kaserne vorfinden. Zur Bekriftigung dieser Behauptung
diene folgende Begebenheit, wie ich sie von Leuten aus dem
betreffenden Quartier gehort habe.

In Bern verlieren katholische Eltern ihr drei Monate altes
Tochterchen. Als Friihgeburt zur Welt gekommen, war seine



	Theorien und Praktiken

