
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 23

Artikel: Wie stehen wir zur Tugendlehre des Altertums?

Autor: Fischer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178 DER FREIDENKER Nr. 23

Und nun zum Schluss noch etwas Heiteres, das besonders

unsere Frauen belustigen wird:
Eine ' wirklich vornehme Dame. Eine solche zu werden,

izu sein, ist das Verlangen und Bestreben vieler. Sie schauen
dazu eifrig nach Vorbildern aus. Diese Woche zeigt das

Bild einer solchen. St. Cacilia ist es.

Jeder Rompilger besucht dort auch die Kirche dieser

grossen Heiligen. Da steht er tief ergriffen in dem
Gemache, in welchem die edle Patrizierstochter wegen ihrer
Treue zu Christus durch heisse Dämpfe erstickt werden
sollte. Noch sieht man die bleiernen Dampfröhren, welche
ihr aber nichts anhaben konnten. Oben in der Kirche ruht
ihr heiliger Leib, den man bei der letzten Sargöffnung noch

unversehrt fand; sogar das Kleid war unversehrt. Ebenso
die golddurchwirkte Hülle, welche die Christen bei ihrer
Bestattung noch über sie breiteten usw.

Cäcilia hätte die Rolle einer Weltdame, einer «Diva» in
Rom spielen können. Alles was die Welt schätzt, Schönheit,
Reichtum, adelige Abstammung, vornehme Heirat usw., sie

verzichtete auf alles um Christi und ihres Glaubens willen.
Sie hat damit die beste Partie gemacht, ist damit in den
Hochadel der Kirche und der Heiligen des Himmels
eingetreten. Sie ist da eine wirklich vornehme Dame und hat
eine ganz hervorragende Rolle.

So vieler Mädchen und Frauen Sinn ist auch auf eine

gute Partie gerichtet, darauf eingestellt, eine glänzende
Rolle in der Welt zu spielen. St. Cäcilia zeigt es euch, wie
man das am besten und für immer fertig bringt. Trachtet
ihr christlichen Töchter, Frauen und Mütter darnach usw.
«Dummheit und Stolz wachsen auf einem Holz.» Dummheit

ist wirklich eine Gabe Gottes, man soll sie nur nicht so miss-
biauchen, wie es die Schriftleitung des «Neuen Volkes» tut.
Christus hat darnach nicht umsonst gesagt: Selig sind die
Armen im Geiste, denn sie werden (schon hier) das Himmelreich

schauen. Wann werden sie wohl einmal alle werden?
Dass es aber alle katholischen Unternehmungen, wie auch

dieses, nur auf die Taschen anderer Leute abgesehen haben,
beweist folgender redaktionelle Hinweis in der gleichen
Nummer :

Weisst du schon, dass das «Neue Volk» fundiert auf
einer Druckerei und einer Papeterie und Devonatienhand-
lung? Du unterstützest also das «Neue Volk», wenn du

deinen Bedarf an Drucksachen beim Verlag das «Neue
Volk» beziehst. Du unterstützest ebenfalls wirksam das
Neue Volk», wenn du deine Schreibmaterialien, sowie
Bücher, Bildchen etc. beim Verlag das «Neue Volk» beziehst.

Also abonnieren auch wir das «Neue Volk», dann ersparen
wir uns das Abonnement des «Nebelspalters». 0. P.

Feuilleton.

Der Fürstprimas von Ungarn und die Höllenflüchtlinge.
(Unglaublich, aber wahr!)

Er hatte sich .im Verlauf einer Stunde schon das dritte Glas
schweren Tokajers eingegossen. Und wartete. Aber der Hl. Geist
wollte sich noch immer nicht über ihn ergiessen. Und morgen schon
6ollte die Osterpredigt seine Herde beglücken. Den Freidenkern
musste er entgegentreten, das war ihm klar. Aber welche
Argumente sollte er gegen sie vorbringen: ihm fielen immer wieder nur
die alten, abgedroschenen ein; und er wollte doch neue, verblüffende,

^unwiderlegliche bringen.
«Elende Rotte, vaterlandölose, gottlose, zuchtlose!» murmelte er

vor sich hin. «Aber gepriesen sei Horty, Mussolini und alle Faschistenführer!

Sie werden die Deserteure des Glaubens schon einfangen!»
Und in freudiger Bewegung setzte er sich in den prachtvoll
geschnitzten Stuhl vor seinem prunkvollen Schreibtisch; denn ei(n

glänzender Gedanke hatte sein welkes Hirn erleuchtet. Eifrig schrieb
Dr. Szeredi, der Fürstprimas von Ungarn, an seiner diesjährigen
Osterpredigt. Als er die Niederschrift geendet hatte, las er mit
Wohlbehagen sein Elaborat gegen die^ Deserteure des himmlischen
Regimentes durch,, und befriedigtes Schmunzeln erhellte sein
rotgedunsenes BlasengeOsgesicht bei dieser Stelle: «Und nun, Geliebte
in Christo, die Ihr tiefbekümmerten Herzens von der geplanten
Errichtung eines Krematoriums, will sagen einer Leichenverbrennungs-

Wie stehen wir zur Tugendlehre des
Altertums?
Von Karl Fischer.

Sokrates, der weise Lehrer des Altertums, befahl sterbend
dem Aeskulap, einen Hahn zu opfern zum Dank dafür, dass,
wer gewesen, auch genesen von allem Leid. Dieser Ausspruch
ist ein Zeugnis der schlichten Grösse des philosophischen
Helden, der den Tod in Wahrheit nicht fürchtete, und das
Wort lässt erkennen, dass Sokrates an ein individuelles
Fortleben nach dem Tode nicht gedacht hat.

Auch dem Aristoteles, dem Interpreten sokratischer
Gedankenfülle, liegt der Gedanke fern, die Unvergänglichkeit
des Geistes mit der Furcht und Hoffnung vor dem, was nach
dem Untergang des organischen Einzelwesens «kommen>
werde, zu verbinden. Die nikoniachische Ethik liefert keinen
Beweis dafür, dass Aristoteles an etwas anderes gedacht
habe, als dass er in diesem gegenwärtigen Leben durch die
natürliche Verbindung der Lust mit dem rechten Tun und die
hinzutretende Gunst der äusseren Umstände die Begriffe
Sittlichkeit und Glückseligkeit verknüpfen wollte.

Anders sieht Piaton, der zweite Interpret des Sokrates, das
Problem des Fortlebens nach dem Tode an. Seine Ethik und
seine Weltanschauung sind vorwiegend metaphysisch orientiert.

Die Unsterblichkeitslehre Piatons legt im wesentlichen
den Grund für eine jenseitige Welt, in welcher der Mensch
Belohnung und Strafe für seine Taten auf Erden zu erwarten
und wie sie die christliche Vorstellung übernommen hat, während

Piaton seinerseits durch die orphischen und ägyptischen
Bilder vom Totengericht, von Läuterungs- und Strafprozessen
zu seinen Mythen angeregt worden zu sein scheint. Auch die
orientalischen Lehren von der Seelenwanderung finden bei
Piaton ihren Niederschlag in der Anschauung, dass die Rück-
verwandlung in Tierleiber als Strafe für sittliche Verfehlungen

des Menschen erscheint. Diesen Vorstellungen von einer
jenseitigen Welt, die zum Teil recht derb und primitiv sind,
liegt immer wieder der Gedanke zugrunde: das Leben des

Menschen ist nur ein Ausschnitt des «unvergänglichen»
Lebens, der Tod ist kein Ende, sondern ein Anfang zu Neuem
und Höherem; und für das zukünftige Schicksal des Menschen
ist entscheidend, ob er die Kräfte und Fähigkeiten, die ihm
gegeben sind, zum Guten, zum Mittelmässigen oder zum Bösen

angewandt hat. Im ersten Fall wird er mit der «Seligkeit»
belohnt, im zweiten muss er sich der Läuterung unterziehen
und im dritten wird er mit ewiger Verdammnis bestraft.

Während Aristoteles mit Nachdruck ein stolzes Vertrauen
in die menschliche Kraft legt und ihr Willens- und
Charakterbildung als ureigenes Werk zuweist, verzichtet er in sei-

fabrik in Debreczin gehört habet, seid getrost! Dieses teuflische
Werk wird nicht zustande kommen, -wenn Ihr Euch mit mir in
heissem Gebet zu Gott und allen Heiligen vereinigt. Gott mit uns!
Die Wahrheit mit uns! Denn die Anhänger der Einäscherung der
Leichen mögen zur Bekräftigung ihrer Theorie alle möglichen
Argumente wirtschaftlicher und sanitärer Natur vorbringen — sie
werden niemals die Wahrheit verhüllen können. Diese Wahrheit
besteht darin, dass ihrer Theorie die Hoffnung einer Auferstehung
fehlt, an die sie nicht glauben wollen, weil sie sich offenbar vor
der ewigen Sünde fürchten, die eventuell als Folge der Sünden
ihres irdischen Daseins mit dem ewigen Leben verbunden wäre. .>

Die Osterpredigt war glücklich vorbei. Einige der Gläubigen
hatten geweint. Nur weiss man nicht, ob über den Inhalt der
Predigt oder über die miserablen Zeiten. An diesem Abend schlief
der Fürstbischof schwerer ein als sonst, denn er hatte der reichen
Tafel und dem süssen Weine noch mehr zugesprochen als gewöhnlich,

und das Rot seiner Wangen ging in ein beunruhigendes Blau
über. Er wälzte sieh in seinem Prachtbett einige Male hin und her;
dann setzten regelmässige, an eine bergauf schnaufende und
fauchende Lokomotive erinnernde liebliche Töne ein: chchchchch —

sssss — chchchchch — sssss — hhchchchch — sssss. Von dem nahen
Dome sehlug es mit mächtigen Schlägen Mitternacht. Ein blendend-
weisser Glorienschein in dessen Innerem sich eine Taube zeigte,
erstrahlte zu Häupten des schnarchenden Erzbischofs, die sich in
höchsten Tönen also vernehmen liess:

Rukru! Rukru! Bischof hör zu! —
Was du heut gepredigt, war niederträchtig! —



Nr. 23 DER FREIDENKER 179

ner Ethik auf die metaphysischen Zuchtmittel von Lohn und
Strafe, die Piaton anwendet Aristoteles stellt die menschliche

Vernunft als Begründung der Sittlichkeit dar, aber nicht nur
diese — «denn die sittliche Tüchtigkeit, d. h. das Einhalten
der richtigen Mitte, ist nicht bloss ein Vernunftgebot, son- /
dem eine feste, zur Gewohnheit gewordene Willensrichtung,
eine praktische Disposition».

Auf dieser psychologischen Begründung der Notwendigkeit

sittlichen Handelns beruht die Tugendlehre des Aristoteles,

die uns ebenso wie weiter unten die Tugendlehre
Piatons mit Bezugnahme auf die Ethik eines persönlichkeits-
bewussten Freidenkertums beschäftigen soll. Aristoteles hat

uns seine Tugendlehre nicht in einer systematischen Ableitung

aus den Trieben und Neigungen des Menschen, welche
sie vernunftgemäss regeln sollen, überliefert. Aber er zählt
eine Reihe von Tugenden auf, wie Gerechtigkeit,
Selbstbeherrschung, Tapferkeit, Grossherzigkeit, Hochsinnigkeit,
Ehrenhaftigkeit, Umgänglichkeit und Gelassenheit, und
entwirft so ein Bild hochentwickelten und kultivierten
Menschentums, das die besten Züge des Griechentums überhaupt
enthält. Der Zwiespältigkeit menschlichen Wesens, die sich
als Gemeinschaft und Individuum äussert, wird Aristoteles
mit einer ausgleichenden, schroffe Gegensätze vermeidenden
Form der praktischen Lebensgestaltung gerecht, Ja, er stellt
sogar das Problem, wen man mehr lieben solle : sich selbst
oder andere. Dabei erkennt er klar, dass alles, was man
anderen an Gutem schuldet, nur von dem abgeleitet werden
kann, was man sich selbst schuldet, und man kann nur das

dem andern tun, was man selbst als gut und nützlich ansieht.
Dem Mitmenschen mit etwas helfen wollen, was man selbst

entbehrt, ist unmöglich. So beginnt die Menschenliebe, meint
Aristoteles, beim Menschen selbst; nicht im Sinne eines alles
überwuchernden Egoismus, sondern im Sinne des Strebens,
aus sich selbst das Beste und Schönste herauszuholen, sich
selbst zur höchsten ethischen Tüchtigkeit, zur Tugend, zu
entwickeln, der Vernunft zu dienen und ihr zu gehorchen.
Selbstliebe und Selbstsucht brauchen also nicht identisch zu
sein; denn das Höchste, was man dem Mitmenschen bieten
kann, ist die eigene, im Sinne dieser Tugendlehre durchgebildete

Persönlichkeit. «Wenn alle so im Schönen wetteiferten
und sich anstrengten, das Beste zu leisten, so würde sowohl
der Staat alles, was er bedarf, besitzen, als auch jeder für
sich selbst das grösste Gut, welches eben, in der sittlichen
Tugend besteht.»

Dennoch ist Aristoteles von einem einseitigen Persönlichkeitskult

weit entfernt. Aus dem Prinzip der vernünftigen
ethischen Selbstliebe zieht er sogar heroische Folgerungen,
die sich ohne weiteres aus dem Verhalten seines «besten

Du hälst ja Gott niclit für allmächtig!!
Denn kann er Begrabne neu beleben,
Aus verfaulten, wurmigen Moderskeletten
Die Seelen für den Himmel retten,
Meinst du, bei Verbrannten wird's das nicht geben?
Die können sich der Hölle entziehen,
Durch Veraschung dem ewigen Feuer entfliehen?"?
Dir-uim habt ihr wohl seinerzeit Ketzer verbrannt?
Denn in eurer Milde habt ihr erkannt,
Nur dieses sei das humanste Verfahren,
Sie vor der Hölle vu bewahren!
Und ihre Asch' in die Winde beuteln
Heisst: den ewigen Strafvollzug vereiteln?
Du dienst ja dem Teufel als Advokat
Und streuest aus des Zweifels Saat!
Ist Gott denn nicht allmächtig und gut??
(Pause! Der Erzbischof windet sich und murmelt:)
«Drum starb sein Sohn am Kreuz als Jud!»
(Die Taube fährt empört fort:)
Was brummst du da für kecke Sachen?
Dem Himmelsvater Vorwürfe machen??
Selbst Christus, der verlassene Sohn,
Sagt nie was gegen Vaters Thron!
Denn längst hat er es eingeseh'n,
Das mit der Kreuzigung musste gescheh'n;
So sehr er auch drunter musste leiden,
Sie liess sich keinesfalls vermeiden;

Menschen» nicht ableiten lassen. «Der ethische Mensch», sagt
er, «wird für seine Freunde und sein Vaterland vieles tun;
er wird Geld und Gut opfern; er wird sich nirgends vordrängen;

er wird Aemter und Ehren gerne anderen überlassen;
ja, er wird, wenn es sein soll, für andere und für das Vaterland

sogar den Tod erleiden. Er wird vorziehen, eine kurze
Zeitlang seinem Leben den reichsten Inhalt und sich die
höchste Lust zu gewähren, als viele Jahre zu leben, wie es
sich gerade trifft; eine schöne und grosse Tat wird ihm lieber
sein als viele kleine. Aber: aus dem Bereich der Selbstliebe
kommen wir auch bei heroischem Verhalten nicht heraus.
Auch die, welche für andere in den Tod gehen, wählen nur
Grosses und Schönes für sich.»

Ausser diesen Grundsätzen ist in Recht und Gesetz niedergelegt,

wie sich der Mensch seinem Nächsten gegenüber zu
verhalten hat. Hier ist das Feld der Gerechtigkeit, die dem
Aristoteles zwar nicht die Tugend schlechthin, aber die
Tugend für andere ist. Er nennt die Gerechtigkeit die vollkommenste.

Tugend, bewundernswerter als der Morgen- und
Abendstern. Tugend, gegen andere geübt, ist ihm Gerechtigkeit,

und Gerechtigkeit als feste Willensrichtung ist sittliche
Tüchtigkeit.

Die hohen Gedanken über menschliche Tugend, die
Aristoteles in dieser Weise äussert, sind dem Freidenker, der
seine Ethik ebenso auf die Vernunft und auf die Gerechtigkeit

gegenüber dem Mitmenschen gründet, gewiss nicht
fremd. Das Persöhlichkeitsideal des Aristoteles aber
entspringt, vergessen wir das nicht, einer zeitbedingten National-
und Klassenethik. Sie wendet sich an den Bürger, der Zeit
und Müsse hat, sich dem Streben nach persönlicher
Vervollkommnung und der Arbeit am Staate zu widmen, sie bezieht
sich keineswegs auf alle Menschen; denn die menschlichen
Rasseverschiedenheiten begründen bei Aristoteles wie im
Altertum überhaupt die sozialen Abstufungen, die sich auf der
Grundlage der Sklaverei aufbauen. So ist auch die
begeisternde Kraft des Christentums zu verstehen, das Tugend und
Glückseligkeit auf alle Menschen ausdehnen wollte.

Die Ethik des Freidenkers kann aber niemals eine bürgerliche

Klassenethik sein. Toleranz und soziales Bewusstsein
hindern den Freidenker, eine exklusive Moral für sich in
Anspruch zu nehmen und sich nicht dem Leben in seiner Ganzheit,

in Hohem und Niedrigem, mit tätiger Liebe zuzuwenden.
Vielmehr hätte eine freidenkerische Ethik die aristotelischen
Tugenden, mit der vernunftgemässen Nächstenliebe, die uns
das Zusammensein mit anderen erleichtert und verschönt, zu
vereinigen.

Wesentlich aber haben die aristotelischen Gedanken über
Tugend und Gerechtigkeit für uns den hohen Wert pädagogi-

So peinlich sie auch war für den Vater,
Was irgend möglich war, das tat er,
Und setzte sich gegen das Unrecht zur Wehr;
Doch die jüdischen Bankiers waren stärker als er,
.Die sein Sohn unbedacht aus dem Tempel gejagt.
Am Kreuz hat er's ja genügend beklagt.
Doch ihr Pfaffen habt die Kreuzigung nicht zu beklagen,
Euch hat sie reichlich eingetragen!
Und du, Fürstprimas, hast uns blamiert,
Hast die unsterbliche Seele negiert,
Die Allmacht und Allgüte geleugnet.
Dass sich mir das nie wieder ereignet!
Gott ist nicht mehr so absurd-dogmatisch,
Sonst wird seine Fortdauer problematisch.
Aueh er hat von Aufklärung profitiert,
Weil er sonst seine Kundschaft verliert!
Und hält er's auch nicht mit den Atheisten,
(Denn niemand sägt sich selbst gern ab
Und schaufelt sich das eigne Grab!)
Ihm wird oft mies vor solchen Christen,
Die mit deinen Argumenten kommen
Und ihm verscheuchen die letzten Frommen!
Drum frag ich: Glaubst du an unsterbliche Seele?
An Allmacht und Allgüte Gottes?? — Wähle!
Glaubst du nicht, dann gehörst du^ins Krematorium hin
Und feuerbestattet in Debreczin.
Dort kannst du der «ewigen Sühne» entfliehen.



180 D ER FRE1DEN KE R Nr. 23

scher Vorbilder. Gemeinsam haben wir mit ihnen das
Verständnis für die diesseitige Welt und ihre praktisch-ethischen
Erfordernisse im Zusammenleben der Menschen. Gemeinsam
denken wir mit Aristoteles darüber, dass nicht Furcht vor
Strafe in einer anderen Welt uns zum sittlichen Verhalten
bewegen müsse, dass wir allein mit der Kraft eines guten
Gewissens unseren Erdenweg gehen sollen, «sans crainte et
sans espoin, allein mit dem Grundsatz:

Tugend und die Menschheit ehren,
Sich und andere Liebe lehren,
Sei uns stets die erste Pflicht!

wie ein unbekannter Dichter sagt.
Aber über die ethische Tüchtigkeit des Aristoteles mögen

unsere ethischen Anschauungen hinaus in die Weite einer
grossen, weltumfassenden Humanität führen, die es ermöglichen

wird, die Menschen in ihren verschiedenen Einzelabsichten

zusammenzuschmieden zu einer Gemeinschaft, in der
das persönlichkeitsbewusste, nach sittlichen Normen
handelnde Individuum die soziale Gerechtigkeit verwirklicht
haben wird.

Auch das Verhältnis der platonischen Tugendlehre zu den
ethischen Anschauungen, die dem Freidenkertum gemäss
sind, wird uns in starkem Masse interessieren müssen ; denn
Piaton hat auf die menschliche Geistesgeschichte keine
geringere Wirkung ausgeübt als Aristoteles. Sie sind beide in
Vielem die Lehrer der europäischen Menschheit gewesen
bis auf den heutigen Tag.

Entsprechend ihrer metaphysischen Anlage kennt die
Lehre Piatons zwei Eigenschaften, die die Tugend ausmachen.

Die eine bezieht sich auf das Erdenleben und heisst
ebenfalls «Gerechtigkeit». In ihr ist sowohl das richtige
Verhalten gegen andere als auch gegen sich selbst einbegriffen,
«sie drückt eine vollkommen geklärte und gereinigte
Stimmung des Subjekts in bezug auf das praktische Leben aus».
Die andere Eigenschaft, die nach Piaton notwendigerweise
zur Tugend gehört, ist die höhere Sittlichkeit («Heiligkeit»),
deren sich der Mensch zur Erlangung eines vollkommenen
Lebens im Jenseits befleissigen muss. Diese Eigenschaft
betrifft das Verhältnis zur «Gottheit».

Was die «erdgebundene Tugend, also die Gerechtigkeit,
anbetrifft, so findet sie ihr Betätigungsfeld im Einzel- und im
Gemeinschaftsleben. Gerecht ist, wer den richtigen Einklang
zwischen sinnlichen Bedürfnissen, Affekten und Denken zu
finden und zu üben weiss, aber auch derjenige, der sich im
Gemeinschaftsleben an die richtige Stelle stellt, die seinen
besonderen und eigentümlichen Fähigkeiten entspricht. Und
auch das Gemeinwesen selbst hat diese «Gerechtigkeit»
auszuüben, indem es jeden dort einsetzt, wo er das Beste im

Dach willst du dich auf Gottes Güte verlassen,
Dann kannst du dich gleich begraben lassen!
So spricht au dir, verkünd es dreist,
(Es ist ja nur im Traum geschehen
Und nie wirst du mich wiedersehen!)
Den du verdunkelst, der Heilige Geist! P.T.

Literatur.
HEINRICH SCHMIDT: Mensch und Affe. Mit einem Nachwort von

Julius Schaxel. Urania-Freidenker-Verlag, Jena. Reich illustriert.
Kart. RM. 1.30, in Ganzleinen RM. 1.80, Vorzugsausgabe RM. 2.40.

Stammt der Mensch wirklich vom Affen ab? Diese Frage, einstmals

im Streit um Darwin und Haeckel heiss umstritten, hat in der
neuesten Zeit auch in der Oeffentlichkeit wieder erhöhtes Interesse
und vielfache Erörterung gefunden, dank der aufsehenerregenden
neuen .Funde fossiler Menschenreste. In der hierangezeigten
wertvollen Schrift legt Professor Heinrich Schmidt vom HaeekeliArchiv
in Jena das Tatsachenmaterial, das der Frage und ihrer Beantwortung
zugrunde liegt, allen naturwissenschaftlich und weltanschaulich
interessierten Kreisen in knapper und doch vollkommen ausreichender
Weise vor. Nach einer interessanten Darstellung der geschichtlichen
Entwicklung der Frage «Von Moses zu Darwin und Haeckel» folgen
die Kapitel: Das Affengeschlecht, die Menschenaffen, die Affen der
Tertiärzeit, der Mensch der Eiszeit, Embryonen und Junge, die
Blutprobe, Schädel und Gehirn, die Affenseele. In einem kurzen Schluss-

Sinne seiner persönlichen Eignung zu leisten vermag. So hat
bei Piaton selbst das Gemeinwesen, der Staat, eine ethische
Mission gegenüber dem Individuum, das durch ihn, seine
feste und gerechte Organisation erst zur freien Entfaltung
seiner Tugenden kommt. Als Organisation der Sittlichkeit
verkörpert der wahre Staat gewissermassen die Idee des
«Guten» auf der Erde, er ist ein Gottesstaat, bedeutet Friede,.
Ordnung, Mass und dadurch — Glückseligkeit.

Die platonische Ethik ist somit eng verbunden mit Pla-
lons Staatslehre. In beiden verknüpft sich der Begriff der
Gerechtigkeit mit der transzendenten Idee des Guten. Einen
besonderen Platz, der sich nicht ohne Schwierigkeiten
einschieben lässt, beansprucht in diesem Zusammenhang die
«Heiligkeit», das richtige Verhalten gegenüber dem Jenseits.
In der platonischen «Gerechtigkeit» ist deutlich das
althellenische Ideal der Kalokagathia, des harmonisch durchgebildeten

Menschentums, erkennbar, und auch von dem
Persönlichkeitsideal des Aristoteles entfernt sich Platou nicht allzuweit.

Aber nun tritt bei Piaton ein ganz neues Element in
die Tugendlehre ein, eben die «Heiligkeit».

Woher kommt dieser Begriff? Die Ansicht scheint recht zu
haben, nach der er ein Produkt der Verbindung platonischer
Spekulation mit jenen religiös-asketischen Tendenzen ist, die
seit früher Zeit neben der hellenischen Naturreligion und der
Wissenschaft einhergegangen sind. So knüpft Piaton an einigen

Stellen seiner Schriften das höchste Lebensziel, die Rückkehr

der «Seele» in das Ideenreich, nicht an die irdische Ge^

rechtigkeit, sondern an die Askese als Reinigung des Körpers
von den irdischen Schlacken. Für den wahrhaft ethischen
Menschen darf es deshalb nur eines geben: Loslösung vom
Leibe und Hinwendung zum rein Geistigen und Uebersinnlichen.

Denn für die Seele ist die Verbindung mit dem Leibe
eine Last und ein Unglück, und alles sinnlich-körperliche
Streben stellt sich dem Streben nach dem Göttlichen in den
Weg. Wahre Erkenntnis gibt es erst nach dem Tode. Der Tod
ist deshalb Erlösung von den Erdgebundenheiten, die Tür
das wahre Seelenglück hinderlich sind.

Das Verhältnis der beiden platonischen Tugenden, der
«Gerechtigkeit» und der «Heiligkeit» ist schwer zu bestimmen.
Man könnte sagen, das eine ist eine exoterische, das andere
eine esoterische Moral; die letztere sei nur bestimmt für eine
begnadete Minderheit, während die erstere für die breite
Basis des bürgerlichen Lebens Geltung habe. In der Tat ist
diese «doppelte Moral» in dem Entwurf des Staates der königlichen

Weisen verwirklicht. Die obere, verantwortliche Schicht
des Bürgertums wird sich beiden Seiten der platonischen
Tugend widmen können, während die Mitglieder der unteren
Klassen sich

m
vorwiegend praktischer Tätigkeit hinzuwenden

wort wird das Fazit gezogen: «Der Mensch stammt tatsächlich vom
Alfen ab, seine Herkunft ist nicht mehr zweifelhaft». Das Nachwort
von Professor Julius Schaxel zieht die Linie weiter von der
Naturgeschichte der Menschen zu ihrer Gesellschaftsgeschichte.

Ein lebendig und klar geschriebenes Büchlein, das allen Lesern
Freude machen wird, nicht zuletzt durch das vorzügliche, in den
Text eingefügte Bildmaterial. Da es unseres Wissens auch die erste
volkstümliche zusammenfassende Behandlung des Mensch^Affe-Rro-
blems ist, sollte die Schrift in keiner Haus- und Gemeinschaftebücherei
fehlen. Wir werden uns in einer spätem Nummer nochmals
eingehender mit dieser neuesten Schrift Professor Schmidts befassen.

— ss.

Choral.
Wie schön leuchf uns der Morgenstern,
Seit Lug und Trug uns bleiben fern,
Wie ist er aufgegangen!
Erhellt ist nun die finst're Nacht,
Gebrochen allen Glaubens Macht,
Die einst uns hielt gefangen.
Lieblich,
Freundlich,
Schön und prächtig,
Gross und mächtig,
Reich an Gaben
Sind, die sich in Freiheit laben.

(Parodisch verfasst Ernst Weiss.)



Nr. 23 DE R FREID ENKER 181

haben und hier das Ideal der irdischen Gerechtigkeit erfüllen
können.

Uns Freidenker trennt, meine ich, von der platonischen

Tugendlehre ein wesentlicher Abstand. Wir kennen den

Begriff der höheren Sittlichkeit («Heiligkeit»), die allein Bezug

hat auf das Lsben nach dem Tode, nicht. Wir sind nicht gute
Menschen um eines ewigen Lebens willen, sondern wir üben

die Tugend um ihrer selbst willen aus. Nieht fühlen wir uns

abhängig von übersinnlichen Versprechungen und Geboten

und sehen dem Leben wie dem Tode mit freiem Auge ins
Gesicht. Unsere Sittlichkeit ist eine von allem religiösen und
übersinnlichen Beiwerk befreite Ethik. Das «Sittengesetz» gilt
für uns nicht, weil es «Gott» will, sondern weil das Gemein-
schaftsinteresse der Menschheit die Befolgung fordert und das

Bewusstsein von diesem Gemeinschaftsinteresse so tief in uns
gesenkt ist, dass wir unser eigenes Interesse damit identifizieren

und aus freiem Antrieb «sittlich handeln».
So werden uns die Bestandteile der platonischen Tugendlehre

angehen, die sich auf das tätige Leben beziehen und die

es mit einer hohen Gerechtigkeit umgeben wollen. Auch bei
Piaton wird der Blick des Ethikers gehemmt durch die nationalen

Schranken des alten Griechenland. Auch seine Tugendlehre

kennt naturgemäss nicht die Weltweite, die unseren
ethischen Anschauungen entspricht. Aber als praktische
Anleitung, wie man sich im Sinne des Guten in Staat und Leben
zu bewegen habe, kann uns auch Piaton neben Aristoteles
Sinn und Deutung geben.

Theorieen und Praktiken.
Die Kirche Roms hat wieder einmal ein Stück Saison hinter

sich: Christ König, Allerheiligen, Allerseelen. Man könnte
versucht sein, zu glauben, dass die moralischen Fünklein und
Körnchen, die sich in den Feiertagsliturgien finden,
angespornt haben zu einem der Vollkommenheit nahekommenden
Gebaren der Gläubigen und ihrer Leitung, dass man am
Christkönigstag ein besonderlicher Nachfolger Christi habe sein
wollen. Und an Allerheiligen ein geläuterter Mensch. Und an
Allerseelen ein Beherziger von Todesgedanken.

Aber statt alledem sind Dome und Blätter, Kanzeln und
Redaktionen Orte und Werkzeuge einer wüsten Hetze gegen
Andersdenkende. Einer Hetze gegen Denkende überhaupt.
Einer Hetze gegen jeden, wenn auch noch so bescheidenen
Fortschritt. Einer Hetze gegen die vernunftgemäss fundierte
Wissenschaft und gegen die Vernunft selber nach dem
bekannten Grundsatz: Credere quia absurdum, glauben, weil
es gegen die Vernunft ist. Nicht trotzdem, das sind veraltete
Forderungen, sondern weil, das geht aufs Ganze und
entspricht der aquinatisch-göttlichen Frechheit.

Aber Rom ist nicht nur defensiv. Es greift an. Das
Erkennen des unhaltbaren Veraltens der Lehrmaterialien
endigt bei ihr mit der Erfindung von Neuem. Dazu kommt, dass
die Kirche Psychologin ist und den Wert der Ablenkung
kennt. Ablenkung des Denkens durch mystische Beschäftigung
desselben. Aber auch das Neue muss lebensfähig bleiben.
Darum muss über das Neue immer Neues berichtet werden.
Prinzipiell: Es muss etwas gehen.

Und so lesen wir denn im «Morgen» über die Mystikerin
Therese Neumann, dass sie in eine klinische Untersuchung
eingewilligt habe. Aber gemach, gemach mit der Freude, und
ebenso gemach mit der Besorgnis der Pfaffen und anderer
Interessenten. Weder Freude noch Aufregung ist am Platze,
denn es wird hinzugesetzt, dass die Untersuchung in losem
Zusammenhang mit dem missionsärztlichen Institut Würzbug
vorgenommen werde

Ich sage nicht, dass es traurig sei, solcherlei Zauber den
Leuten vorzusetzen, denn wer A sagt, muss auch B sagen,
Lüge und Verschleierung gehören zusammen. Das eigentlich
Traurige liegt vielmehr darin, dass man das tun kann, dass es
noch nicht heller geworden ist in den Köpfen. Denn das ist

nicht «Morgen», das ist Nacht, tiefstes, mittelalterliches Dunkel.

Und dieses Dunkel wird grösser mit jeder neuen
vatikanischen Erfindung. Wird grösser auch mit jeder Meldung
der «Kipa», diesem neuesten« nachgewachsenen Zahn im
Gebisse der römischen Wölfin. Diese Depeschenagentur
kontrolliert auch die Nachrichten über Konnersreuth,' damit ein
Bindeglied schaffend zwischen ihrem anfänglich osteuropäischen

Wirkungsfeld und dem etwas klüger sein wollenden
Westen. Analog diesem vollzieht sich in Deutschland die
Anbiederung diktatorischer Pläne an den Klerus und die mit
ihm einig gehende Regierung Schleicher-Papen, dem
schleichenden Papst.

Wir sehen auf der ganzen Linie den Gegensatz asketischer
Theorien und einer überaus diesseitigen Praxis, einer Praxis
der Herrschsucht und der Bevormundung, der Verdummung
und der gleichzeitigen Auswertung niedrigster und
primitivster Affekte der Gemüter, die man endlich so weit hat, dass
sie zwar sehen, aber nicht sehen wollen. Und da glaubt man
noch, die Menschheit vorwärts bringen zu können ohne Kampf
mit diesen finsterschwarzen Mächten, glaubt man noch allen
Ernstes, dass Konfession, selbst römische, etwas das öffent-
Uche Leben nicht Beeinflussendes sei. Und doch wird bei
jeder Gelegenheit, von Rundschreiben zu Rundschreiben bekundet,

dass Welt und Menschheit nur Sinn und Berechtigung
haben im Grade ihrer Beherrschung durch die Kirche Roms.
Wohltätigkeit, nicht katholische, wird als grundverfehlt
hingestellt, weil sie propagandistisch nicht Rom dienen kann.

«Anmutige Schritte, aber .nicht auf dem Weg», so nennt
man die ausserkirchliche Philanthrophie. Lächelnd wird abgetan,

was Grosse und Grösste getan unter Aufopferung ihrer
selbst. Die Zeiten loyolanischer Inquisitionen haben nur ihr
Gesicht, nicht aber ihren Geist geändert. Die Wölfin am Tiber
ist wachsamer denn je, eifersüchtiger denn je, gereizter denn
je und ihre Säuglinge zieren nicht nur das Stadtwappen der
alten Roma, sondern sie wirken als Diener des Systems zu
Tausenden in allen Teilen der Welt. Die Fäden dieses
Wirkens findet man an den unvermutetsten Orten. Aber überall
zeigen sie den Gegensatz zwischen Theorie und Praxis, einer
Theorie der Moral und einer Praxis des Rückschrittes.

Sorgen wir dafür, dass unsere Worte von einer damit
übereinstimmenden Praxis gefolgt sind. Das ist unser bestes und
reinstes Rüstzeug im Kampfe um einen wirklichen Morgen,
der nicht nur imaginär einer Zeitung zum Aushängeschild
dient, sondern wirklichen Morgen kündet, der mit dem Feuer
der aufgehenden Sonne das schwärzliche Gewölk zerteilt und
die Zerknirschung armer, zertretener Gemüter emporwandelt
zum freien Mute freier Menschen. Ernst Weiss.

Wer nicht hören will, muss fühlen!
Dieses Sprichwort müssten wir in unserer Jugend fast

täglich hören und bekamen die Folgen seiner Missachtung
oft genug zu fühlen. Es ist jedoch seit geraumer Zeit aus den
Schulbüchern, wo es als Anekdote figurierte, verschwunden;
denn die moderne Pädagogik hat erkannt, dass mit
Züchtigungen und Strafen wohl eine Erziehung erzwungen werden
kann, dass sie aber, sobald sie sich im Leben erproben soll,
volkommen versagt, ja bei einem ehrlichen Menschen
versagen muss. Mit Güte und Liebe, mit Verständnis für die
seelischen Veranlagungen des zu Erziehenden ist der Weg
zu wirklichem Erfolg weit sicherer und nachhaltiger.

Anders handelt noch die katholische Kirche, obschon auch
hier keine Regel ohne Ausnahme gilt. Nach wie vor verlangt
sie von ihren Gläubigen blinden Gehorsam und einen
widerspruchslosen Untertanengeist wie wir ihn höchstens noch in
der Kaserne vorfinden. Zur Bekräftigung dieser Behauptung
diene folgende Begebenheit, wie ich sie von Leuten aus dem
betreffenden Quartier gehört habe.

In Bern verlieren katholische Eltern ihr drei Monate altes
Töchterchen. Als Frühgeburt aur Welt gekommen, war seine


	Wie stehen wir zur Tugendlehre des Altertums?

