Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 23

Artikel: Wie stehen wir zur Tugendlehre des Altertums?
Autor: Fischer, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

178 DER FREI'DENKER

Nr. 23

Und nun zum Sehluss noch etwas Heiteres, das besonders
unsere Frauen belustigen wird:

Eine *wirklich vornehme Dame. Eine solche zu werden,
zu sein, ist das Verlangen und Bestreben vieler. Sie schauen
dazu eifrig -nach Vorbildern aus. Diese Woche zeigt das
Bild einer solchen. St. Cécilia ist es. .

Jeder Rompilger besucht dort auch die Kirche dieser
grossen Heiligen. Da’ steht er tief ergriffen in dem Ge-
mache, in welchem die edle Patrizierstochter wegen ihrer
Treue zu  Christus durch heisse Dampfe erstickt werden
sollte. Noch sieht man die bleiernen Dampfrohren, welche
ihr aber nichts anhaben konnten. Oben in der Kirche ruht
ihr heiliger Leib, den man bei der letzten Sargoffnung noch
unversehrt fand; sogar das Kleid war unversehrt. Ebenso
die golddurchwirkte Hiille, welche die Christen bei ihrer
Bestattung noch iiber sie breiteten usw.

Cicilia hatte die Rolle einer Weltdame, einer «Diva» in
Rom spielen konnen. Alles was die Welt schétzt, Schonheit,
Reichtum, adelige Abstammung, vornehme Heirat usw., sie
verzichtete auf alles um Christi und ihres Glaubens willen.
Sie hat damit die beste Partie gemacht, ist damit in den
Hochadel der Kirche und der Heiligen des Himmels einge-
treten. Sie ist da eine wirklich vornehme Dame und hat
eine ganz hervorragende Rolle.

So vieler Middchen und Frauen Sinn ist auch auf eine
gule Partie gerichtet, darauf eingestellt, eine glinzende
Rolle in der Welt zu spielen. St. Cacilia zeigt es euch, wie
man das am besten und fiir immer fertig bringt. Trachtet
ihr christlichen Téchter, Frauen und Miitler darnach usw.

«Dummbheit und Stolz wachsen auf einem Holz.» Dummbheit
ist wirklich eine Gabe Gottes, man soll sie nur nicht so miss-
brauchen, wie es die Schriftleitung des «Neuen Volkes» tut.
Christus hat darnach nicht umsonst gesagt: Selig sind die
Armen im Geiste, denn sie werden (schon hier) das Himmel-
reich schauen. Wann werden sie wohl einmal alle werden?

Dass es aber alle katholischen Unternehmungen, wie auch
dieses, nur auf die Taschen anderer Leute abgesehen haben,
beweist folgender redaktionelle Hinweis in der gleichen
Nummer:

Weisst du schon, dass das «Neue Volks fundiert auf
einer Druckerei und einer Papeterie und Devonatienhand-
lung? Du unterstiitzest also das «Neue Volk», wenn du
deinen Bedarf an Drucksachen beim Verlag das «Neue
Volky beziehst. Du unterstiitzest ebenfalls wirksam das
Neue Volks, wenn du deine Schreibmaterialien, sowie Bii-
cher, Bildchen etc. beim Verlag das «Neue Volk» beziehst.

Also abonnieren auch wir das «Neue Volk», dann ersparen
wir uns das Abonnement des «Nebelspalters». 0. P.

Wie stehen wir zur Tugendlehre des
Altertums?
Von Karl Fischer.

Sokrates, der weise Lehrer des Altertums, befahl sterbend
dem Aeskulap, einen Hahn zu opfern zum Dank dafiir, dass,
wer gewesen, auch genesen von allem Leid. Dieser Ausspruch
ist ein Zeugnis der schlichten Grosse des philosophischen
Helden, der den Tod in Wahrheit nicht fiirchtete, und das
Wort lasst erkennen, dass Sokrates an ein individuelles Fort-
leben nach dem Tode nicht gedacht hat.

Auch dem Aristoteles, dem Interpreten sokratischer Ge-
dankenfiille, liegt der Gedanke fern, die Unverginglichkeit
des Geistes mit der Furcht und Hoffnung vor dem, was nach
dem Untergang des organischen Einzelwesens <kommen»
werde, zu verbinden. Die nikomachische Ethik liefert keinen
Beweis dafiir, dass Aristoteles an etwas anderes gedacht
habe, als dass er in diesem gegenwirtigen Leben durch die
natiirliche Verbindung der Lust mit dem rechten Tun und die
hinzutretende Gunst der dusseren Umstinde die Begriffe Sitt-
lichkeit und Gliickseligkeit verkniipfen wolite.

Anders sieht Platon, der zweite Interpret des Sokrates, das
Problem des Fortlebens nach dem Tode an. Seine Ethik und
seine Weltanschauung sind vorwiegend metaphysisch orien-
tiert. Die Unsterblichkeitslehre Platons legt im wesentlichen
den Grund fiir eine jenseitige Welt, in welcher der Mensch
Belohnung und Strafe fiir seine Taten auf Erden zu erwarten
und wie sie die christliche Vorstellung iibernommen hat, wih-
rend Platon seinerseits durch die orphischen und #dgyptischen
Bilder vom Totengericht, von Lauterungs- und Strafprozessen
zu seinen Mythen apgeregt worden zu sein scheint. Auch die
orientalischen Lehren von der Seelenwanderung finden bei
Platon ihren Niederschlag in der Anschauung, dass die Riick-
verwandlung in Tierleiber als Strafe fiir sittliche Verfehlun-
gen des Menschen erscheint. Diesen Vorstellungen von einer
jenseitigern Welt, die zum Teil recht derb und primitiv sind,
liegt immer wieder der Gedanke zugrunde: das Leben des
Menschen ist nur ein Ausschnitt des <unverginglichen» Le-
bens, der Tod ist kein Ende, sondern ein Anfang zu Neuem
und Hoherem; und fiir das zukiinftige Schicksal des Menschen
ist entscheidend, ob er die Krifte und Fihigkeiten, die ihm
gegeben sind, zum Guten, zum Mittelmissigen oder zum Bo-
sen angewandt hat. Im ersten Fall wird er mit der «Seligkeit»
belohnt, im zweiten muss er sich der Léauterung unterziehen
und im dritten wird er mit ewiger Verdammnis bestraft.

Wihrend Aristoteles mit Nachdruck ein stolzes Vertrauen
in die menschliche Kraft legt und ihr Willens- und Charak-
terbildung als ureigenes Werk zuweist, verzichtet er in sei-

Feuiileton.

Der Fiirstprimas von Ungarn und die Hoéllenflichtlinge.
(Unglaublich, aber wahr!)

Er hatte sich im Verlauf einer Stunde schon das dritte Glas
schweren Tokajers eingegossen. Und wartete. Aber der HI. Geist
wollte sich noch immer nicht iiber ihn ergiessen. Und morgen schon
sollte die Osterpredigt seine Herde begliicken. Den Freidenkern
musste er entgegentreten, das war ihm klar. Aber welche Argu-
mente sollte er gegen sie vorbringen: ihm fielen immer wieder nur
die alten, abgedroschenen ein; und er wollte doch neue, verbliif-
fende, unwiderlegliche bringen, ..

< Blende Rotte, vaterlandslose, gottlose, zuchtlose!»> murmelte er
vor sich hin. «Aber gepriesen sei Horty, Mussolini und alle Faschisten-
fithrer! Sie werden die Deserteure des Glaubens schon einfangen!s
Und in freudiger Bewegung setzte er sich in den prachtvoll ge-
schnitzten Stuhl vor seinem prunkvollen Schreibtisch; denn ein
glinzender Gedanke hatte sein welkes Hirn erleuchtet. Eifrig schrieb
Dr. Szeredi, der Fiirstprimas von Ungarn, an seiner diesjahnigen
Ostenpredigt. Als er die Niederschrift geendet hatte, las er mit
Wohlbehagen sein Elaborat gegen die. Deserteure des himmflischen
Regimentes durch,. und befriedigtes Schmunzeln erhellte sein rot-
gedunsenes Blasengelsgesicht bei dieser Stelle: «Und nun, Geliebte
in Chnisto, die Ihr tiefbekiimmerten Herzens von der geplanten Er-
richtung eines Krematoriums, will sagen einer Leichenverbrennungs-

fabrilk in Debreczin gehért habet, seid getrost! Dieses teuflische
Werk wird nicht zustande kommen, 'wenn Ihr Euch mit mir in
heissem Gebet zu Gott und allen Heiligen vereinigt. Gott mit uns!
Die Wahrheit mit uns! Denn die Anhdnger der Eindscherung der
Leichen mogen zur Bekraftigung ihrer Theorie alle méglichen Ar-
gumente wirtschaftlicher mnd sanitirer Natur vorbringen — sie.
werden niemals «diec Wahrheit verhiillen konnen. Diese Wahrheit
besteht darin, dass ihrer Theorie die Hoffnung einer Auferstehung
fehlt, an die sie nicht glauben wollen, weil sie sich offenbar vor
der ewigen Siinde fiirchten, die eventuell als Folge der Siinden
ihres irdischen Daseins mit dem ewigen Leben verbunden wire...»

Die Osterpredigt war gliicklich vorbei. Einige der Gldubigen
hatten geweint. Nur weiss man nicht, ob iiber den Inhalt der
Predigt oder iiber die miserablen Zeiten... An diesem Abend schlief
der Fiirstbischof schwerer ein als sonst, denn er hatte der reichen
Tafel und dem siissen Weine noch mehr zugesprochen als gewdhn-
lich, und das Rot seiner Wangen ging in ein beunruhigendes Blau
iiber. Er wilzte sich in seinem Prachtbett einige Male hin und her;
dann setzten regelmissige, an eine bergauf schnaufende und fau-
chende Lokomotive erinnernde liebliche Téne ein: chchchcheh —
sssss — chcheheheh — sssss — hheheheheh — sssss, Von dem nahen
Dome schlug es mit méchtigen Schligen Mitternacht. Ein blendend-
weisser Glorienschein in dessen Innerem sich eine Taube zeigte,
erstrahlte zu H#upten des schnarchenden Erzbischofs, die sich in
hochsten Tonen also vernehmen liess:

Rukru! Rukru! Bischof hér zu! —
Was du heut gepredigt, war niedertrichtig! —



Nr. 23

DER FREIDENKER 179

ner Ethik auf die metaphysischen Zuchtmittel von Lohn und
Strafe, die Platon anwendet. Aristoteles stellt die menschliche
Vernunf! als Begrindung der Sittlichkeit dar, aber nicht nur
diese — «denn die sittliche Tiichtigkeit, d. h. das Einhalten
der richtigen Mitie, ist nicht bloss ein Vernunfigebot, son-
dern eine feste, zur Gewohnheit gewordene Willensrichtung,
eine praktische Disposition». '

Auf dieser psychologischen Begriindung der Notwendig-
keit sittlichen Handelns beruht die Tugendlehre des Aristo-
teles, die uns ebenso wie weiter unten die Tugendlehre Pla-
tons mit Bezugnahme auf die Ethik eines personlichkeits-
bewussten Freidenkertums beschiftigen soll. Aristoteles hat
uns seine Tugendlehre nicht in einer systematischen Ablei-
tung aus den Trieben und Neigungen des Menschen, welche
sie vernunftgemiss regeln sollen, iiberliefert. Aber er zihlt
eine Reihe von Tugenden auf, wie Gerechtigkeit, Selbstbe-
berrschung, Tapferkeit, Grossherzigkeit, Hochsinnigkeit,
Ehrenhaftigkeit, Umginglichkeit und Gelassenheit, und ent-
wirft so ein Bild hochentwickelten und kultivierten Men-
schentums, das die besten Ziige des Griechentums iiberhaupt
enthilt. Der Zwiespiltigkeit menschlichen Wesens, die sich
als Gemeinschaft und Individuum #ussert, wird Aristoteles
mit einer ausgleichenden, schroffe Gegensdtze vermeidenden
Form der praktischen Lebensgestaltung gerecht, Ja, er stellt
sogar  das Problem, wen man mehr lieben solle: sich sclbst
oder andere. Dabei erkennt er klar, dass alles, was man an-
deren an Gutem schuldet, nur von dem abgeleitet werden
kann, was man sich selbst schuldet, und man kann nur das
dem andern tun, was man selbst als gut und niitzlich ansieht.
Dem Mitmenschen mit etwas helfen wollen, was man selbst
entbehrt, ist unmoglich. So beginnt die Menschenliebe, meint
Aristoteles, beim Menschen selbst; nicht im Sinne eines alles
iiberwuchernden Egoismus, sondern im Sinne des Strebens,
aus sich selbst das Beste und Schonste herauszuholen, sich
selbst zur héchsten ethischen Tiichtigkeit, zur Tugend, zu ent-
wickeln, der Vernunft zu dienen und ihr zu gehorchen.
Selbsthebe und Selbstsucht brauchen also nicht identisch zu
sein; denn das Hochste, was man dem Mitmenschen bieten
kann, ist die eigene, im Sinne dieser Tugendlehre durchge-
bildete Personlichkeit. «<Wenn alle so im Schonen wetteiferten
und sich anstrengten, das Beste zu leisten, so wiirde sowohl
der Staat alles, was er bedarf, besitzen, als auch jeder fiir
sich selbst das grosste Gut, welches eben in der sittlichen Tu-
gend besteht.»

Dennoch ist Aristoteles von einem einseitigen Personlich-
keitskult weit entfernt. Aus dem Prinzip der verniinftigen
ethischen Selbstliebe zieht er sogar heroische Folgerungen,
die sich ohne weiteres aus dem Verhalten sgines <besten

Menschen>» nicht ableiten lassen. «Der ethische Mensch», sagt
er, «wird fiir seine Freunde und sein Vaterland vieles tun;
er wird Geld und Gut opfern; er wird sich nirgends vordrin-
gen; er wird Aemter und Ehren gerne anderen iiberlassen;
ja, er wird, wenn es sein soll, fiir andere und fiir das Vater-
land sogar den Tod erleiden. Er wird vorziehen, eine kurze
Zeitlang seinem Leben den reichsten Inhalt und sich die
hochste Lust zu gewidhren, als viele Jahre zu leben, wie es
sich gerade trifft; eine schone und grosse Tat wird ihm lieber
sein als viele kleine. Aber: aus dem Bereich der Selbstliebe
kommen wir auch bei heroischem Verhalten nicht heraus.
Auch die, welche fiir andere in den Tod gehen, wihlen nur
Grosses und Schoénes fiir sich.»

Ausser diesen Grundsitzen ist in Recht und Gesetz nieder-
gelegt, wie sich der Mensch seinem Néchsten gegeniiber zu
verhalten hat. Hier ist das Feld der Gerechtigkeit, die dem
Aristoteles zwar nicht die Tugend schlechthin, aber die Tu-
gend fiir andere ist. Er nennt die Gerechtigkeit die vollkom-
menste. Tugend, bewundernswerter als der Morgen- und
Abendstern. Tugend, gegen andere geiibt, ist ihm Gerechtig-
keit, und Gerechtigkeit als feste Willensrichtung ist sittliche
Tiichtigkeit. :

Die hohen Gedariken iiber menschliche Tugend, die Ari-
stoteles in dieser Weise #ussert, sind dem Freidenker, der
seine Ethik ebenso auf die Vernunft und auf die Gerechtig-
keit gegeniiber dem Mitmenschen griindet, gewiss nicht
fremd. Das Personlichkeitsideal des Aristoteles aber ent-
springt, vergessen wir das nicht, einer zeitbedingten National-
und Klassenethik. Sie wendet sich an den Biirger, der Zeit
und Musse hat, sich dem Streben nach personlicher Vervoll-
kommnung und der Arbeit am Staate zu widmen, sie bezieht
sich keineswegs auf alle Menschen; denn die menschlichen
Rasseverschiedenheiten begriinden bei Aristoteles wie im Al-
tertum iiberhaupt die sozialen Abstufungen, die sich auf der
Grundlage der Sklaverei aufbauen. So ist auch die begei--
sternde Kraft des Christentums zu verstehen, das Tugend und
Gliickseligkeit auf alle Menschen ausdehnen wollte.

Die Ethik des Freidenkers kann aber niemals eine biirger-
liche Klassenethik sein. Toleranz und soziales Bewusstsein
hindern den Freidenker, eine exklusive Moral fiir sich in An-
spruch zu nehmen und sich nicht dem Leben in seiner Ganz-
heit, in Hohem und Niedrigem, mit tatiger Liebe zuzuwen<en.
Vielmehr hitte eine freidenkerische Ethik die aristotelischen
Tugenden. mit der vernunftgemé#ssen N#chstenliebe, die uns
das Zusammensein mit anderen erleichtert und verschont, zu
vereinigen.

Wesentlich aber haben die aristotelischen Gedanken iiber
Tugend und Gerechtigkeit fiir uns den hohen Wert pidagogi-

Du h#lst ja Gott nicht fiir allméchtig!!

Denn kann er Begrabne neu beleben,

Aus verfaulten, wurmigen Moderskeletten

Die Seelen fiir den Himmel retten,

Meinst du, bei Verbrannten wird’s das nicht geben?
Die konnen sich der Holle entziehen,

Durch Veraschung dem ewigen Feuer entfliehen??
Drum habt ihr wohl seinerzeit Ketzer verbrannt?
Denn in eurer Milde habt ihr erkannt,

Nur dieses sei das humanste Verfahren,

Sie vor der Holle zu bewahren!

Und ihre Asch’ in die Winde beuteln

Heisst: den ewigen Strafvollzug vereiteln?

Du dienst ja dem Teufel als Advokat

Und streuest aus des Zweifels Saat!

Ist Gott denn nicht allméchtig und gut??

(Pause! Der Erzbischof windet sich und murmelt:)
«Drum starb sein Sohn am Kreuz als Jud!»

(Die Taube fahrt emport fort:)

Was brummst du da fiir kecke Sachen?

Dem Himmelsvater Vorwiirfe machen??

Sellbst Christus, der verlassene Sohn,

Sagt nie was gegen Vaters Thron!

Denn lidngst hat er es eingeseh’n,

Das mit der Kreuzigung musste gescheh’n;

So sehr er auch drunter musste leiden,

Sie liess sich keinesfalls vermeiden;

So peinlich sie auch war fiir den Vater,

Was irgend moglich war, das tat er,

Und setzte sich gegen das Unrecht zur Wehr;
Doch die jiidischen Bankiers waren stirker als er,
Die sein Sohn unbedacht aus dem Tempel gejagt.
Am Kreuz hat er’s ja geniigend beklagt. .. .
Doch ihr Pfaffen habt die Kreuzigung nicht zu beklagen,
Euch hat sie reichlich eingetragen!

Und du, Fiirstprimas, hast uns blamiert,

Hast die unsterbliche Seele negiert,

Die Allmacht und Allgiite geleugnet.

Dass sich mir das nie wieder ereignet!

‘Gott ist nicht mehr so absurd-dogmatisch,

Sonst wird seine Fortdauer problematisch.

Auch er hat von Aufklarung profitiert,

Weil er sonst seine Kundschaft verliert!

Und hidlt er’s auch nicht mit den Atheisten,
(Denn niemand ségt sich selbst gern ab

Und schaufelt sich das eigne Grab!)

Thm wird oft mies vor solchen Christen,

Die mit deinen Argumenten komimen

Und ihm verscheuchen die letzten Frommen!
Drum frag ich: Glaubst du an unsterbliche Seele?
An Allmacht und Allgiite Gottes?? — Wihle!
Glaubst du nicht, dann gehérst du~ins Krematorium hin
Und feuerbestattet in Debreczin.

Dort kannst du der «ewigen Siithne» entflichen.



180 DER FREIDENKER

scher Vorbilder. Gemeinsam haben wir mit ihnen das Ver-
standnis fiir die diesseitige Welt und ihre praktisch-ethischen
Erfordernisse im Zusammenleben der Menschen. Gemeinsam
denken wir mit Aristoteles dariiber, dass nicht Furcht.vor
Strafe in einer anderen Welt uns zum sittlichen Verhalten
bewegen miisse, dass wir allein mit der Kraft eines guten
Gewissens unseren Erdenweg gehen sollen, «sans crainte et
sans espoiry, allein mit dem Grundsatz:

Tugend und die Menschheit ehren,
Sich und andere Liebe lehren,
Sei uns stets die erste Pflicht!

wie ein unbekannter Dichter sagt.

Aber iiber die ethische Tiichtigkeit des Aristoteles mogen
unsere ethischen Anschauungen hinaus in die Weite einer
grossen, weltumfassenden Humanitét fithren, die es ermog-
lichen wird, die Menschen in ihren verschiedenen Einzelab-
sichten zusammenzuschmieden zu einer Gemeinschaft, in der
das personlichkeitsbewusste, nach sittlichen Normen han-
delnde Individuum die soziale Gerechtigkeit verwirklicht ha-
ben wird. i

Auch das Verhéltnis der platonischen Tugendlehre zu den
ethischen Anschauungen, die dem Freidenkertum gemaéss
sind, wird uns in starkem Masse interessieren miissen; denn
Platon hat auf die menschliche Geistesgeschichte keine ge-
ringere Wirkung ausgeiibt als Aristoteles. Sie sind beide in
Vielem die Lehrer der europdischen Menschheit gewesen
bis auf den heutigen Tag.

Entsprechend ihrer metaphysischen Anlage kennt die
Lehre Platons zwei Eigenschaften, die die Tugend ausma-
chen. Die eine bezieht sich auf das Erdenleben und heisst
ebenfalls «Gerechtigkeity. In ihr ist sowohl das richtige Ver-
halten gegen andere als auch gegen sich selbst einbegriffen,
¢sie driickt eine vollkommen gekldarte und gereinigte Stim-
mung des Subjekts in bezug auf das praktische Leben aus».
Die andere Eigenschaft, die nach Platon notwendigerweise
zur Tugend gehort, ist die hohere Sittlichkeit («Heiligkeit»),
deren sich der Mensch zur Erlangung eines vollkommenen
Lebens im Jenseits befleissigen muss. Diese Eigenschaft be-
trifft das Verhéltnis zur «Gottheity.

Was die «erdgebundene Tugend, also die Gerechtigkeit,
anbetrifft, so findet sie ihr Betidtigungsfeld im Einzel- und im
Gemeinschaftsleben. Gerecht ist, wer den richtigen Einklang
zwischen sinnlichen Bediirfnissen, Affekien und Denken zu
finden und zu iiben weiss, aber auch derjenige, der sich im
Gemeinschaftsleben an die richtige Stelle stellt, die seinen
besonderen uud eigentiimlichen Fahigkeiten entspricht. Und
auch das Gemeinwesen selbst hat diese «Gerechtigkeity aus-
zuiiben, indem es jeden dort einsetzt, wo er das Beste im

Nr. 23

Sinne seiner personlichen Eignung zu leisten vermag. So hat
bei Platon selbst das Gemeinwesen, der Staat, eine ethische
Mission gegeniiber dem Individuum, das durch ihn, seine
feste und gerechte Organisation erst zur freien Entfaltung
seiner Tugenden kommt. Als Organisation der Sittlichkeit
verkorpert der wahre Staat gewissermassen die Idee des
<Guten» auf der Erde, er ist ein Gottesstaat, bedeutet Friede,.
Ordnung, Mass und dadurch — Gliickseligkeit.

Die platonische Ethik ist somit eng verbunden mit Pla-
tons Staatslehre. In beiden verkniipft sich der Begriff der
Gerechtigkeit mit der transzendenten Idee des Guten. Einen
besonderen Platz, der sich nicht ohne Schwierigkeiten ein-
schieben ldsst, beansprucht in diesem Zusammenhang die
«Heiligkeit», das richtige Verhalten gegeniiber dem Jenseits.
In der platonischen <«Gerechtigkeits ist deutlich das althel-

Jenische Ideal der Kalokagathia, des harmonisch durchgebil-

deten Menschentums, erkennbar, und auch von dem Person-
lichkeitsideal des Aristoteles entfernt sich Platon nicht allzu-
weit. Aber nun tritt bei Platon ein ganz neues Element in
die Tugendlehre ein, eben die «Heiligkeit.

Woher kommt dieser Begriff? Die Ansicht scheint recht zu
haben, nach der er ein Produkt der Verbindung platonischer
Spekulation mit jenen religids-asketischen Tendenzen ist, die
seit frither Zeit neben der hellenischen Naturreligion und der
Wissenschaft einhergegangen sind. So kniipft Platon an eini-
gen Stellen seiner Schriften das hochste Lebensziel, die Riick-
kehr der «Seeley in das Ideenreich, nicht an die irdische Ge-
rechtigkeit, sondern an die Askese als Reinigung des Korpers
von den irdischen Schlacken. Fiir den wahrhaft ethischen
Menschen darf es deshalb nur eines geben: Loslésung vom
Leibe und Hinwendung zum rein Geistigen und Uebersinn-
lichen. Denn fiir die Seele ist die Verbindung mit dem Leibe
eine Last und ein Ungliick, und alles sinnlich-korperliche
Stireben stellt sich dem Streben nach dem Géottlichen in den
Weg. Wahre Erkenntnis gibt es erst nach dem Tode. Der Tod
ist deshalb Erlésung von den Erdgebundenheiten, die fur
das wahre Seelengliick hinderlich sind. '

Das Verhialtnis der beiden platonischen Tugenden, der
«Gerechtigkeit> und der «Heiligkeit»> ist schwer zu bestimmen.
Man konnte sagen, das eine ist eine exoterische, das andere
eine esoterische Moral; die letztere sei nur bestimmt fiir eine
begnadete Minderheit, wihrend die erstere fiir die breite
Basis des biirgerlichen Lebens Geltung habe. In der Tat ist
diese «doppelte Moral» in dem Entwurf des Staates der konig-
lichen Weisen verwirklicht. Die obere, verantwortliche Schicht
des Riirgertums wird sich beiden Seiten der platonischen Tu-
gend widmen konnen, wéhrend die Mitglieder der unteren
Klassen sich_ vorwiegend praktischer Titigkeit hinzuwenden

Doch willst du dich auf Gotles Giite verlassen,

Dann kannst du dich gleich begraben lassen!

So spricht zu dir, verkiind es dreist,

(Es ist ja nur im Traum geschehen

Und nie wirst du mich wiedersehen!)

Den du verdunkelst, der Heilige Geist! P.T.

Literatur.

HEINRICH SCHMIDT: Mensch und Affe. Mit einem Nachwort von
Julius Schaxel. Urania-Freidenker-Verlag, Jena. Reich illustriert.
Kart. RM. 1.30, in Ganzleinen RM. 1.80, Vorzugsausgabe RM. 2.40.

Stammt der Mensch wirklich vom Affen ab? Diese Frage, einst-
mals im Streit um Darwin und Haeckel heiss wmstritten, hat in der
neuesten Zeit auch in der Oeffentlichkeit wieder erhohtes Interesse
und vielfache Erorterung gefunden, dank der aufsehenerregenden
neuen Funde fossiler Menschenreste. In der hierangezeigten wert-
vollen Schrift legt Professor Heinrich Schmidt vom Haeckel-Archiv
in Jena das Tatsachenmaterial, das der Frage und ihrer Beantwortung
zugrunde liegt, allen naturwissenschaftlich und weltanschaulich inter-
essierten Kreisen in knapper und doch vollkommen ausreichender
Weise vor. Nach einer interessanten Darstellung der geschichtlichen
Entwicklung der Frage «Von Moses zu Darwin und Haeckel» folgen
die Kapitel: Das Affengeschlecht, die Menschenaffen, die Affen der
Tertisirzeit, der Mensch der Eiszeit, Embryonen und Junge, die Blut-
probe, Schidel und Gehim, die Affenseele. In einem kurzen Schluss-

wort wird das Fazit gezogen: «Der Mensch stammt tatséchlich vom
Atfen ab, seine Herkunft ist nicht mehr zweifelhaft>. Das Nachwort
von Professor Julius Schaxel zieht die Linie weiter von der Natur-
geschichte der Menschen zu ihrer Gesellschaftsgeschichte.

Ein lebendig und klar geschriebenes Biichlein, das allen Lesern
Freude machen wird, nicht zuletzt durch das vorziigliche, in den
Text eingefiigte Bildmaterial. Da es unserss Wissens auch die erste
volkstiimliche zusammenfassende Behandlung des Mensch-Affe-Pro-
blems ist, sollte die Schrift in keiner Haus- und Gemeinschaftsbiichered
fehlen. Wir werden uns in einer spdtern Nummer nochmals ein-
gehender mit dieser neuesten Schrift Professor Schmidts befassen.

—s8.

Choral.
Wie schoén leucht’ uns der Morgenstern,
Seit Lug und Trug uns bleiben fern,
Wie ist er aufgegangen!
Erhellt ist nun die finst're Nacht,
Gebrochen allen Glaubens Macht,
Die einst uns hielt gefangen.
Lieblich,
Freundlich,
Schén und prichtig,
Gross und méchtig,
Reich an Gaben
Sind, die sich in Freiheit laben.
(Parodisch verfasst Ernst Weiss.)



Nr. 23

DER FREIDENKER 181

haben und hier das Ideal der irdischen Gerechtigkeit erfiillen
konnen. ) L

Uns Freidenker trennt, meine ich, vou der platonischen
Tugendlehre ein wesentlicher Abstand. Wir kennen den Be-
griff der hoheren Sittlichkeit (<Heiligkeit»), die allein Bezug
hat auf das Leben nach dem Tode, nicht. Wir sind nicht gute
Menschen um eines ewigen Lebens willen, sondern wir iiben
die Tugend um ihrer selbst willen aus. Nicht fithlen wir uns
abhangig von iibersinnlichen Versprechungen und Geboten
und sehen dem Leben wie dem Tode mit freiem Auge ins Ge-
sicht. Unsere Sittlichkeit ist eine von allem religiosen und
iibersinnlichen Beiwerk befreite Ethik. Das «Sittengesetzy gilt
fiir uns nicht, weil es «Gott> will, sondern weil das Gemein-
schaftsinteresse der Menschheit die Befolgung fordert und das
Bewusstsein von diesem Gemeinschaftsinteresse so tief in uns
gesenkt ist, dass wir unser eigenes Interesse damit identifi-
zieren und aus freiem Antrieb «sittlich handeln>».

So werden uns die Bestandteile der platonischen Tugend-
lehre angehen, die sich auf das titige Leben beziehen und die
es mit einer hohen Gerechtigkeit umgeben wollen. Auch bei
Platon wird der Blick des Ethikers gehemmt durch die natio-
nalen Schranken des alten Griechenland. Auch seine Tugend-
lehre kennt naturgemiss nicht die Weltweite, die unseren
ethischen Anschauungen entspricht. Aber als praktische An-
leitung, wie man sich im Sinne des Guten in Staat und Leben
zu bewegen habe, kann uns auch Platon neben Aristoteles
Sinn und Deutung geben.

Theorieen und Praktiken.

Die Kirche Roms hat wieder einmal ein Stiick Saison hin-
ter sich: Christ Konig, Allerheiligen, Allerseelen. Man konnte
versucht sein, zu glauben, dass die moralischen Fiinklein und
Kérnchen, die sich in den Feiertagsliturgien finden, ange-
spornt haben zu einem der Vollkommenheit nahekommenden
Gebaren def Gliaubigen und ihrer Leitung, dass man am Christ-
konigstag ein besonderlicher Nachfolger Christi habe sein
wollen. Und an Allerheiligen ein gelauterter Mensch. Und an
Allerseelen ein Beherziger von Todesgedanken.

Aber statt alledem sind Dome und Blitter, Kanzeln und
Redaktionen Orte und Werkzeuge einer wiisten Hetze gegen
Andersdenkende. Einer Hetze gegen Denkende iiberhaupt.
Einer Hetze gegen jeden, wenn auch noch so bescheidenen
Fortschritt. Einer Hetze gegen die vernunftgemiss fundierte
Wissenschaft und gegen die Vernunft selber nach dem be-
kannten Grundsatz: Credere quia absurdum, glauben, weil
es gegen die Vernunft ist. Nicht trotzdem, das sind veraltete
Forderungen, sondern weil, das geht aufs Ganze und ent-
spricht der aquinatisch-gtttlichen Frechheit.

Aber Rom ist nicht nur defensiv. Es greift an. Das Er-
kennen des unhaltbaren Veraltens der Lehrmaterialien en-
digt bei ihr mit der Erfindung von Neuem. Dazu kommt, dass
die Kirche Psychologin ist und den Wert der Ablenkung
kennt. Ablenkung des Denkens durch mystische Beschéftigung
desselben. Aber auch das Neue muss lebensfihig bleiben.
Darum muss iiber das Neue immer Neues berichtet werden.
Prinzipiell: Es muss etwas gehen.

Und so lesen wir denn im «Morgen» iiber die Mystikerin
Therese Neumann, dass sie in eine klinische Untersuchung
eingewilligt habe. Aber gemach, gemach mit der Freude, und
ebenso gemach mit der Besorgnis der Pfaffen und anderer
Interessenten. Weder Freude noch Aufregung ist am Platze,
denn es wird hinzugesetzt, dass die Untersuchung in losem (?)
Zusammenhang mit dem missionsdrztlichen Institut Wiirzbug
vorgenommen werde.....

Ich sage nicht, dass es traurig sei, solcherlei Zauber den
Leuten vorzusetzen, denn wer A sagt, muss auch B sagen,
Liige und Verschleierung gehdéren zusammen. Das eigentlich
Traurige liegt vielmehr darin, dass man das tun kann, dass es
noch nichi heller geworden ist in den Kopfen. Denn das ist

nicht «Morgen», das ist Nacht, tiéfstes, mittelalterliches Dun-
kel. Und dieses Dunkel wird grosser mit jeder neuen vati-
kanischen Erfindung. Wird grésser auch mit jeder Meldung
der «Kipay, diesem neuestens nachgewachsenen Zahn im Ge-
bisse der rémischen Wolfin. Diese Depeschenagentur kon-
trolliert auch die Nachrichten iiber Konnersreuth; damit ein
Bindeglied schaffend zwischen ihrem anfénglich osteuropii-
schen Wirkungsfeld und dem etwas kliiger sein wollenden
Westen. Analog diesem vollzieht sich in Deutschland die An-
biederung diktatorischer Pline an den Klerus und die mit
ihm einig gehende Regierung Schleicher-Papen, dem schlei-
chenden Papst.

Wir sehen auf der ganzen Linie den Gegensatz asketischer
Theorien und einer iiberaus diesseitigen Praxis, einer Praxis
der Herrschsucht und der Bevormundung, der Verdummung
und der gleichzeitigen Auswertung niedrigster und primi-
tivster Affekte der Gemiiter, die man endlich so weit hat, dass
sie zwar sehen, aber nicht sehen wollen. Und da glaubt man
noch, die Menschheit vorwérts bringen zu kénnen ohne Kampf
mit diesen finsterschwarzen Méchten, glaubt man noch allen
Ernstes. dass Konfession, selbst romische, etwas das offent-
liche Leben nicht Beeinflussendes sei. Und doch wird bei je-
der Gelegenheit, von Rundschreiben zu Rundschreiben bekun-
det, dass Welt und Menschheit nur Sinn und Berechtigung ha-
ben im Grade ihrer Beherrschung durch die Kirche Roms.
Wohltitigkeit, nicht katholische, wird als grundverfehlt hin-
gestellt, weil sie propagandistisch nicht Rom dienen kann.

«Anmutige Schritte, aber .nicht auf dem Weg», so nennt
man die ausserkirchliche Philanthrophie. Lichelnd wird abge-
tan, was Grosse und Grosste getan unter Aufopferung ihrer
selbst. Die Zeiten loyolanischer Inquisitionen haben nur ihr
Gesicht, nicht aber ihren Geist gedndert. Die Wolfin am Tiber
ist wachsamer denn je, eifersiichtiger denn je, gereizter denn
je und ihre Siuglinge zieren nicht nur das Stadtwappen der
alten Roma, sondern sie wirken als Diener des Systems zu
Tausenden in allen Teilen der Welt. Die Fiden dieses Wir-
kens findet man an den unvermutetsten Orten. Aber iiberall
zeigen sie den Gegensatz zwischen Theorie und Praxis, einer
Theorie der Moral und einer Praxis des Riickschrittes.

Sorgen wir dafiir, dass unsere Worte von einer damit iiber-
einstimmenden Praxis gefolgt sind. Das ist unser bestes und
reinstes Riistzeug im Kampfe um einen wirklichen Morgen,
der nicht nur imagindr einer Zeitung zum Aushingeschild
dient, sondern wirklichen Morgen kiindet, der mit dem Feuer
der aufgehenden Sonne das schwirzliche Gewdlk zerteilt und
die Zerknirschung armer, zertretener Gemiiter emporwandelt
zum freien Mule freier Menschen. Ernst Weiss.

Wer nicht héoren will, muss fiihlen!

Dieses Sprichwort mussten wir in unserer Jugend fast
téglich horen und bekamen die Folgen seiner Missachtung
oft genug zu fiihlen. Es ist jedoch seit geraumer Zeit aus den
Schulbiichern, wo es als Anekdote figurierte, verschwunden;
denn die moderne Padagogik hat erkannt, dass mit Ziichti-
gungen und Strafen wohl eine Erziehung erzwungen werden
kann, dass sie aber, sobald sie sich im Leben erproben soll,
volkommen versagt, ja bei einem ehrlichen Menschen ver-
sagen muss. Mit Giite und Liebe, mit Verstindnis fiir die
seelischen Veranlagungen des zu Erziehenden ist der Weg
zu wirklichem Erfolg weit sicherer und nachhaltiger.

Anders handelt noch die katholische Kirche, obschon auch
bier keine Regel ohne Ausnahme gilt. Nach wis vor verlangt
sie von - ihren Glaubigen blinden Gehorsam und einen wider-
spruchslosen Untertanengeist wie wir ihn héchstens noch in
der Kaserne vorfinden. Zur Bekriftigung dieser Behauptung
diene folgende Begebenheit, wie ich sie von Leuten aus dem
betreffenden Quartier gehort habe.

In Bern verlieren katholische Eltern ihr drei Monate altes
Tochterchen. Als Friihgeburt zur Welt gekommen, war seine



	Wie stehen wir zur Tugendlehre des Altertums?

