
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 18

Artikel: Klarheit der Begriffe

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 18 DER FR EIDENKER 139

weil man denselben bis jetzt immer nur mit halben
Massregeln auf den Leib rückt, statt auf internationaler, prinzipiell
begründeter Grundlage. Es handelt sich hier genau gleich, wie
beispielsweise bei Cholera oder Typhus, um eine sehr
gefährliche und schwere Infektionskrankheit. Bei der Bekämpfung

derselben muss daher auch die Allgemeinheit mithelfen.
Ohne eine gesetzlich obligatorische Anzeigepflicht aller Fälle
von Geschlechtskrankheiten ohne Ansehen der Person ist aber
in der Bekämpfung derselben kein Erfolg zu erwarten. Dabei
ist jede bewusste Uebertragung als strafbare Handlung, als

Körperverletzung zu ahnden. (In Deutschland seit einem Jahr
als Anklagedelikt Gesetz mit bis auf zwei Jahre Gefängnisstrafe.)

Besonders das letztere Moment würde mit einem
Schlag die Hochflut dieser "Krankheiten abdämmen und viel
mehr als alle die sogen, moralischen Ermahnungen nützen.
Wer geschlechtskrank wird, setzt nicht nur seine eigene
Gesundheit aufs Spiel, sondern gefährdet seine Mitmenschen und
vor allem auch seine Nachkommenschaft. Millionen von
Menschen müssen auf ein glückliches Familienleben verzichten,
weil sie in einem unüberlegten Augenblick, meistens vom
Alkohol umnebelt, ihre ganze Zukunft zerstört haben. «Um die
Leiden der Geschlechtskrankheiten und ihre Folgen zu schildern,

reichen keine Worte aus», sagt wiederum der oben schon

zitierte grosse Physiologe Abderhalden.
Aus dem Gesagten geht eindeutig hervor, was für eine

gewaltige Aufgabe den Jugenderziehern gestellt ist. Jedes Mädchen

soll sich bewusst sein, dass ihre Lebensaufgabe darin
besteht, eine gesunde Jugend auf die Welt zu stellen und jeder
Jüngling soll wissen, welche hohe Bedeutung ihm bei der
Erzeugung eines Nachkommens zukommt. Wie ungerecht geht
es dabei noch in der Welt zu. Wegen eines geringfügigen
Vergehens, das gesetzlich aber fassbar ist, wird ein Individuum
in der heutigen Gesellschaft verurteilt und boykottiert, während

ein notorischer Wüstling, welcher seine Frau und seine
Kinder in namenloses Elend stürzt, in allen öffentlichen Ehren
bestehen kann.

Soviel über diese Schädlinge, welche an der Wurzel der
Menschheit ununterbrochen nagen und ihre Gesundheit aufs
Gefährlichste bedrohen. Ich möchte nun noch kurz ein Thema
anschneiden, das einigermassen interessieren könnte. Es ist
die von Hahnemann in die Medizin eingeführte Homöopathie,
welche auch heute noch viele Anhänger zählt. Diese Kurme-
thode ist vor allem auf reiche, müssige, nervöse, eingebildete
und kritiklose Kranke eingestellt. Hahnemann ging von dem
Prinzip aus, dass man gegen eine Krankheit dasjenige Arzneimittel

verwenden müsse, welches eine andere möglichst
ähnliche künstliche Krankheit im gesunden Körper zu erzeugen
imstande sei. Dabei vernachlässigt er vollständig das eigentliche,

durch die zahlreichen Hilfsmittel der wissenschaftlichen
Untersuchungsmethoden zu ergründende Wesen der Krankheit
und hält sich ganz allein nur an die Symptome, er machte
daher auch niemals Sektionen.

Da bei dieser Methode der Einbildung ein grosser Spielraum

überlassen ist, so wird sie wohl nie mehr ganz von der
Bildfläche verschwinden. Sie enthält aber eine grosse
Gefahr, die darin besteht, dass da, wo ein rasches und
energisches Eingreifen des Arztes unbedingt erforderlich ist, durch
das Zuwarten auf die Naturheilung während der homöopathischen

Dauerbehandlung dies verpasst wird und so der
Patient aufs Schwerste in seiner Gesundheit bedroht werden
kann.

Damit bin ich am Schlüsse meiner Ausführungen angelangt.
Wenn die ganze Menschheit von einem hohen Verantwortlich-
keitsgefühl durchdrungen ist, so wird sie erkennen, dass
jedes Individuum nur dann glücklich sein kann, wenn die
Mitmenschen zum Leben auch über gute Bedingungen verfügen.
«Wenn jedes einzelne Individuum für körperliche und
geistige Gesundheit kämpft, dann muss auch der Staat, dadurch

gezwungen, die Rechte des ganzen Volkes auf Gesundheit in
vollem Umfange und mit grossen Mitteln wahren,» sagt wie¬

derum Professor Abderhalden in seiner prächtigen Broschüre
über «Das Recht auf Gesundheit». Die Fürsorge des Staates
erschöpft sich dann nicht mehr allein für Kranke und
Verbrecher, sondern er ist in die Lage gekommen, den körperlich

und geistig gesunden Menschen die Bahn für höchste Ziele
frei zu machen. Damit wird auch ganz von selbst der Gedanke
zum Durchbrach kommen, dass kein Volk mehr auf Kosten
eines andern gesunde Lebensbedingungen finden kann. Daraus

wird ein verfeinertes Rechtsgefühl und damit der wahre
Völkerbund hervorgehoben, dessen vornehmste Aufgabe es
sein wird, in allen Ländern ein Recht auf Gesundheit zu schaffen.

Damit sind auch die Kriege aus der Welt verbannt und
die Abrüstung ist eine komplete geworden. Dazu muss aber
der Egoismus der einzelnen Individuen, sowie derjenige der
Staaten in Trümmer gehen. Der Gedanke muss zum Durchbruch

gelangen, dass die Menschheit nicht aus Nationen
besteht, sondern eine einzige grosse Einheit darstellt. Ob der
heutige sog. Völkerbund in Genf dies erfasst hat, möchte ich
nach all dem, was man in der jüngsten Zeit von ihm gehört
hat, sehr stark bezweifeln; erinnert sei nur an die Komödie
der sog. Abrüstungskonferenz. Solange die Regierungen das

Monopol besitzen und nicht die Völker, denselben zu leiten,
ist es eigentlich nicht aufrichtig, von einem Völkerbund sprechen

zu wollen. Darum wird auch von demselben keine neue
Welt geschaffen und nur im alten Geleise weitergefahren. Die
Aussichten sind daher für die Zukunft keine in dem Sinn und
Geist, in dem es in der Welt vorwärts gehen könnte. Hoffen
wir auf die junge heranwachsende Generation, dass sie einmal

mit den senilen Regierungen und ihren versteinerten
Auffassungen abfahren wird, um eine schönere und bessere Welt
aufzubauen. — Dann ist auch die Frage der Hygiene und die
ihres Verhältnisses zum Tode einwandfrei gelöst.

Klarheit der Begriffe.
JH. Br.

Jakob Bührer hat recht, wenn er in seinem Aufsatz «Die
Schule im Greisenalter» (Volksrecht Nr. 198/199) von der
Schule sagt, dass sie kein Ziel habe, das aufs Ganze geht,
nämlich kein Ziel, das dem Leben einen Inhalt, einen Sinn
gibt und dass hierin die konfessionelle Schule besser dran
sei, wenn auch der Inhalt ihres Bildungsideals der Kritik
nicht standzuhalten vermöge. Damit soll nichts gegen die
Lehrerschaft gesagt sein, die sich um die geistige, gemütliche
und körperliche Bildung bemüht mit dem ehrlichen Willen,
harmonische Menschen heranzubilden. Sie leidet vielleicht am
meisten unter den Widerständen, die diesem Zielstreben im
Wege liegen und nicht weggeräumt werden können, solange
die Schule für den Staat, wie er jetzt ist, und für die Gesellschaft,

wie sie jetzt ist, erziehen muss. Was hilft alle
Friedenserziehung, wenn einige Jahre später der Staat dem jungen

Menschen die Mordwaffe in die Hand drückt? Welche
Früchte kann eine noch so wohlgemeinte und überzeugende
sozialethische Belehrung zeitigen, wenn hernach der junge
Mensch in den brutalen Kampf ums Dasein hineingestossen
wird!

Wenn die Schule der heutigen Gesellschaft der Forderung
«non scholae, sed vitae» — Nicht für die Schule, sondern fürs
Leben! — gerecht werden will, so muss sie das Kind anleiten,
wie es den Mitmenschen am besten einen Vorsprung
abgewinnt; selbst sittlich hochwertige Eigenschaften, wie
Gewissenhaftigkeit, Arbeitslust, Pflichttreue, auch Anlagen, Talente für
bestimmte Tätigkeitsgebiete werden zu Kampfmitteln für das

Ich gegen die andern; die Gesellschaftsordnung von heute
zwingt zu selbstsüchtigem Handeln.

Es wird aber keinem denkenden Menschen einfallen, diesen

Kampf des Einzelnen ums Dasein — der beim einen der
Kampf um einen möglichst günstigen Platz an der Sonne, beim
andern der Kampf gegen das Verhungern ist — als den wür-



140 DER FREIDENKER Nr. 18

digen Inhalt und den Sinn des Lebens zu erklären. Solange
die Menschen gegeneinander leben müssen, um leben zu können,

ist von einem Sinn des Lebens überhaupt nicht zu
sprechen. Das Leben bekommt erst einen Sinn, d. h. einen innern,
ethischen Wert, gewinnt die Bedeutung eines edlen und
beglückenden Zustandes, wenn die Menschen füreinander leben
können, das Dasein und Wirken des einen eine Förderung des
andern bedeutet, wenn also die Menschen wirklich sozial, d. h.

wirklich gesellschaftlich, eine Lebensgemeinschaft gegenseitig
sich erhaltender, unterstützender, fördernder Gesellschaftsglieder

geworden sein werden.

Die ethische Grundlage zu einer Erziehung in diesem Sinne
biete, sagt Bührer, erst der soziale Staat. Wir dürfen aber
niclit auf diesen warten, als ob er einmal blank vom Himmel
fiele, wenn wir nur hübsch Geduld haben; sondern wir müsT

sen sein Werden vorbereiten, wir müssen in den Kindern
durch das Mittel der Erziehung die Voraussetzungen schaffen,
unter denen er sich verwirklichen kann: das Verlangen nach
ihm wecken und auch den Willen, das Verlangen in wirkende
Tat umzusetzen.

Nach meiner Auffassung ist solches Zielstreben ein Streben

aufs Ganze, das dem Leben Sinn und Inhalt gibt. Und
wenn es auch heute noch unmöglich scheint, eine Erziehung,
besonders in der Schule, in diesem Sinne durchzuführen, weil
Staat und Gesellschaft auf gegenseitigen Kampf, nicht auf
gegenseitige Hilfe, eingestellt sind, so können wir doch das Bild
der «höhern Gesellschaft», die Bührer als das Ziel des sozialen

Staates bezeichnet, vorführen; wir können in der Schule,
in der Familie, in andern Lebensgemeinschaften die gegenseitige

Hilfe betätigen und auf diese Weise die Zahl der
Menschen mehren, die als Vorläufer jener ethisch höhern Gesellschaft

inmitten der heutigen Hochkonjunktur des gegenseitigen
Kampfes das grosse, schöne Erziehungsziel im Auge behalten
und auf dem Wege zu ihm sind.

Leider hat Jakob Bührer auch darin nur zu sehr recht,
wenn er sagt, dass wir «dank unserer Zivilisation aus
Halbwilden zu Ganzwilden geworden seien, was wir mit dem «letzten»

Weltkrieg unwiderleglich bewiesen haben». Wenn er aber

sagt, der Grund liege darin, «dass wir «die Religion», das Ziel
aufs Ganze abgeschafft haben», so trennen sich unsere
Gedankenwege, obwohl er, wie ich wohl verstehe, «Religion» nicht
als kirchlichen Dogmatismus auffasst, sondern damit eine

allgemein gültige, dem Leben jedes Einzelnen einen Sinn verleihende

Idee meint. Das ist christlicherseits die Idee «Gott —
Jenseits — Erlösung».

Nun ist es aber eine geschichtliche Tatsache, dass die
Menschen in den Jahrhunderten, wo sie religiös «aufs Ganze

gingen», die Religion als Sauerteig das Einzel- und das
Gesellschaftsleben durchwirkte, um kein Haar friedlicher, besser,
ethischer waren als heute. Kleine und grosse Kriege waren an
der Tagesordnung, Justizmorde um der einen grossen Idee
willen gab es zu Hunderttausenden (Inquisition), geringe
Unterschiede in der Erfassung der religiösen Idee führten zu

Massenniedermetzelungen (Waldenser, Hugenotten), und im
Wirtschaftsleben herrschte der Egoismus so gut wie heute.
Wenn der Weltkrieg alles Dagewesene seiner Art an
Vernichtungswut überbot, so liegt das nicht daran, dass die Menschen

infolge Mangels einer aufs Ganze gehenden Idee, einer
«Religion» roher, wilder geworden wären, sondern im Vorhandensein

einer ins Ungeheuerliche gesteigerten Vernichtungstechnik.

Hätte man zur Zeit der alten Eidgenossen Maschinengewehre

gehabt, so würde das kleine Häuflein von Sempach
zweifellos niedergemäht worden sein; müsste man heute noch

mit Hellebarte und Morgenstern zu Felde ziehen, wäre der
Weltkrieg eine Unmöglichkeit gewesen.

Auch der Behauptung Bührers, «das Freidenkertum des
Abendlandes, die Gottlosenbewegung der Bolschewiken seien
in Wirklichkeit religiöse Reformbewegungen», kann ich durchaus

nicht zustimmen. Die Freidenker wollen nicht die Religion

reformieren, d. h. umgestalten, erneuern, verbessern, son¬

dern ausschalten und etwas anderes an ihre Stelle setzen, wie
Bührer übrigens selber sagt: «Sie möchten den vor der Kritik
nicht standhaltenden überlieferten Gottesbegriff ersetzen durch
eine vernünftige, gemeinsame Zielsetzung.»

Dann führt Bührer weiter: «In Wirklichkeit könnten die
wahrhaft Religiösen (wozu Pfaffen und Stündler nicht gehören)

und die wirklichen Freidenker in geschlossener Front
marschieren. — Sie wollen beide den «Dienst am Mysterium»,
d. h., eindringen mit Verstand, Seele und Geist in das
Unbekannte.»

Auf die Gefahr hin, von dem Aufsteller dieser Behauptung

für einen «unwirklichen» Freidenker gehalten zu werden,
muss ich auch hier entschieden widersprechen; die Freidenker

wollen keinen Dienst «am Mysterium», sondern sie wollen
den Dienst am Leben, an der Menschheit; sie wollen das, was
Jakob Bührer einige Zeilen vorher sehr richtig gesagt hat:
den Gottesbegriff (also das Mystische!) ersetzen durch eine
vernünftige Zielsetzung. Und abermals wie Bührer selber sagt:
Das Ziel ist die höhere Gesellschaft, der geistig und ethisch
wertvollere Mensch. Das ist ein durchaus klares, reales Ziel.
Und wenn Bührer als Weg zu diesem Ziel «gegenseitiges
Hilfswerk» nennt, so gibt er damit einen realen, praktischen und
wertvollen Hinweis auf die Notwendigkeit der Zusammenarbeit,

der Förderung von Mensch zu Mensch, von Volk zu Volk,
aus der allein die höhere Gesellschaft und der höhere Mensch
hervorgehen können. Gewiss ist die Zukunft undurchsichtig
und wir stehen vor ungelösten Welträtseln, denen wir gerne
auf den Grund kämen. Allein wenn die Wissenschaft versucht,
die Welträtsel zu lösen und wenn wir uns ein Bild der
Zukunft machen, ein Bild der «höhern Gesellschaft» und uns
bemühen, dieser den Boden vorzubereiten (gegenwärtig in fast
hoffnungsloser Vorarbeit!), so ist das kein Dienst am Mysterium,

am Dunkeln, Geheimnisvollen, Verschlossenen, sondern
es ist bewusster Dienst am Seienden und Werdenden, an der
Gesellschaft, an der Menschheit, an der im hellen Tag stolien-
den Wirklichkeit.

In der Erstrebung eines gemeinsamen Zieles könnten die
wahrhaft Religiösen und die wirklichen Freidenker in einer
Front marschieren, sagt Jakob Bührer. Unter wirklichem
Freidenker versteht er vielleicht einen, der allem, was in
seinen Gesichtskreis tritt, unvoreingenommen gegenübersteht
und es im Wesentlichen zu erfassen strebt, also beispielsweise
nicht eine andere Lebensauffassung in Bausch und Bogen
deshalb ablehnt, weil es nicht die seinige ist. Ein wahrhaft
Religiöser ist für Bührer vermutlich ein Gläubiger, dem in der
Religion nicht das Dogmatische, sondern das Ethische das
Wertvollste ist. Allein darin sind die beiden Begriffe inhaltlich

nicht vollständig erfasst. Bezeichnend für den Freidenker
ist, dass er an Stelle des noch Unbekannten, Unerforschten
nicht ein Mysterium setzt, nicht sich mit phantastischen
«Erklärungen» über die Lücken des menschlichen Wissens
hinwegsetzt, also nicht «Gott» sagt, wo er mit seinem Verstand zu
Ende ist. Er baut sein Weltbild aus wissenschaftlichen
Erkenntnissen auf, er begründet seine Ethik im Leben, und für
die Pflege seines Gemütes und für gemütvolles Handeln bietet
ihm das irdische Dasein Anhaltspunkte genug, er braucht sich
nicht an Götter und Ueberwelten zu verlieren.

Ich bestreite nicht im geringsten, dass der wahrhaft
Religiöse so gut wie der «wirkliche Freidenker» als Ziel «die
höhere Gesellschaft» und den «geistig und ethisch wertvolleren

Menschen» anstrebt; aber ich bezweifle, dass die beiden
in ihrem Zielstreben in einer Front marschieren können, ganz
einfach deshalb, weil das Ziel des einen von dem des
andern grundsätzlich verschieden ist. Der Religiöse — d. i. für
unsere Verhältnisse der Christ — ist ein Gläubiger; er kommt
ohne mystische Vorstellungen nicht aus, zu allermindest
glaubt er an einen Gott, und er hält den Gottesglauben für die
grösster ja für die einzige sittlich wirksame Macht, wie man
z. B. in der «Neuen Zürcher Zeitung» immer wieder lesen
kann. Er glaubt auch an die göttliche ausgleichende Gerech-



Nr. 18 DER FREIDENKER 141

tigkeit, notgedrungen, denn ein Gott ohne dieses Attribut
könnte nicht sittliche Autorität sein. Der Religiöse, und
gerade der «wahrhaft» Religiöse, holt also seine sittliche

Begründung aus dem Mystischen, Unwirklichen, — der Freidenker

schöpft sie aus dem Leben. Der Religiöse erstrebt, weil

er einzig die übernatürlich begründete Ethik als wirksame

sittliche Macht gelten lässt, die Bildung des gläubigen
Menschen; der ist für ihn logischerweise der geistig und ethisch

wertvollere Mensch, und seine höhere Gesellschaft ist eine

Gesellschaft von Gläubigen, die, wenn es ihnen gut geht,

«Gott» dafür danken, im entgegengesetzten Falle sich in den

Glauben an die überirdische ausgleichende Gerechtigkeit
flüchten können. Ihr Blick geht also immer irgendwie
himmelan.

Der Freidenker lehnt die mystischen Lückenbüsser für die

fehlende menschliche Vollkommenheit entschieden ab. Im
Menschen, in der Menschheit selber liegt das Schicksal

begründet, alles Unheil und alles Glück. Mit diesem war es bis

jetzt nicht weit her; ein Strom von" Blut und Tränen bezeichnet

den Gang der Menschheit durch die Jahrtausende. Wenn

es je einmal besser werden soll, so muss der Mensch zur
Erkenntnis seiner eigenen Verantwortlichkeit für das «Schicksal»

gelangen.
Dazu muss er den Blick ins Leben versenken, muss den

Zusammenhängen zwischen Ich und Du, Hier und Dort, Heute

und Morgen nachspüren — im kleinen wie im grossen; er

wird herausfinden, dass alles Unheil aus der Selbstsucht

kommt, dass die Wohlfahrt des Einzelnen und der Gesamtheit

das Werk der gegenseitigen Hilfe .ist (wie auch Jakob

Bührer sagt) und dass die Hoffnung auf eine ausgleichende

Gerechtigkeit dem Werden der allgemeinen gegenseitigen

Hilfe, des allgemeinen Füreinanderlebens hindernd im Wege

steht. Der sittlich und geistig wertvollere Mensch, den das

Freidenkertum anstrebt, ist also doch verschieden von dem

des «wahrhaft Religiösen»; wenn aber die Ziele auseinanderliegen,

so kann man nicht vereint marschieren.

Heute gehört es zum guten Ton, irgend etwas Mystisches
ins Leben hinein zu geheimnissen, irgend etwas muss «Gott»

heissen (weil viele auch der «wahrhaft» Religiösen keinen
mehr haben und es nicht fassen können, dass sie ungläubig

geworden sind), und irgend etwas muss «Religion» heissen,

und weil man auch diese — eben auch den Glauben an ein

höheres, übersinnliches Wesen — nicht mehr hat, so nennt

.man etwas anderes, z, B. das Streben nach dem Guten, Wahren

und Schönen oder das Gefühl der Einbezogenheit und

Abhängigkeit im Weltganzen oder das Moralische Religion.
Wie gesagt, es gehört zum guten Ton, auch bei gelehrten
Herren. Wir Freidenker könnten uns bedeutenden Zuzug
sichern, wenn wir unserer Lebensanschauung den Namen

«Religion», vielleicht «weltliche Religion» zulegten. Aber wir tun
dies nicht, wir fassen das Wort Religion mit dem Begriffsinhalt

auf, den ihm Jahrtausende gegeben haben, wir sind

für Klarheit der Begriffe.

Der Gegner an der Arbeit.

Aus Deutschland.

Otto Henel, der Schriftleiter des «Sozialistischen Freidenker»,

richtet in der Septembernummer seines Blattes folgenden

Offenen Brief an den Reichskanzer,

den wir unsern Lesern zur Kenntnis geben, einesteils, um zu

zeigen, welch ungeheuerliche Hetze in Deutschland gegen das

Freidenkertum im Gange ist, andernteils als Zeugnis der
Unsicherheit und Angst, die trotz «Gottvertrauen» im pfäffischen
Lager angesichts der starken Freidenkerverbände herrscht.

Herr Reichskanzler!

Ihre Regierung setzt die von der Regierung Brüning
begonnene Uebung fort, in Ankündigungen, Erlassen und
Gesetzentwürfen die im deutschen Volke nebeneinander
bestehenden Weltanschauungen als christlich und gottlos besonders

hervorzuheben. Und zwar mit dem deutlich erkennbaren
Endziele, die gottlose, das heisst die freidenkerische
Weltanschauung als kulturwidrig hinzustellen, die christliche
Weltanschauung aber als angeblich kulturfördernd noch mehr zu
schützen, als das mit grosser Bevorzugung bisher schon
geschieht. Beweise für die angeblich höhere Kulturwürdigkeit
der christlichen Weltanschauung gegenüber der freidenkerischen

sind bisher nicht vorgelegt worden und werden auch
nicht vorgelegt werden können. Ihnen als Staatsmann mag
das auch nicht notwendig erscheinen, denn gerade als Staatsmann

wissen Sie, dass Weltanschauungsfragen in politisch
bewegten Zeiten leider zu Machtfragen gestempelt werden,
zumindest vom Besitzer der Macht. Darum soll an dieser
Stelle auch nicht erörtert werden, dass die schöpferischen unter

den bedeutendsten Geistern der deutschen Geschichte nicht
gläubig im kirchlichen Sinne waren, es braucht auch hier
nicht bewiesen zu werden, dass der grössere Teil des
deutschen Volkes zwar noch der Kirche angehört, aber mit
Leichtigkeit eines nichtchristlichen Lebenswandels überführt werden

könnte. Sie, Herr Reichskanzler, sollen in diesem Briefe
nur darauf hingewiesen werden, dass die von Ihnen beliebte
Bevorzugung der christlichen Weltanschauung deren Bannerträger

zu einer Masslosigkeit ihrer Propagandamethoden
verleitet, die nur noch im blinden Fanatismus gewisser radikaler
politischer Parteien ein Gegenbeispiel findet. Als ein
Schulbeispiel für die Hetze, die von Christen betrieben wird gegen
alle, die von ihrem verfassungsmässig garantierten Menschenrechte

Gebrauch machen und aus der Kirche austreten, sei
Ihnen ein Artikel unterbreitet, der in der Zeitschrift «Die
Vorschau» steht, herausgegeben von dem katholischen Verlag
J. Kösel & Fr. Pustet, München. Unter dem Titel «Die
russische Gottlosenbewegung» wird da über die Freidenker im
allgemeinen gesagt:

«Wer sich den Namen eines «Gottlosen» beilegt, will damit
sagen, dass er ein Mensch ohne Gott, ohne Gottesglauben sein
will. Im deutschen Sprachgebrauch hat das Wort «gottlos» den
Nebenbegriff von etwas Schimpflichem, genau wie im Russischen,
wo der Gottlose und der Ruchlose, der Gewissanlose mit demselben

Wort «Besboshnyi» gebrandmarkt wird. So ist mit dem Worte
«Gottloser» schon das Verbrecherische angedeutet, das darin
liegt, dass ein Mensch die Hand gegen Gott erhebt; es ist damit
auch schon auf die Folgen der Gottesleugnung hingewiesen, nämlich

darauf, dass der Gottlose, weil er Gott nicht anerkennt, zu
jeder Untat fähig ist.

Die Erkenntnis dieses verbrecherischen Untertones, der im
Wort «gottlos» nach altem Sprachgebrauch liegt, hielt früher lie
Leugner Gottes ab, sich offen als «Gottlose» zu bekennen; sie
nannten sich lieber «Atheisten» und bemäntelten damit lern
Volke gegenüber noch irgendwie die Gewissenlosigkeit ihres
Tuns. Die sich heute schon mit Absicht und Ueberlegung .'Gott¬
lose» nennen, tun es deshalb, um die gröbere und rücksichtslosere
Form ihres Kampfes gegen alle Religion auch schon in der
Namensnennung zu deklarieren.

Dass Staat und Kirche in Deutschland mit allen ihnen zur
Verfügung stehenden Machtmitteln gegen die erklärt propagierte
«Gottlosigkeit» einschreiten müssen, ergibt sich aus dem
Verbrecherischen dieses Tuns, dem es nicht nur darum geht, die
Religion, sondern mit ihr die Grundlagen aller gesellschaftlichen
und staatlichen Ordnung zu bekämpfen. Dieser Kampf wird in
Deutschland seit Jahr und Tag mit einer unverhüllt auftretenden,
unsagbaren Schamlosigkeit geführt; der Kampf gegen Kirche
und Staat bedient sich auch bei uns schon aller nur denkbaren
agitatorischen Formen in Wort und Schrift, in Fiton und Theater;

er wird mit offener Brutalität oder mit versteckter Bosheit,
in weitverzweigten Organisationen oder von Mensch zu Mensch
betrieben. Die Gefahren, die aus dieser Bewegung für unser ganzes

öffentliches Leben, für Familie und Gesellschaft in gleich
verheerendem Ausmasse erwachsen, sind schoa riesengross
geworden, und die Notwendigkeit zur Abwehr verstärkt sich von
Tag zu Tag.


	Klarheit der Begriffe

