
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 16

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1-22 DER FREIDENKER Nr. 16

_- wir .Jreideuker nicht etwa den religiösen Katechismus durch
einen ethischen Katechismus ersetzen wollen.

Der Name «Ethikunterricht» ist uns auch nur durch
unsere Gegner aufgedrängt worden, welche behauptet haben, dass
sich Moral nur dxirch Religion begründen lasse. (Als ob nicht
Moral schon vor der Religion bestanden hätte, wie die Lehren
des Konfutse beweisen!) Ist einmal das religiöse Vorurteil
überwunden, dann werden wir auf das Wort kein Gewicht mehr
legen und uns mit der bescheideneren «Lebenskunde»
begnügen.

Vorläufig haben wir alle Ursache, im Ethikunterricht den
Gegensatz zur religiösen Moral scharf herauszuarbeiten. Das

haben schon die Vorkämpfer auf diesem Gebiete klar erkannt.
So sagte z. B. Döring in seinem «Handbuch der menschlich-natürlichen

Sittenlehre für Eltern und Erzieher» (Stuttgart 1899) :

«Die religiöse Sittenlehre leidet zunächst unter dem grossen

Uebelstande der Vielheit der religiösen Gemeinschaften,
der Religionen, Kirchen, Konfessionen, religiösen Richtungen
und Parteien, die sich gegenseitig verwerfen und verketzern.
Die gegenseitige Nichtanerkennung der Religionsparteien muss
auch das Ansehen der auf so widersprechende Glaubenssätze

gegründeten Sittenlehre erschüttern.»
Aber auoh, wenn wir uns auf die Bibel beschränken, so

ergibt sich die Unzulänglichkeit der religiösen Sittenlehre
sowohl aus dem Inhalt als auch aus der Unvollständigkeit der
darin enthaltenen sittlichen Vorschriften.

Schon der «.Sündenfall» wirkt auf das kindliche Gemüt
verwirrend und irreführend. Gott hat den ersten Menschen
verboten, vom Baume der Erkenntnis des Guten und Bösen zu
essen. Wir wollen von der dem Verstand des Kindes fernliegenden

— als unpädigogischen — abstrahierenden Symbolik absehen,

welche die Erkenntnis zu einer Baumfnucht macht, die
man essen kann. Das sittlich Bedenkliche des ersten göttlichen
Verbotes liegt darin, dass die Erkenntnis des Guten und Bösen

durch die biblische Erzählung als verwerflich hingestellt ¦

wird, während wir diese Erkenntnis vom Standpunkt eines

natürlichen Ethikunterrichtes gerade als notwendige Vorbedingung

des sittlichen Handels anfordern.
Das Gegenargument, dass Gott nur den Gehorsam der

ersten Menschen prüfen wollte, wird durch den Wortlaut der
biblischen Erzählung selbst widerlegt.

Noch schlimmer aber wird die Sache, wenn wir die Schwere
und Art der Strafe betrachten, welche Gott über diesen ersten
Fehltritt der Menschen verhängt hat: die Austreibung aus dem

Paradiese und die Verhängung der Sterblichkeit erscheint nach

dem Wortlaut der Erzählung mehr als die Rache eines um
seine Vorrechte besorgten Gebieters, denn als die gerechte lund

dem Masse des Vergehens angepasste 'Vergeltung für das

begangene Vergehen.

Feuilleton.
Friedrich Nietzsche.

(Gestorben 25. August 1900.)

Von W. H. Sollberger, Genf.

Friedrich Nietzsche, der grosse freigeistige Philosoph und Denker,

wurde anfänglich kaum beachtet, dann fast allgemein
abgelehnt, immer heftiger umstritten und in Ja und Nein tausendfältig
missverstanden, masslos gepriesen, massilos angefeindet. Er muss

zwar heute auch von seinen grössten Feinden, den Christen, als

einzigartige geistige Erscheinung bestätigt werden. Glücklicherweise

gibt es heutzutage viele, die ihn nach seiner Ganzheit und seiner'
einsamen Grösse begreifen lernten. Wir freien Geister haben zu ihan

den Abstand bekommen, der nötig ist, um ihm gerecht zu werden.
Ferner sehen wir, was seine Zeitgenossen niclit sehen konnten und
seine Gegner heute noch nicht sehen wollen, dass seine Ideen, gleichviel,

ob sie uns im einzelnen richtig erscheinen, sich zu einem
vollkommen in sich gerundeten und logischen Weltbild zusammenschli
essen. Solche Weltbilder zu schaffen, ist die eigentlichste Aufgabe
schöpferischer Philosophie, die ihrem Wesen nach mit grosser Dichtung

und Kunst aufs tiefst: verwandelt und eigentlich nur in ihren
Mitteln von ihr verschieden ist. Man hat oft darüber gestritten, ob
Nietzsche ein Denker oder ein Künstler sei. Er war in seinen höchsten

Augenblicken beides zugleich. Aber im ganzen überwiegt doch

Vollends unerträglich aber wird die Erschütterung des
sittlichen Bewusstseins beim Kinde, wenn es erfährt, dass die
Strafe sich auf die gesamte Nachkommenschaft erstreckt. Die
Vorstellung einer «Erbsünde» und einer «Erbschuld» ist
unvereinbar mit unseren menschlichen Moralbegriffen, die
verlangen, dass bei allen Verbrechen Schuld und Sühne in ein
angemessenes und nur den Sünder allein treffendes Verhältnis
gesetzt werden.

Die Art der göttlichen Strafe erinnert an die Blutrache
eines kannibalistischen Zeitalters, die unserer zivilisierten
Epoche gänzlich fremd geworden ist und umso befremdlicher
wirken muss, weil doch Gott in seiner Allwissenheit den ganzen

Verlauf vorausgesehen hat, den er nun trotz seiner angeblichen

Allgüte so brutal beurteilt.
Aber auch die Art der Strafe muss sittlich verwirrend

wirken. Denn das behaglich Nichtstun im Paradiese erscheint uns
heute als höchst unmoralisches Vorrecht feudaler, klerikaler
und kapitalistischer Schmarotzer der menschlichen Gesellschaft,
während wir den «Fluch» der Arbeit im Schweisse des
Angesichtes als erstes soziales Gebot menschlicher Pflichterfüllung
gegenüber der Gemeinschaft auffassen. Auch widerspricht es
dem Grundgebot sozialer Gleichberechtigung, wenn die Bibel
für das Verhältnis von Mann und Weib verkündet: «Er soll
dein Herr sein!» (Forts, folgt.)

Die Bluthochzeit der Bartholomäus¬
nacht.

Zum 360. Jahrestage eines religiösen Massenmordes.

Im Namen des allgütigen und allbarmherzigen Gottes wurden

von der Kirche direkt oder indirekt mehr Menschenleben
vernichtet, als durch alle Kriege auf der Erde. Von dei
«Bekehrung der Heiden» angefangen (siehe Spanier in Mexiko)
über die Ketzerverfolgungen und die Inquisition bis zu den
Reformationskämpfen türmen sich Berge von Leichen und weit
wertvollere Märtyrer sind den Verfolgungen der Kirche
erlegen als jene, die von ihr zu Heiligen gemacht wurden. Und
aller Mittel bediente sich die Kirche: Politik, Klassenjustiz,
Rechtsbeugung, Verrat und Treubruch, List und offene Gewalt
vereinen sich, um ihr zum gewünschten Ziele au verhelfen. So

war sie auch die Urheberin jenes Mordwerkes, das unter dem
Namen der Bartholomäusnacht seine herostratische Berühmtheit

erreichte, jenes Mordwerkes, das man schauernd das

grösste Verbrechen der Weltgeschichte nennt.
Auch in Frankreich war im 16. Jahrhundert die Reformation

eingedrungen und hatte zuerst die oberen Gesellschaftsklassen

ergriffen. Das Volk war zufolge mangelnder Aufklä-

der Denker, der die Welt begrifflich zu erfassen sucht, den Künstler,

der sie anschaulich darstellt.
Wenn wir Nietzsches Leben überschauen, haben wir den

Eindruck einer beständig wachsenden Helle, die sich zuletzt bis zu einer
blendenden, dem Auge kaum noch erträglichen Grelligkeit steigert.
Er ging nicht, wie etwa Schopenhauer, von einer intuitiv erfass-
ten Grunderkenntnis aus, die ihr Licht gelassen weiter durch alle
Bereiche des Daseins strahlt, sondern seine letzte Erkenntnis .stand
erst am Ende des Weges, auf sie bewegte er sich zu, in einem steilen

Aufstiege, bis er sich ihrer bemächtigte, genau in dem Augenblick,

da seine Kraft erschöpft war und er zusammenbrach. Sein
herrliches Wort: «Trachte ich nach dem Glück? Ich trachte nach
meinem Werk!» ist an ihm in tragischer Weise wahr geworden. Er
hat sein Leben bis zu seinem letzten Blutstropfen buchstäblich an
sein Werk verschenkt. Und das spürt man auch, spürt das
Eigentümliche dieses Prozesses, das er selbst in dem Vers mit der Upber-
scbrift «Ecce hojno» fasste:

Ja, ich weiss, woher ich komme!
Ungesättigt gleich der Flamme
Glühe und verzehr ich mich.
Licht wird alles, was ich fasse,
Kohle alles, was ich lasse,
Flamme bin ich sicherlich.

Dieser Mann, der das bekannte, stand Zeit seines Lebens unter

dem Zwang seines Erkenntnisdranges, ihn regierte das innere
Muss, er wurde getrieben und geführt von der Aufgabe, die ihm



Nr. 16 DER FR EI DENKER 123

rung und Unbildung in den Händen dei- Pfaffen und Mönche,
das regierende Herrscherhaus der Valois glaubte der Stütze der
Kirche (die ja immer auf Seite der Herrschenden stand und
steht) nicht entbehren zu können. Schon ein Jahrzehnt lang hatten

Ansichtssendungen aus der Hölle in Form von flammenden

Scheiterhaufen die Bekehrung der Ketzer versucht, Henker
an ihnen ihr blutiges Handwerk verrichtet, aber vergebens. Den
Reformierten, die man Hugenotten nannte, war in der Person
des Admirals Coljgny ein starker Führer erstanden und so sah
sich der Hof nach dem dritten Hugenottenkrieg gezwungen,
im Jahre 1571 zu St. Germain en Laye mit den Protestanten
einen heiligen Religionsfrieden zu schliessen, in dem Amnestie
und vollkommene Religionsfreiheit zugesichert wurden. Dieser
Friede sollte für ewige Zeiten und als unverbrüchlich gelten!
Um das Vertrauen der Hugenotten zu gewinnen, sollte einer
ihrer Führer, der Prinz Heinrich von Navarra, mit einer
Verwandten des Königshauses, Margarete von Valois, vermählt
werden. Zu dieser Hochzeit wurden Coligny und die übrigen
Führer der Reformierten «unter des Königs Schutz und Wort»
nach Paris eingeladen. Coligny, obwohl gewarnt, folgte mit vielen

anderen der Einladung, es wurde ihm ein Quartier
zugewiesen und in diessen unmittelbarer Nähe auch die übrigen
Gäste untergebracht.

König von Frankreich war Karl IX., in Wirklichkeit aber
regierte dessen Mutter, Katharina aus dem berüchtigten Ge-
schlechte derer von Medici. Sie war eine fanatische Katholikin
und doch hatte sie der Versöhnung und sogar der dieselbe
besiegelnden Hochzeit zugestimmt. Ein schauerlicher Hintergedanke

erfüllte sie: zur Hochzeit werden die Hugenottenführer
geladen, unter ihnen ihr persönlicher Feind Coligny, dessen
Einfluss auf ihren Sohn ihr längst im Wege stand, sie alle werden

in Paris beisammen sein!
So ward die Vermählung Heinrichs und Margarethens am

18. August 1572 in Anwesenheit Colignys und der übrigen Führer

der Reformierten glänzend gefeiert, aber es musste doch
schon etwas von dem teuflischen Vorhaben Katharinas
durchgesickert sein, denn unter den Katholiken ging ein Flüstern,
dass nach dem Hochzeitsweine Blut fliessen werde.

Am 22. August wurde auf Coligaiy ein Attentat verübt, ein
Schuss zerschmettErte ihm den Zeigefinger der rechten Hand
und verwundete ihn noch am linken Arm. Als der König
davon hörte, besuchte er ihn und Coligny, wohl wissend, wem
er den Anschlag zu verdanken habe, versuchte, auf Karl
einzuwirken, dass er sich von dem unheilvollen Einflüsse seiner
Mutter freimache. Katharina erfuhr davon und fürchtete nicht
nur, dass die Hugenotten gewarnt seien und ihrem Anschlage
entgehen könnten, sondern sah auch ihre Herrschaft über den
König bedroht, weshalb sie beschloss, den geplanten Gewalt-

Schicksal war, wie jeder Held. Und so ist seine heroische Lehre das

getreue Abbild seines heroischen Lebens; selten war einer so
einheitlich in dem, was er lehrte und lebte. Immer strömte ahm, was er
schrieb, aus der ganzen Fülle seiner jeweiligen Existenz heraus.
Schon seine erste Schrift «Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste
der Musik» beruht ganz auf persönlicher Erfahrung. Der Kampf
des appollinischen und des dyonisischen Elementes konnte und
kann nur klar erfassen, wer ihn in sich selbst erlebt hat. Womit
sich Nietzsche befasste, alles diente ihm zu einer Auseinandersetzung

mit dem eigenen Ich Seine Schriften über Schopenhauer und
Richard Wagner klärten ihm die eigene Stellung zu diesen
Lehrmeistern, und eben dadurch machten sie ihn von ihnen frei. Seine

folgenden grösseren Werke (Menschliches, Allzumenschliches,
Morgenröte, Die fröhliche Wissenschaft) lösten ihn mehr und mehr aus
affler Verstrickung in überkommenen Urteilen und Vorurteilen und
Messen ihn seinem zentralen Werke entgegen greifen: «Also sprach
Zarathustra». Dieses Werk ist die denkbar gewaltigste und
stürmischste Bejahung des Lebens, sie bejahte alles und sei es selbst
das Böse, was dieses Leben höher treiben kann, wie es alles
ablehnt, was es in seinem Schwünge hindert und mindert. Hier tritt
an die Stelle des Gegensatzes «Gut und Böse» zum erstenmaie der
andere «Gut und schlecht». Ein neues Ziel wurde aufgestellt, das in
seinen Forderungen von unerbittlicher Strenge ist. Der Gedanke des
Uebermenschen ist kein Produkt der Ueberheblichkeit, die sich in
ihren eigenen Vorzügen formt, wie es viele Gelehrte (hauptsächlich
die Theologen) mit Vorliebe schildern, sondern ganz im Gegenteil

streich gegen die Hugenotten ungesäumt zu führen. Nach einer
Beratung mit ihren hervorragendsten Anhängern, Heinrich von
Guise, dem fanatischen. Marschall Tavannes, den Herzögen von
Anjou, Nevers, Anguleme,. dem Grafen von Retz und dem
Grossiegelbewahrer Birague wusste sie mit deren Hilfe ihren
Sohn zu überzeugen, dass die Ketzer ihn um Thron und Leben
bringen wollen, so dass er in aufflammendem Jähzorn den
Befehl zum schmachvollen Bruch des ewig unverbrüchlichen
Friedens, den Befehl zu einem Massenmorde unterzeichnete, der
nicht seinesgleichen hat in der Geschichte der Religionskämpfe.

Unter dem Volk wurde die Nachricht verbreitet, dass die-
Hugenotten Paris in Brand stecken und den König ermorden
wollen, Waffen wurden ausgeteilt, Truppen zusammengezogen
und die Stadttore geschlossen.

'

Coligny lag im Bette, als eine Schar Bewaffneter eindrang,
der Söldner Besme durchbohrte ihn mit seinem Sehwerte und
noch lebend wurde er durch ein Fenster auf die -Strasse
gestürzt, wo der unten wartende Guise zynisch meinte, dass das.
ein guter Anfang sei. :. •

• Durch die friedliche Nacht dröhnt ein Schuss, die Artillerie
der Geistlichkeit, wie Kaiser Josef II. von Oesterreich die

Glocken genannt hat, setzt ein und auf dieses Zeichen hin dringen

Soldaten und Pöbel mordend und plündernd in die
Wohnungen der fremden und einheimischen Hugenotten ein. Die
unglücklichen Opfer religiöser Unduldsamkeit werden aus den
Betten gerissen und ermordet, wer auf die Strasse entkam,
wurde von den Fenstern aus erschossen oder fiel dem aufge--
staehelten Volke in die Hände, die Leichen stauten sich in der
Seine, die vom Blute der Getöteten eine rote Farbe angenommen

hatte. Unbeschreibliche Greuel wurden an den Frauen verübt,

Männer lebendig verbrannt und 800 in die Gefängnisse
geflüchtete Hugenotten wie Raubtiere mit Keulen erschlagen.
Ein Goldschmied rühmte sich, mehr als 400 Ketzer vom Leben
zum Tode gebracht zu haben.

Im Louvre (dem Schlosse), wo adelige Hugenotten zu Gaste

waren, wurden diese zum Spiessrutenlaufen gezwungen und
verbluteten unter den Hellebarden der Schweizer. Am Balkon
oben standen der König und seine Mutter und sahen den
Greuelszenen wie einem Schauspiele im Theater zu. Als Karl
am nächsten Tage durch die Strassen von Paris ritt, wichen
seine Begleiter vor der zerfetzten und halbverbrannten Leiche
Colignys, die schon in Verwesung überzugehen begann, zurück,
der König aber sagte voll Hohn: «Ein toter Feind riecht immer
gut. Seine fromme Mutter aber trieb mit ihren Hoffrauen
Mutwillen an nackten Männerleichen.

Das Morden blieb nicht auf Paris beschränkt, es fand in
den Provinzen seine Fortsetzung, so dass schliesslich mehr als

ein Ziel, das mit Anspannung aller Kräfte erreicht werden soll. Um
dieses Zieles willen verwarf er das Mitleid, denn es macht den
Menschen schwach, auch gegen sich selbst. Um dieses Zieles willen pries
er den Willen zur Macht, der noch schärfer anspornt als der Wille
zum Leben. Um dieses Zieles willen zerbrach er die «alten Tafeln»
und stellte neue auf, die die «Auserwählten» unter eine viel
stärkere Verantwortlichkeit stellen. Es liegt auf der Hand, dass eine
solche Lehre leicht missverstanden und missbraucht wird. Nietzsche
hat selbst in mehreren Werken (Jenseits von Gut und Böse, Zur
Genealogie der Moral) die Begriffe zu vertiefen und zu erläutern
übernommen.

Er kannte die Gefahr seiner Lehre, an der er schliesslich selbst
zerbrach. Aber sie musste einmal gedacht, bis zu Ende gedacht werden.

Es war eine ungeheure, eine wahrhaft übermenschliche
Aufgabe. Nietzsche hätte sie nicht leisten können, wenn er sie nicht als
Schicksal empfunden hätte. In seinen Aufzeichnungen kann man
immer und immer wieder lesen, dass ein Gedanke ihn plötzlich
«überfiel». «Man hört, man sucht nicht, man nimmt, man fragt nicht,
wer da gibt, wie ein .Blitz leuchtet ein Gedanke auf, mit Notwendigkeit,

in Form ohne Zögern, ich habe nie eine Wahl gehabt.» (N.)
Vorgänge dieser Art sind nicht mit gemeinem Mass zu messen,

sie haben durchaus die Notwendigkeit eines Naturphänomens. Aber
es begreift sich wiederum, dass auf solche Art gewonnene Erkenntnisse

jedem andern zunächst schwer fassbar sind.

Nietzsche geriet mit jedem Schritt auf seinem Wege in immer
tiefere Vereinsamung. Seine Freunde fielen von ihm ab, er fand



124 D Eil FREIDENKER Nr. 16

30,000 Menschen -im Namen Goltes getötet und gemartert
wurden.

Und was sagte der Papst dazu? Verdammte er diese Schändung

des Katholizismus, diesen Massenmord im Namen der
Kirche? Papst Gregor XIII. veranstaltete anlässlich dieser zur
grösseren Ehre Gottes unternommenen Ketzervertilgung grossartige

Dankprozess'ionen und Hess Münzen zu ihrem Andenken
prägen! Eduard Stein.

Hygiene und Tod.
Von Dr. med. Limacher, Bern.

(Fortsetzung.)

In direktem Gegensatz dazu steht der Beruf der Aerzte,
deren Mehrzahl vor Erreichung des 60. Lebensjahres mit Tod
abgeht. Nur ganz wenig, Aerzte erreichen eine hohe Altersstufe,

so etwa Yi % ein Alter von 90 Jahren, während bloss
3J4 % 80 Jahre alt werden. Dieses Resultat ist in Anbetracht
des anstrengenden Berufes und der mannigfachen Gefahren
für Leben und Gesundheit, denen dieser Beruf ununterbrochen
ausgesetzt ist, leicht zu verstehen. Daran durfte auch das
Publikum etwas denken, das sehr oft die Leistungen seriöser
Aerzte geringer bewertet als den Hokuspokus von Schwindlern

nichtreligiöser und besonders auch religiöser Herkunft.
(Gehen wir weiter und betrachten die Verhältnisse bei den

Berufskategorien, welche die körperliehen Kräfte in Ansprach
nehmen. An der Spitze derselben stehen Pächter Gärtner,
Land-, Feld- und Forstarbeiter, Fischer und Schiffer. Dann
folgen in aufsteigender Linie Kaufleute und Krämer, dann Dienstleute,

Maurer, Gerber und Fellhändler, Zimmerleiute,
Seifenfabrikanten, Schuhmacher, Schneider, Schreiner, Schlosser,
Schmiede, Sattler, Kürschner, Bierbrauer, Bäcker, Müller, Metzger,

Friseure, Hutmacher, Buch- und Sleindruoker,
Kupferstecher, Maler, Buchbinder, Kutscher, Stallknechte, Eisenbahnarbeiter,

Wirte und Kellner, dann Polizisten, Steinhauer, Schriftsetzer,

Weber, Bergleute, Näherinnen, Taglöhner und zuletzt
Arbeitslose, denen die Krüppel und Kranken aller Art
zuzuzählen sind. Eingehender auf alle diese Berufsarten einzutreten
hat keinen Wert, indem alle von uns wissen, welchen speziellen

Schädigungen dieselben ausgesetzt sind, man denke nur
an die "Wirte und ihre unhygienische Lebensweise etc.

An einer Kategorie von Menschen dürfen wir aber nicht
vorübergehen, es sind die Bewohner von Armenhäusern,
Arbeitshäusern und Gefängnissen. Letztere mit ihrer in der Regel

sehr schlechten Lufterneuerung' und ihrem Mangel an
Reinlichkeit neben dürftigster Verpflegung nennt Prof. Bartels mit
vollem Recht : «Mördergruben und Schandflecke für die Mensch-

keineu Widerhall; er war so wenig «zeitgemäss», dass er mit seinem
18. Werke keinen Verleger mehr finden konnte. Erst später, als er
schon zusammengebrochen war, begann man das Ganze seines Werkes

zu übersehen, erst jetzt konnte man es aus sich selbst heraus
begreifen.

Heute weiss man, dass er ein Einziger war. Im einzelnen ein

Anreger ohnegleichen. In manchen seiner hingeworfenen Bemerkungen

stecken ganze zukünftige Werke. Aber über alle Anregungen
hinaus, als Totalerscheinung, hat Nietzsche auf eine Generation

gewirkt, war Prüfstein und Vorbild durch die Radikalität und Un-

bedingtheit seines Denkens und duroh die Präzision seines Stils.

Nietzsches Werke sind keine Kost, an der man nur naschen darf,
-obwohl die aphoristische Form der meisten dazu verführt, wie die
hymnische des «Zarathustra». Man kann ihn nicht auf geflügelte
Worte ausplündern, und es ist deshalb durchaus verfehlt, vom
Einzelnen auf das Ganze zu schliessen. Nichte ist bemühender, als wenn
irgend ein kümmerlicher Geselle bei möglichst unpassender
Gelegenheit zitiert: «Du gehst zu Frauen? Vergiss die Peitsche nieht!»

Nietzsche ist eine Erscheinung, mit der man sich ernstlich
auseinanderzusetzen hat im dem vollen Bewusstsein, dass man dabei
Kopf und Kragen riskiert, genau wie ein Hochtourist, der einen
Eisgipfel zu .bezwingen unternimmt. Immerhin lohnt es sich, solchen
Glückes teilhaftig zu sein, denn es ist bei aller Gefahr Steigerung
des Lebens, ist Teil jener grossen Lust, die Nietzsche selbst immer
und immer wieder pries, niemals argreifender als in dem «Trunkenen

Lied» .mit seinem mittermächtstiefen Glockenton:

heit», wobei er ein Gefängnis mit tausend Insassen anführt,
von denen jährlich mehrere Hundert starben. Als 500 davon
gestorben waren und so 'für die übrigen mehr Atemraum
vorhanden war, verminderte sich die Sterblichkeit auf 25 Personen

pro Jahr.
Also auch dieser Massenmord kommt gleich wie in den

Fabrikbetrieben, auf Rechnung mangelhafter Hygiene desselben

Staates, welcher mit so ängstlicher Sorgfalt über das
Leben, das Eigentum und die Gesundheit seiner reichen Bürger
wacht.

Foissac, ein bekannter französischer Arzt, sagt: «Die
Einkerkerung ist eine Strafe, welche bis auf einen kleinen Rest
aus dem Strafgesetzbuch der zivilisierten Staaten verschwinden

sollte. Sie läuft dem Zweck des Gesetzes direkt entgegen,
welches nicht nur strafen, sondern auch bessern soll, während
das Gefängnis ausschliesslich nur dazu dient, die Gefühle des
Hasses und der Rache zu vermehren. Sie schadet dem
Individuum, dessen Arbeitskraft sie brach legt, sie untergräbt seine
Gesundheit und führt sehr oft einen frühzeitigen Tod herbei.
Sie beraubt eine schuldlose Familie ihres Beschützers' und
Ernährers, überliefert vermögenslose Kinder dem Elend und
unschuldige junge Mädchen der Prostitution. Endlich ist sie
gesellschaftswidrig, denn sie entzieht der menschlichen Gesellschaft

arbeitsfähige Mitglieder und verdammt diese zum Nichtstun,

d. h. zur Ueberwachung der Gefangenen.»
Sehr merkwürdig ist der Einfluss der geistigen Kraft und

Tätigkeit auf die Langlebigkeit. Es ist eine allgemeine Erfahrung,

dass Gelehrte, Schriftsteller, Denker, Dichter oder
überhaupt geistig bedeutende Menschen im Durchschnit ein besonders

hohes Alter erreichen, wofür zahlreiche interessante
Beispiele aus Altertum, Mittelalter und Neuzeit angeführt werden
können; wir erwähnen hier nur Prof. Forel. Die Ursache dieses

Verhältnisses kann gefunden werden teils in der Stärkung
des Organes des Geistes, d. h. des Gehirnes, teils in der oft
von den Gelehrten geführten hygienischen, verständigen
Lebensführung. Gewiss würden gar viele Menschen im Stande

sein, ein höheres Alter zu erreichen, wenn sie daran denken
würden, ihre geistigen Kräfte besser zu pflegen, als dies
gewöhnlich der Fall ist, um in zunehmendem Alter sich noch
ausreichend geistig beschäftigen zu können. Wenn viele Leute
im Alter «kindisch» werden, so ist dies neben der
Arterienverkalkung sehr oft der Fall bei Individuen, welche schon vorher

mehr oder weniger auf einem kindischen Standpunkt
waren.

Aber auoh Reichtum und Armut üben einen grossen
Einfluss auf Lebensdauer und Sterblichkeit aus, beides in einem
besonderen Sinn, als humane Einrichtungen unseres heutigen
gesellschaftlichen Lebens betrachtet. Hat doch der Reiche den

«Weh spricht: Vergeh! —
Doch alle Lust will Ewigkeit,
— will tiefe, tiefe Ewigkeit!»

Philologischer Aperitif für Freidenker.

Im Jahre 1932 kann es vorkommen, dass man im Dorfwirtshaus
auf besseres Wetter warten muss. Da setzt sich an den gleichen
Tisch ein Hundehändler und Pferdetäuscher. Er ist Jennischer
Abstammung und gehört zu jenen naturalisierten Zigeunern, die
immer noch im Lande herumfahren und denen ein fester Wohnsitz
nicht viel bedeutet. Mich wundert, ob der Mann die Jennische

Sprache noch beherrsche und siehe, mit Hilfe von «Johii, Planip und
Gurris» (Wein, Bier und Schnaps), welche der «Koberer» (Wirt)
ihm hinstellt, diktiert er mir ein aufschlussreiches Vokabular.

Besonders auffällig ist der Doppelsinn der Worte, sobald sie
sich auf kirchliche Dinge beziehen. «Es gibt da keine unterscheidenden

Ausdrücke», erklärt mir der sicher nicht unintelligente Zigeuner.

Nun ja, wenn man ausserhalb der Gesellschaft steht, braucht
man kein Blatt vor den Mund zu nehmen. Drei Beispiele:

Nillitari heisst sowohl Torenhaus als auch Kirche.
Haller heisst Kirchenglocke, aber auch Lügner.
Sehraphans oder Knabenhans wird der Pfarrer genannt.

Ob man das im Schweizerischen Idiotikon auch nachlesen kann
und. darf? rebus.


	Feuilleton

