
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 16

Artikel: Zur Frage des Ethikunterrichtes [Teil 1]

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. August 1932. Nr. 16 - 15. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Geschäftsstelle der F. V. S.

Zürich 2
Tannenrauchstrasse 84

Postcheckkonto VIII. 15299

Sonst war die Religion, ich gesteh's, die Stütze des Staates,

Aber jetzt ist der Staat Stütze der Religion.
L. Fieuerbach.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3 mal: »/s» 4.50, >/ie 8-,
Vs 14.-, '/4 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Zur Frage des Ethikunterrichtes.
«Alles geschehe der Ordnung der Natur gemäss.»

Wolfgang Ratke (Ratichius).
Pädagogischer Grundsatz a. d. «Memorial», 1618;

Bekanntlich sind die Vertreter des weltlichen Moralunterrichtes

in Deutschland darüber nicht einig, ob eine systematische

oder gelegentliche moralische Unterweisung vorzuziehen
sei. Auf dem ersten deutschen Kongress für Moralpädagogik
in Leipzig (Ostern 1921) ist man dieser Frage insofern
ausgewichen, indem man ein weiter reichendes Ziel aufgestellt hat,
nämlich eine rein weltliche Erziehungs- und Gemeinschaftsschule,

einheitlich organisiert für die gesamte Jugend des
deutschen Volkes. An die Stelle der heutigen Sitz- und Lernschule
soll eben eine wahre Erziehungsschule treten, welche nicht nur
Kenntnisse zu vermitteln, sondern auch auf Willen und Gemüt
der Kinder bildend einzuwirken hat.

Damit ist aber doch eigentlich schon gesagt, dass der
Ethikunterricht den gesamten Unterricht durchdringen sollte und
zweifellos können sittliche Werke in jedem Lehrgegenstand
geschaffen werden, denn jede Unterrichtsdisziplin steht in Beziehung

zum Leben, zur Gesellschaft, zur Menschheit, und kann
durch eine Modernisierung des Unterrichtes in eine deutliche
Beziehung zur Umwelt des Kindes gebracht werden, wodurch
eine innerliche Stellungnahme des Kindes zur Umwelt
angebahnt wird. Sittlichkeit ist aber nichts anderes, als eine
Gefühls- und Willenseinstellung des Einzelnen zur sozialen
Gemeinschaft.

Von diesem Zukunftsideal der Schule sind wir jedoch trotz
aller Reformversuehe (Landerziehungsheime etc.) noch weit
entfernt und wir müssen uns daher mit der Frage eines besonderen

Etliikunterriclites neben und ausserhalb der bestehenden
Schule befassen, zumal wir die sogenannte «religiös-sittliche»
Erziehung als vollständig unzureichend, ja vielfach sogar als

schädigend ablehnen (vgl. Hartwig, «Die Lüge von der
religiössittlichen Erziehung». Wien, Freidenkerbücherei).

Das Schlagwort von der durch Religiosität verbürgten
Sittlichkeit kann nur diejenigen irreführen, welche von Sittlichkeit
— und eigentlich auch von Religion — eine sehr einseitige
Ansicht haben. Für die herrschende Klasse bedeutet nämlich
Sittlichkeit nichts anderes als die Bereitschaft der Menschen,
sich beherrschen zu lassen und die Religion ist nur ein Mittel,
um die Menschen in solcher Stimmung zu erhalten.

Wenn wir die durch den Religionsunterricht bewirkte viel-
gerühmte Sittlichkeitsunterweisung analysieren, so gelangen
wir entweder zu so abstrakten Vorstellungen, bei denen sich

das Kind überhaupt nichts denkt (z. B. «Liebe deinen Nächsten»

oder «Liebet eure Feinde»), oder zu solchen konkreten
Forderungen, welche aus den Zeiten längst vergangener
Rechtsverhältnisse stammen (z. B. «Tote -begraben» als Werk der
Barmherzigkeit), oder endlich zu solchen Geboten, welche wohl
praktisch bedeutlam sind, aber aus «religiösen» Gründen mit
Motiven verknüpft werden, die im modernen Sinne nichts
weniger als ethisch zu bezeichnen sind (z. B. «damit es dir
wohlergehe auf Erden»).

Der religiöse Moralunterricht arbeitet überdies mit Mitteln,
welche man vom erzieherischen Standpunkt nur als seelische
Prügelmaschine bezeichnen kann, nämlich mit der Androhung
von Höllenstrafen, deren Wirksamkeit durch die Verheissung
himmlischer Seligkeiten für die folgsamen Schäflein erhöht
werden soll. Der äussere Erfolg dieser beschämend tiefstehenden

«pädagogischen» Methode entspricht auch der Prügelideologie:

Die Schäflein verleugnen nur äusserlich ihre Wolfsnatur
und werden so zu jesuitischer Heuchelei erzogen.

Wie tief diese anerzogene Heuchelei unseren guten «Christen»

im Blute sitzt, -beweist der Umstand, dass so viele
Menschen sich äusserlich noch zu einer Religion bekennen, der sie
innerlich längst entwachsen sind. Was heute noch als Religion
kursiert, ist zumeist nur tiefster Aberglaube. So stützen sich
gegenwärtig sogenannte Moralität und sogenannte Religion und
bilden die Grundlagen der heutigen sogenannten «religiös-sittlichen»

Erziehung unserer Kinder, deren .tiefste Bedeutung
natürlich letzten Endes nur darin liegt, das herrschende Kiassen-
system zu stützen und zu halten.

Die erste Voraussetzung eines wahrhaften Ethikunterrichtes
wäre daher die Abschaffung des Religionsunterrichtes, d. h.

Trennung von Schule und Kirche. Eine zweite Voraussetzung
wäre die Beseitigung der herrschenden kapitalistischen
Gesellschaftsordnung, welche ja an sich nichts anderes als soziale
Unmoral bedeutet. Wie sollen unsere Kinder zur sozialen Gemeinschaft

erzogen werden, wenn die ganze Umwelt den Kampf
aller gegen alle predigt?

Die historische Entwicklung zwingt uns aber, mit der
Einführung eines weltlichen Moralunterrichtes vorlieb zu
nehmen. Sache der Leh,rer wird es sein, sich im Rahmen der
gegebenen Verhältnisse mit den sozialen, religiösen und
erzieherischen Mängeln unserer Umwelt abzufinden und den
weltlichen Moralunterricht zu einem Kampfmittel einer freieren
Lebens- und Weltanschauung auszugestalten.

Die grösste Gefahr für diesen Moralunterricht ist das
«Moralisieren». Denn nicht die fertigen Moralprodukte, wie sie
auch in den verschiedenen Religionssystemen verschleisst werden,

sind das Wesentliche, sondern die mannigfachen Wege der
sozialen Einordnung, welche allein zu einer wahrhaft
gesellschaftlichen Moral führen können. Wir benötigen nicht die
Autorität einer göttlichen Offenbarung, um Moral zu begründen,
denn wir wissen längst, dass bereits die Tiere eine gewisse
Moral besitzen, so dass Müller-Lyer mit Recht sagen konnte,

.dass «die Moral geboren wurde, ehe es noch Menschen gab».
Und selbst eine Gemeinschaft von Verbrechern müsste schliesslich

auf ganz natürliche Weise zu einem Moralsystem gelangen,
denn ohne Moral gibt es kein Gruppenleben. Man vergleiche
für diese Behauptung die sehr instruktiven Ausführungen über
das Gefängnisleben in Dostojewskis «Memoiren aus einem
Totenhause».

Daher ist der Gemeinsehaftsgedanke das Um und Auf des

Ethikunterrichtes und der bekannte Führer der Ethischen
Gemeinde in Wien I, Gf. Wilhelm Börner, ersetzt das Wort
Ethikunterricht durch «sittliohe Lebenskunde», um anzudeuten, dass



1-22 DER FREIDENKER Nr. 16

_- wir .Jreideuker nicht etwa den religiösen Katechismus durch
einen ethischen Katechismus ersetzen wollen.

Der Name «Ethikunterricht» ist uns auch nur durch
unsere Gegner aufgedrängt worden, welche behauptet haben, dass
sich Moral nur dxirch Religion begründen lasse. (Als ob nicht
Moral schon vor der Religion bestanden hätte, wie die Lehren
des Konfutse beweisen!) Ist einmal das religiöse Vorurteil
überwunden, dann werden wir auf das Wort kein Gewicht mehr
legen und uns mit der bescheideneren «Lebenskunde»
begnügen.

Vorläufig haben wir alle Ursache, im Ethikunterricht den
Gegensatz zur religiösen Moral scharf herauszuarbeiten. Das

haben schon die Vorkämpfer auf diesem Gebiete klar erkannt.
So sagte z. B. Döring in seinem «Handbuch der menschlich-natürlichen

Sittenlehre für Eltern und Erzieher» (Stuttgart 1899) :

«Die religiöse Sittenlehre leidet zunächst unter dem grossen

Uebelstande der Vielheit der religiösen Gemeinschaften,
der Religionen, Kirchen, Konfessionen, religiösen Richtungen
und Parteien, die sich gegenseitig verwerfen und verketzern.
Die gegenseitige Nichtanerkennung der Religionsparteien muss
auch das Ansehen der auf so widersprechende Glaubenssätze

gegründeten Sittenlehre erschüttern.»
Aber auoh, wenn wir uns auf die Bibel beschränken, so

ergibt sich die Unzulänglichkeit der religiösen Sittenlehre
sowohl aus dem Inhalt als auch aus der Unvollständigkeit der
darin enthaltenen sittlichen Vorschriften.

Schon der «.Sündenfall» wirkt auf das kindliche Gemüt
verwirrend und irreführend. Gott hat den ersten Menschen
verboten, vom Baume der Erkenntnis des Guten und Bösen zu
essen. Wir wollen von der dem Verstand des Kindes fernliegenden

— als unpädigogischen — abstrahierenden Symbolik absehen,

welche die Erkenntnis zu einer Baumfnucht macht, die
man essen kann. Das sittlich Bedenkliche des ersten göttlichen
Verbotes liegt darin, dass die Erkenntnis des Guten und Bösen

durch die biblische Erzählung als verwerflich hingestellt ¦

wird, während wir diese Erkenntnis vom Standpunkt eines

natürlichen Ethikunterrichtes gerade als notwendige Vorbedingung

des sittlichen Handels anfordern.
Das Gegenargument, dass Gott nur den Gehorsam der

ersten Menschen prüfen wollte, wird durch den Wortlaut der
biblischen Erzählung selbst widerlegt.

Noch schlimmer aber wird die Sache, wenn wir die Schwere
und Art der Strafe betrachten, welche Gott über diesen ersten
Fehltritt der Menschen verhängt hat: die Austreibung aus dem

Paradiese und die Verhängung der Sterblichkeit erscheint nach

dem Wortlaut der Erzählung mehr als die Rache eines um
seine Vorrechte besorgten Gebieters, denn als die gerechte lund

dem Masse des Vergehens angepasste 'Vergeltung für das

begangene Vergehen.

Feuilleton.
Friedrich Nietzsche.

(Gestorben 25. August 1900.)

Von W. H. Sollberger, Genf.

Friedrich Nietzsche, der grosse freigeistige Philosoph und Denker,

wurde anfänglich kaum beachtet, dann fast allgemein
abgelehnt, immer heftiger umstritten und in Ja und Nein tausendfältig
missverstanden, masslos gepriesen, massilos angefeindet. Er muss

zwar heute auch von seinen grössten Feinden, den Christen, als

einzigartige geistige Erscheinung bestätigt werden. Glücklicherweise

gibt es heutzutage viele, die ihn nach seiner Ganzheit und seiner'
einsamen Grösse begreifen lernten. Wir freien Geister haben zu ihan

den Abstand bekommen, der nötig ist, um ihm gerecht zu werden.
Ferner sehen wir, was seine Zeitgenossen niclit sehen konnten und
seine Gegner heute noch nicht sehen wollen, dass seine Ideen, gleichviel,

ob sie uns im einzelnen richtig erscheinen, sich zu einem
vollkommen in sich gerundeten und logischen Weltbild zusammenschli
essen. Solche Weltbilder zu schaffen, ist die eigentlichste Aufgabe
schöpferischer Philosophie, die ihrem Wesen nach mit grosser Dichtung

und Kunst aufs tiefst: verwandelt und eigentlich nur in ihren
Mitteln von ihr verschieden ist. Man hat oft darüber gestritten, ob
Nietzsche ein Denker oder ein Künstler sei. Er war in seinen höchsten

Augenblicken beides zugleich. Aber im ganzen überwiegt doch

Vollends unerträglich aber wird die Erschütterung des
sittlichen Bewusstseins beim Kinde, wenn es erfährt, dass die
Strafe sich auf die gesamte Nachkommenschaft erstreckt. Die
Vorstellung einer «Erbsünde» und einer «Erbschuld» ist
unvereinbar mit unseren menschlichen Moralbegriffen, die
verlangen, dass bei allen Verbrechen Schuld und Sühne in ein
angemessenes und nur den Sünder allein treffendes Verhältnis
gesetzt werden.

Die Art der göttlichen Strafe erinnert an die Blutrache
eines kannibalistischen Zeitalters, die unserer zivilisierten
Epoche gänzlich fremd geworden ist und umso befremdlicher
wirken muss, weil doch Gott in seiner Allwissenheit den ganzen

Verlauf vorausgesehen hat, den er nun trotz seiner angeblichen

Allgüte so brutal beurteilt.
Aber auch die Art der Strafe muss sittlich verwirrend

wirken. Denn das behaglich Nichtstun im Paradiese erscheint uns
heute als höchst unmoralisches Vorrecht feudaler, klerikaler
und kapitalistischer Schmarotzer der menschlichen Gesellschaft,
während wir den «Fluch» der Arbeit im Schweisse des
Angesichtes als erstes soziales Gebot menschlicher Pflichterfüllung
gegenüber der Gemeinschaft auffassen. Auch widerspricht es
dem Grundgebot sozialer Gleichberechtigung, wenn die Bibel
für das Verhältnis von Mann und Weib verkündet: «Er soll
dein Herr sein!» (Forts, folgt.)

Die Bluthochzeit der Bartholomäus¬
nacht.

Zum 360. Jahrestage eines religiösen Massenmordes.

Im Namen des allgütigen und allbarmherzigen Gottes wurden

von der Kirche direkt oder indirekt mehr Menschenleben
vernichtet, als durch alle Kriege auf der Erde. Von dei
«Bekehrung der Heiden» angefangen (siehe Spanier in Mexiko)
über die Ketzerverfolgungen und die Inquisition bis zu den
Reformationskämpfen türmen sich Berge von Leichen und weit
wertvollere Märtyrer sind den Verfolgungen der Kirche
erlegen als jene, die von ihr zu Heiligen gemacht wurden. Und
aller Mittel bediente sich die Kirche: Politik, Klassenjustiz,
Rechtsbeugung, Verrat und Treubruch, List und offene Gewalt
vereinen sich, um ihr zum gewünschten Ziele au verhelfen. So

war sie auch die Urheberin jenes Mordwerkes, das unter dem
Namen der Bartholomäusnacht seine herostratische Berühmtheit

erreichte, jenes Mordwerkes, das man schauernd das

grösste Verbrechen der Weltgeschichte nennt.
Auch in Frankreich war im 16. Jahrhundert die Reformation

eingedrungen und hatte zuerst die oberen Gesellschaftsklassen

ergriffen. Das Volk war zufolge mangelnder Aufklä-

der Denker, der die Welt begrifflich zu erfassen sucht, den Künstler,

der sie anschaulich darstellt.
Wenn wir Nietzsches Leben überschauen, haben wir den

Eindruck einer beständig wachsenden Helle, die sich zuletzt bis zu einer
blendenden, dem Auge kaum noch erträglichen Grelligkeit steigert.
Er ging nicht, wie etwa Schopenhauer, von einer intuitiv erfass-
ten Grunderkenntnis aus, die ihr Licht gelassen weiter durch alle
Bereiche des Daseins strahlt, sondern seine letzte Erkenntnis .stand
erst am Ende des Weges, auf sie bewegte er sich zu, in einem steilen

Aufstiege, bis er sich ihrer bemächtigte, genau in dem Augenblick,

da seine Kraft erschöpft war und er zusammenbrach. Sein
herrliches Wort: «Trachte ich nach dem Glück? Ich trachte nach
meinem Werk!» ist an ihm in tragischer Weise wahr geworden. Er
hat sein Leben bis zu seinem letzten Blutstropfen buchstäblich an
sein Werk verschenkt. Und das spürt man auch, spürt das
Eigentümliche dieses Prozesses, das er selbst in dem Vers mit der Upber-
scbrift «Ecce hojno» fasste:

Ja, ich weiss, woher ich komme!
Ungesättigt gleich der Flamme
Glühe und verzehr ich mich.
Licht wird alles, was ich fasse,
Kohle alles, was ich lasse,
Flamme bin ich sicherlich.

Dieser Mann, der das bekannte, stand Zeit seines Lebens unter

dem Zwang seines Erkenntnisdranges, ihn regierte das innere
Muss, er wurde getrieben und geführt von der Aufgabe, die ihm


	Zur Frage des Ethikunterrichtes [Teil 1]

