Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 15 (1932)

Heft: 16

Artikel: Zur Frage des Ethikunterrichtes [Teil 1]
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 15. Auigust 1932.

. Nr. 16 - 15. Jahrgang.

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiéssig am 1. und 15. jeden Monats

Geschiftsstelle der F. V. S.
Ziirich 2
Tannenrauchstrasse 84"
Postcheckkonto VIII. 15299

Zur Frage des Ethikunterrichtes.

«Alles geschehe der Ordnung der Natur gemdss.»
Wolfgang Ratke (Ratichius).
Padagogischer Grundsatz a. d. «Mamorialy, 1618.

Bekanntlich sind die Vertreter des weltlichen Moralunter-
richtes in Deutschland dariiber nicht einig, ob eine systema-
tische oder gelegentliche moralische Unterweisung vorzuziehen
sei. Auf dem ersten deutschen Kongress fiir Moralpadagogik
in Leipzig (Ostern 1921) ist man dieser Frage insofern-ausge-
wichen, indem man ein weiter reichendes Ziel aufgestellt hat,
namlich eine rein "wellliche. Erziehungs- und Gemeinschafts-
schule, einheitlich organisiert tiir die gesamte Jugend des deut-
schen Volkes. An die Stelle der heutigen Sitz- und Lernschule
soll eben eine wahre Erziehungsschule treten, welche nicht nur
Kenntnisse zu vermitteln, sondern auch auf Willen und Gemiit
der Kinder bildend einzuwirken hat.

7 Damit izt aber doch eigentlich schon gesagt, dass der Ethik-

unterricht den gesamten Unterricht durchdringen sollte und
zweifellos konnen sittliche Werke in jedem Lehrgegenstand ge-
schatfen werden, denn jede Unterrichtsdisziplin steht in Bezie-
hung zum Leben, zur Gesellschaft, zur Menschheit, und kann
durch eine Modernizierung des Unterriclites in eine deutliche
Bezichung zur Umwelt des Kindes gebracht werden, wodurch
eine innerliche Stellungnahme des Kindes zur Umwelt ange-
bahnt wird. Sittlichkeit ist aber nichts anderes, als eine Ge-
fithls- und Willenseinstellung des Einzelnen zur sozialen Ge-
meinschaft.

Von diesem Zukunftsideal der Schule isind wir jedoch trotz
aller Reformversuche (Landerziehungsheime etc.) noch weit
entfernt und wir miissen uns daher mit der Frage eines beson-
deren Ethikunterrichtes neben und ausserhalb der bestehenden
Schule befassen, zumal wir die sogenannte «religids-sittliche»
Erziehung als vollstdndig unzureichend, ja vielfach sogar als
schiidigend ablehnen (vgl. Hartwig, «Die Liige von der religios-
sittlichen Erziehung». Wien, Freidenkerbiicherei).

Das Schlagwort von der durch Religiositit verbiirgten Sitt-
lichkeit kann nur diejenigen irrefiihren, welche von Sittlichkeit
— und eigentlich auch von Religion — eine sehr einseitige

Ansicht haben. Fiir die herrschende Klasse bedeutet namlich -

Sittlichkeit nichts anderes als die Bereitschaft der Menschen,
sich beherrschen zu lassen und die Religion ist nur ein Mittel,
um die Menschen in solcher Stimmung zu erhalten.

Wenn wir die durch den Religionsunterricht bewirkte viel-
gerithmte Sittlichkeitsunterweisung analysieren, so gelangen
wir entweder zu so abstrakten Vorstellungen, bei denen sich
das Kind iiberhaupt nichts denkt (z. B. «Liebe deinen Nich-
sten> oder «Liebet eure Feinde»), oder zu solchen konkreten
Forderungen, welche aus den Zeiten langst vergangener Rechts-
verhiltnisse stammen (z. B. «Tote begraben» als Werk der
Barmherzigkeit), oder endlich zu solchen Geboten, welche wohl
praktisch bedeutlam sind, aber aus «religiosen» Griinden mit
Motiven verkniipft werden, die im modernen Sinne nichts we-
niger als ethisch zu bezeichnen sind (z. B. «damit es dir wohl-
ergehe auf Erden>).

Sonst war die Religion, ich gesteh’s, die Stiitze des Staates,
Aber jetzt ist der Staat Stiitze der Religion.

Abonnementspreis jihrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3mal: 32 4.50, /16 8-,
s 14.-, /s 26.-. Dariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

L. Feuerbach.

Der religiose Moralunterricht arbeitet {iberdies mit Mitteln,
welche man vom erzieherischen Standpunkt nur als seelische
Priigelmaschine bezeichnen kann, namlich mit der Androhung
von Héllenstrafen, deren Wirksamkeit durch die Verheissung
himmlischer Seligkeiten fiir die folgsamen Schéflein erhoht
werden soll. Der dussere Erfolg dieser beschdmend tiefstehen-
den «pidagogischen» Methode entspricht auch der Priigelideo-
logie: Die Schéflein verleugnen nur #usserlich ihre Wolfsnatur
und werden so zu jesuitischer Heuchelei erzogen.

Wie tief diese anerzogene Heuchelei unseren guten «Chri-
sten> im Blute sitzt, beweist der Umstand, dass so viele Men-
schen sich dusserliech noch zu einer Religion bekennen, der sie
icnerlich langst entwachsen sind. Was heute noch als Religion
kursiert, ist zumeist nur tiefster Aberglaube. So stiitzen sich ge-
genwirtig sogenannte Moralitdit und sogenannte Religion und
bilden die Grundlagen der heutigen sogenannten «religits-sitt-
lichen» Erziehung unserer Kinder, deren tiefste Bedeutung na-
tirlich letzten Endes nur darin liegt, das herrschends Klassen-
syslem zu stiitzen und zu halten.

Die erste Vorausselzung eines wahrhaften Ethikunterrich-
tes wére daher die Abschaffung des Religionsunterrichtes, d. h.
Trennung von Schule und Kirche. Eine zweite Voraussetzung
wire die Beseitigung der herrschenden kapitalistischen Gesell-
schaftsordnung, welche ja an sich nichts anderes als soziale Un-
moral bedeutet. Wie sollen unsere Kinder zur sozialen Gemein-
schaft erzogen werden, wenn die ganze Umwelt den Kampf
aller gegen alle predigt?

Die. historische Entwicklung zwingt uns aber, mit der
Einfithrung eines weltlichen Moralunterrichtes vorlieb zu -
nehmen. Sache der Lehrer wird es sein, sich im Rahmen der
gegebenen Verhiltnisse mit den sozialen, religiosen und erzie-
herischen Miangeln unserer Umwelt abzufinden und den welt-
lichen Moralunterricht zu einem Kampfmittel einer freieren Le-
bens- und Weltanschauung auszugestalten.

Die grosste Gefahr fiir diesen Moralunterricht ist das «Mo-
ralisieren». Denn nicht die fertigen Moralprodukte, wie sie
auch in den verschiedenen Religionssystemen verschleisst wer-
den, sind das Wesentliche, sondern die mannigfachen Wege der
sozialen Einordnung, welche allein zu einer wahrhaft gesell-
schaftlichen Moral fiihren kénnen. Wir bendtigen nicht die Au-
toritat einer gottlichen Offenbarung, um Moral zu begriinden,
denn wir wissen lingst, dass bereits die Tiere eine gewisse
Moral besitzen, so dass Miiller-Lyer mit Recht sagen konnte,

«dass «die Moral geboren wurde, ehe es noch Menschen gab>.

Und selbst eine Gemeinschaft von Verbrechern miisste schliess-
lich auf ganz natiirliche Weise zu einem Moralsystem gelangen,
denn ohne Moral gibt es kein Gruppenleben. Man vergleiche
fiir diese Behauptung die sehr instruktiven Ausfiihrungen iiber
das Gefingnisleben in Dostojewskis «Memoiren aus einem To-
tenhause>.

Daher ist der Gemeinschaftsgedanke das Um und Auf des
Ethikunterrichtes und der bekannte Fiihrer der Ethischen Ge-
meinde in Wien I, Gf. Wilhelm Borner, ersetzt das Wort Ethik-
unterricht durch «¢sittliche T.ebenskunde», um anzudeuten, dass



122 : : DER FREIDENKER Nr. 16

wir.Freidenker. nicht etwa den religidsen Katechismus durch-
einen ethischen Katechismus ersetzen wollen. .

Der Name <Ethikunterrichty ist uns auch nur durch un-
sere. Gegner aufgedriingt worden, welche behauptet haben, dass
sich Moral nur durch Religion begriinden lasse. (Als ob nicht
Moral schon vor der Religion bestanden hitte, wie die Lehren
des Konfutse beweisen!) Ist einmal das religidse Vorurteil
iiberwunden, dann werden wir auf das Wort kein Gewicht mehr
legen und uns mit der bescheideneren «Lebenskunde» be-
gniigen.

Vorldufig haben wir alle Ursache, im Ethikunterricht den
Gegensatz zur religiosen Moral scharf herauszuarbeiten. Das
haben schon die Vorkampfer auf diesem Gebiete klar erkannt.
So sagte z. B. Diring in seinem «Handbuch der menschlich-na-
tiirlichen Sittenlehre fiir Eltern und Erziehers (Stuttgart 1899):

«Die religivse Sittenlehre leidet zundchst unter dem gros-
sen Uebelstande der Vielheit der religiosen Gemeinschaften,
der Religionen, Kirchen, Konfessionen, religiosen Richtungen
und Parteien, die sich gegenseitig verwerfen und verketzern.
Die gegenseitige Nichtanerkennung der Religionsparteien muss
auch das Ansehen der auf so widersprechende Glaubenssétze
gegriindeten Sittenlehre erschiittern.»

Aber auch, wenn wir uns auf die Bibel beschridnken, so
ergibt sich die Unzulidnglichkeit der religiosen Sittenlehre so-
wohl aus dem Inhalt als auch aus der Unvollstindigkeit der
darin enthaltenen sittlichen Vorschriften.

Schon der «Siindenfally wirkt auf das kindliche Gemiit ver-
wirrend und irrefithrend. Gott hat den ersten Menschen ver-
boten, vom Baume der Erkenntnis des Guten und Bosen zu es-
sen. Wir wollen von der dem Verstand des Kindes fernliegen-
~ den — als unp#digogischen — abstrahierenden Symbolik abse-

hen, welche die Erkenntnis zu einer Baumfrucht macht, die
man essen kann. Das sittlich Bedenkliche des ersten gtttlichen
Verbotes liegt darin, dass die Erkenntnis des Guten und Bo-

sen durch die biblische Erzahlung als verwerflich hingestellt -

wird, wihrend wir diese Erkenntnis vom Standpunkt eines na-
tiirlichen Ethikunterrichtes gerade als notwendige Vorbedin-
gung des sittlichen Handels anfordern.

Das Gegenargument, dass Gott nur den Gehorsam der er-
sten Menschen priifen wollte, wird durch den Wortlaut der bib-
lischen Erzéhlung selbst widerlegt. .

Noch schlimmer aber wird die Sache, wenn wir die Schwere
und Art der Strafe betrachten, welche Gott iiber diesen ersten
Fehltritt der Menschen verh#ngt hat: die Austreibung aus dem
Paradiese und die Verhidngung der Sterblichkeit erscheint nach
dem Wortlaut der Erzghlung mehr als die Rache eines um
seine Vorrechte besorgten Gebieters, denn als die gerechte und
dem Masse des Vergehens angepasste " Vergeltung fiir das be-
gangene Vergehen.

Vollends unertraglich aber wird die Erschiitterung des sitt-
lichen Bewusstseins beim Kinde, wenn es erfihrt, dass die
Strafe sich auf die gesamte Nachkommenschaft erstreckt. Die
Vorstellung einer «Erbsiinde» und einer <Erbschuld> ist unver-
einbar mit unseren menschlichen Moralbegriffen, die ver-
langen, dass bei allen Verbrechen Schuld und Siihne in ein an-
gemessenes und nur den Siinder all¢in treffendes Verhiltnis
gesetzt werden.

Die Art der géttlichen Strafe erinnert an die Blutrache
eines kannibalistischen Zeitalters, die unserer zivilisierten
Epoche génzlich fremd geworden ist und umso befremdlicher
wirken muss, weil doch Gott in seiner Allwissenheit den gan-
zen Verlauf vorausgesehen hat, den er nun trotz seiner angeb-
lichen Allgiite so brutal beurteilt.

Aber auch die Art der Strafe muss sittlich verwirrend wir-
ken. Denn das behaglich Nichtstun im Paradiese erscheint uns
heute als hochst unmoralisches Vorrecht feudaler, klerikaler
und kapitalistischer Schmarotzer der menschlichen Gasellschaft,
wihrend wir den «Fluch» der Arbeit im Schweisse des Ange-
sichtes als erstes soziales Gebot menschlicher Pflichterfiillung
gegeniiber der Gemeinschaft auffassen. Auch widerspricht es
dem Grundgebot sozialer Gleichberechtigung, wenn die Bibel
fiir das Verhiltnis von Mann und Weib verkiindet: «Er soll
dein Herr sein! (Forts. folgt.)

Die Bluthochzeit der Bartholomius-
nacht.
Zum 360. Jahrestage eines religiosen Massenmordes.

Im Namen des allgiitigen und allbarmherzigen Gottes wur-
den von der Kirche direkt oder indirekt mehr Menschenleben
vernichiet, als durch alle Kriege auf der Erde. Von der «Be-
kehrung der Heiden» angefangen (siehe Spanier in Maxikn)
iiber die Ketzerverfolgungen und die Inquisition bis zu den
Reformationskampfen tiirmen sich Berge von Leichen und weit
werltvollere Martyrer sind den Verfolgungen der Kirche er-
legen als jene, die von ibr zu Heiligen gemacht wurden. Und
aller Mittel bediente sich die Kirche: Politik, Klassenjustiz,
Rechtsbeugung, Verrat und Treubrueh, List und offene Gawalt
vereinen sich, um ihr zum gewiinschten Ziele zu verhelfen. So
war sie auch die Urheberin jenes Mordwerkes, das unter dem
Namen der Bartholom#usnacht seine herostratische Beriihmt-
heit erreichte, jenes Mordwerkes, das man schauernd das
grosste Verbrechen der Weltgeschichte nennt.

Auch in Frankreich war im 16. Jahrhundert die Reforma-
tion eingedrungen und hatte zuerst die oberen Gesellschafts-
klassen ergriffen. Das Volk war zufolge mangelnder Aufkli-

Feuilleton.

Friedrich Nietzsche.
(Gestorben 25. August 1900.)

Von W. H. Sollberger, Genf.

Friedrich Nietzsche, der grosse freigeistige Philosoph und Den-
ker, wurde anfinglich kaum beachtet, dann fast allgemein abge-
lehnt, immer heftiger umstritten und in Ja und Nein tausendfaltig

. missverstanden, masslos gepriesen, masslos ‘angefeindet. Er muss
zwar heute auch von seinen grossten Feinden, den Christen, als ein-
zigartige geistige Erscheinung bestitigt werden. Gliicklicherweise

gibt es heutzutage viele, die ihn nach seiner Ganzheit und seiner’

einsamen Grosse begreifen lernten. Wir freien Geister haben zu ihmn
den Abstand bekommen, der nétig ist, um ihm gerecht zu werden.
Ferner sehen wir, was seine Zeitgenossen nicht sehen konnten und
seine Gegner heute noch nicht sehen wollen, ‘dass seine Ideen, gieich-
viel, ob sie uns im einzelnen richtig erscheinen, sich zu einem woll-
kommen in sich gerundeten und logischen Weltbild zusammenschlies-
sen. Solche Weltbilder zu schaffen, ist die eigentlichste Aufgabe
schopferischer Philosophie, die threm Wesen nach mit grosser Dich-
tung und Kunst aufs tiefstc verwandelt und eigentlich nur in ihren
Mitteln von ihr verschiaden ist. Man hiat ‘oft dariiber gestritten, ob
Nietzsche ein Denker oder ein Kiinstler sei. Er war in seinen hdch-
sten Augenblicken beides zugleich. Aber im ganzen iiberwiegt doch

N

der Denker, der die Welt begrifflich zu erfassen sucht, den Kiinst-
ler, der siz anschaulich darstellt.

Wenn wir Nietzsches Leben iiberschauen, haben wir den Ein-
druck einer bestindig wachsenden Helle, die sich zuletzt bis zu einer
blendenden, dem Auge kaum noch ertriglichen Grelligkeit steigert.
Er ging nicht, wie etwa Schopenhauer, von einer intuitiv erfass-
ten Grunderkenntnis aus, die ihr Licht gelassen weiter durch alle
Bereiche des Daseins strahlt, sondern seine letzte Erkenntnis stand
erst am Ende des Weges, auf sie bewegte er sich zu, in einem stei-
len Aufstiege, bis er sich ihrer bemdéchtigte, genau in dem Augen-
blick, da seine Kraft erschépft war und er zusammenbrach. Sein
herrliches Wort: «Trachte ich nach dem Gliick? Ich trachte nach
meinem Werk!s ist an ihm in tragischer Weise wahr geworden. Er
hat sein Leben bis zu seinem letzten Blutstropfen buchstiiblich an
sein Werk verschenkt. Und das spiirt man auch, spiirt das Eigen-
tiimliche dieses Prozesses, das er selbst in dem Vers mit der Ueber-
schrift «Ecce homo» fasste:

Ja, ich weiss, woher ich komme!
Ungesittigt gleich der Flamme
Gilithe und verzehr ich mich.
Licht wird alles, was ich fasse,
Kohle alles, was ich lasse,
Flamme bin ich sicherlich.

Dieser. Mann, der das bekannte, stand Zeit seines Lebens un-
ter dem Zwang seines Erkenntnisdranges, ihn regierte das innere
Muss, er wurde getrieben und gefithrt von der Aufgabe, die ihm



	Zur Frage des Ethikunterrichtes [Teil 1]

