Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)
Heft: 14
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

106 DER FREIDENKER

Nr, 14

System des Philosophen Christian Wolff zu dem herrschenden
Lehrgebdude geworden. Kant nennt Wolff den gewaltigsten
Vertreter des rationalistischen Dogmatismus, des Standpunk-
tes des reinen, ungebrochenen Vertrauens in die Macht der
Vernunft. Das englische Freidenkertum, auf dessen Boden
iibrigens das Humanititsideal erwuchs, vermittelte diesem Ra-
tionalismus den geistigen Elan, der erst die «Aufkldrung» aus-
machte. Darum war sie nichts weniger als rhetorisierende
«Verniinftelei», sondern von dem mitreissenden Willen be-
lebt, sich aus seelischer und geistiger Dumpfheit und Gebun-
denheit zu freier Héhe zu erheben. Vor allem wohnte ihr die
Tendenz inne zur Beseitigung «jener theologischen Gebunden-
heit und Befangenheit, welche noch bei Leibniz in seiner dus-
serlichen Nebeneinanderstellung von Theologie und Philoso-
phie, Glaubenswahrheiten und Vernunftwahrheiten unver-
kennbar war und die auch noch Wolff zwar zuriickgedréngt,
aber nicht v6llig zu iiberwinden vermocht hatte» (Jodl). Ohne
«seelische» Schwungkraft, ohne «Feuer im Leibe» war aus je-
ner Gebundenheit nicht herauszukommen, und so sieht auch
das Zeitalter der Aufkldarung iiberall Manner am Werk, die
warmen Herzens ihre Aufgabe zu erfiillen suchten und denen
nicht nur an dem &usseren Fortschritt, sondern auch an der
«inneren» Entwicklung des Menschen gelegen war.

Dieser echte Geist der Aufklarung ist nicht tot! Er lebt
in Millionen Menschen, die das stolze «Denken befreit!s in
ihre tdgliche Welt hineinwirken, er lebt in hundert und tau-
send Orsanisationen, die die Freiheit des Denkens auf ihr
Schild geschrieben haben. Immer auch wird dieser Geist dort
Einlass finden, wo der Mensch nicht gewillt ist, sich der Kon-
trolle seiner Empfindungen durch den schaffenden Intellekt
zu eniziehen, wo man es liebt, in reiner Luft zu atmen und
wo das Wort von der «intellektuellen Redlichkeity noch nicht
zum blossen Schlagwort geworden ist. Nur von hier aus ist
auch den brutalen voluntaristischen Ideen beizukommen, die
bisher das wirtschaftliche Leben der Vélker beherrschten, und
die heute versuchen, auf das geistige Leben iiberzugreifen.
Der obenerwihnten philosophischen und religiosen Prophetie
gesellt sich hier die politische Prophetie, im Nationalismus
z. B. unverbliimt gemischt mit bewusstem Voluntarismus, der
auf alles pfeift, was «geistigs heisst. Ist man doch in Deutsch-
land nicht weit ‘davon entfernt, bis man den «Vaterlandsver-
riter», Vernunft geheissen, an die Wand stellt, damit er von
den Kugeln der Fanatiker der politischen und kulturellen
Spatzenperspektive eines schméhlichen Todes sterbe; denn auf
deutscher, geweihter Erde — so scheint es — kann man die
«volksverderberische» Vernunft nicht gebrauchen. Die Reli-
gion, zu deren Erhaltung man die grosste Miihe aufbringt,
kann man da schon besser verwenden. Auf diese Weise ist in

unserem heutigen kulturellen und politischen Leben nicht
mehr die ehrliche Flamme zu bekimpfen, die dem Menschen
— ewiges Gesetz — in das notdurchquilte Antlitz scheint, nein,
es ist schlimmer: hier steht er vor der Aufgabe, durch einen
heuchlerischeri Nehel untereinander geschobener Ideen und
verkehrler Phrasen stossen zu miissen, ohne die Sicherheit zu
haben, an den Brandherd heranzukommen. Maulheldentum
und Strassenlérmm iiberiénen den Willen derjenigen, die mit
Ernst ein Neues schaffen wollen. <Es ist die Zeit, in der die
lautesten Reaktiondre als lirmende Revolutionire herumlau-
fen, in der jeder kleine Biirger die Vokabulatur des Fort-
schritts stiehlt, in der niemand den Mut zur eigenen Sache
hat und jeder auf das Schlagwort des andern lauert ... .. »
(Ihering).

Die schiefe Lage der Dinge, die unsere Zeit auszeichnet, in
der politisches Schaumschlagertum geistige Unzuldnglichkeit
zum Ideal erhebt, die Kulturreaktion ihre' Tarnkappe mehr und
mehr liftet und ein neues Prophetentum um religiése «Erneue-
rung» und damit ebendieselbe Abwendung vom Geiste predigt,
iasst uns die Wahrheit und Schwere eines vielangewandten Be-
griffes empfinden: Krise. Das Wort von der Krisenhaftigkeit
unserer Zeit hat eine doppelte Bedeutung. Einmal bezeichnet
es einen Krankheitszustand und zum andern die Verwirrung
tiber diesen Zustand, die sich schon aus der bunten Vielheit
der Pflasterchen und Heilmittel ergibt, die allenthalben ange-
priesen werden. Tatséchlich haben die ernstesten Krankheits-
erscheinungen nahezu alle Aeusserungen unseres Lebens er-
fasst.

Vermogen wir die Zeit zu heilen? Ich glaube es nicht. Es
geht uns wie dem Arzt. Auch er kann nicht heilen, er muss die
Heilung der Natur iiberlassen. Er kann nur kurieren. Aber den
Ursachen der Krankheit nachzuspiiren, die Wege aufzuzeigen,
auf denen der Heilprozess geférdert werden kann, dessen sind
wir fihig. Zu dieser Arbeit ist notwandig, das ausgehdhlte Fun-
dament unserer Welt neu zu unterbauen. Dabej ist neben den
priméren Erfordernissen auf wirtschaftlichem Gebiet, dencn
jede notige Bedeutung ausdriicklich zuerkannt sei, die aber
hier nicht zur Erdrterung stehen, eine der grundlegendsten
Aufgaben die Beseitigung der heutigen Kulturkrise, die am
«Untergang des Geistess orientiert zu sein scheint. Von dieser
Quelle aus konnen dem Leben auch heute noch neue Impulse
zugefiihrt werden. Aber den Weg zur Liquidierung der Kul-
turkrise wird nur der freudige, optimistische Geist weisen kon-
nen, wie er dem Zeitalter der Aufklarung eigentiimlich war
und fiir den wir heute eintreten. Die Aufgabe erfordert keine
einseitige, kiimpferische Stellungnahme zugunsten einer Partei-
richtung oder deren Ziel, sondern einen festen geistigen Stand-
punkt, der mit Beweglichkeit des Urteils und des Verstind-

Feuilleton.

Kunst, Staat und Gesellschaft.

Dass der Kunst, als dem fiahigsten Ausdrucksmittal menschlichen
Geistes, in der Gesellschaft und im Staate 2ine bedeutende Rolle
seit Jahrhunderten zugeteilt wurde und heuts noch zugeteilt wird,
ist eine jedem Gebildeten bekannte Tatsache

Berithren wir in diesem kleinen Versuch nur eine Gattung der
Kunstiibung, die Malerei, speziell die Tafelmalerei. Die Aufgabe, die
die :Malerei der Vergangenheit der Gesellschaft oder dem Staate ge-
genitber auf sich genommen hatte und zur Ausfithrung brachte, muss
als eine ganz bedeutende betrachtet werden. In der bildenden Kunst
vergangener Jahrhunderte hat das Lebens- und ‘Machtgefiihl feudaler
und geistlicher Herrscherklassen seinen prézisesten und formschon-
sten Ausdruck gefunden. Ja, man geht nicht zu weit, wenn man be-
hauptet, dass beispielsweise die gesamte Kultur des Mittelalters, eines-
teils in der Kunst ihren Niederschlag gefunden und andernteils den
Charakter des mittelalterlichen Menschen selbst wieder bestimmend
beeinflusst hat. Daraus ergibt sich, dass die Kunstiibung der Ver-
gangenheit im wesentlichen zur Stiitze geistiger wie materieller Klas-
senscheidungen verwendet wurde. (Dasselbe ldsst sich iibrigens auch
von allen Kultusiibungen sagen.) Die Kultur der Renaissance, die
eigentlich auch die Kultur des Papismus genannt werden kdnnte, be-
legt diese Wahrheit selbst. Der Bildersturm der Reformation war ja
nicht etwa ein Sturm gegen Kunst und Kunstiibung als solche, es

war vielmehr der wuterfiillte Sturm des mittelalterlichen Biinger-
tums gegen die Macht des Katholizismus, diz in Kunstwerken rali-
gitsen Inhalts Ausdruck und Werbung gefunden hatten. Die Bilder-
stitnmer der Reformation hatten erkannt, dass sich die pépstliche
Kirche der Kunst bediente, um durch sie zu herrschen. Die Erkennt-
nis dieser Tatsache und die Notwendigkit des Kampfes um die gei-
stige und 6konomische Unabhiingigkeit des protestantischen Biirge
tums von Rom erklirt den sonst so unbegreiflichen Vandalismus jener
Zeit. Ein bedeutendes Instrument der pépstlichen Herrschaft wurde
zerstort, verbrannt.

Der spaterhin emporstrebende Adel und die Aristokratie iiber-
nahmen dann fiir Jahrhunderte Kunst und Kiinstler und taten im
schmunzelnden Einverstindnis mit der Kirche dasselbe, was die
Kirche frither allein getan hatte.

Kunst und Kunstwerk blieber Sache von Adel und Klerus. Im
Solde dieser beiden Klassen durchliuft das kiinstlerische Schaffen
eine grosse Spanne seiner Geschichte.

Erst die biirgerliche Revolution vermochte auch hier eine ent-
scheidende Wendung zu bringen.

Die Revolution verbrannte und zerstmpfte weder Gemilde noch
Statuen — aber sie erkldarte Kunst und Kunstwerke als nationales
Eigentum. Sie machte die Kunstiibung und den Genuss der Kiinste
zur Gemeinschaftssache. Sie iibernahm den Louvre und iibernahm
die rebellischen Maler, die schon Jahre vor der Revolution die rémi:
schen Biirgertugenden gelobt und die Antike gefeiert hatten. Dic
Kunst des 19. Jahrhunderts malte die Welt des Biirgertums. Die Ni:




Nr. 14

DER FREIDENKER 107

nisses durchaus vereinbart werden kann. Klarheit und Wahr-
heit, Vorausbedacht und Treue ist zum andern das, was not ist,
«Alle Dinge gelingen», sagt der chinesische Menschheitslehrer
Konfuzius, «<wenn sie vorbereitet sind, und misslingen, wenn
sie nicht vorbereitet sind. Sind die Worte zum voraus festge-
legt, so stockt man nicht, sind die Arbeiten zum voraus festge-
legt, so kommt man nicht in Verlegenheit, sind die Handlungen
zum voraus festgelegt, so macht man keinen Fehler. Ist der
Weg zum voraus festgelegt, so wird er nicht plétzlich ungang-
bar.»

Diese einfachen, fast selbstverstandlichen Worte seien uns
Menschen freier und ungefesselter Denkungsart ein Ansporn,
endlich und inmitten der Verwirrung der Zeit die Planwirt-
schaft des Geistes in Angriff zu nehmen. Das Unkraut und Ge-
striipp, das die Aufklarung des 18. Jahrhunderts — heute ge-
fallt man sich darin, sie nachtréglich zu schmidhen — hinweg-
gerdumt zu haben glaubte, ist iiberall wieder hervorgebrochen
und erhebt mit Dreistigkeit und Unbekiimmertheit den An-
spruch, gute Frucht zu sein. Begniigen wir uns nicht damit, die
Waffe zu schirfen und das Unkraut abzuschneiden, sondern
brechen wir in Gemeinsamkeit auf, die Wurzeln auf dem dor-
nigen Acker der neuen Gotzenanbeter herauszureissen! Schaf-
fen wir Klarheit gegeniiber der Verwirrung, und wir werden
mit der Gewissheit unseres Lebens den Weg aus der Krise
unserer Zeit finden!

Die Krise der protestantischen Theo-
logie und die Vereinigung der Kirchen.

In einer Artikelreihe «Die Krise der evangelischen Kirchey
(vgl. «Freidenker> vom 30. November und 15. Dezember 1930)
habe ich an Hand von Selbstzeugnissen aus dem Munde von
Veriretern der evangelischen Kirche gezeigt, dass diese sich
der Krise des religiosen Lebens iiberhaupt und der spezifisch
evangelischen Krise im besonderen voll bewusst sind. Leizlere
besteht darin, dass der Einfluss des Protestantismus in Deutsch-
land — nicht nur auf politischem Gebiete — von der katholi-
schen Kirche verdrangt wird.

In Zeiten des sozialen Umbruches gibt es eben nicht nur
eine Radikalisierung nach links, sondern auch nach rechts und
diese Tatsache muss sich nebenbei auch ideologisch auswirken.
Der zielklarere und politisch weitblickendere Katholizismus hat
seinen Kampf gegen den sogenannten «Modernismus» schon
lingst ausgefochten. (Der berithmte «Syllabus» des Papstes
Pius IX. wurde am 8. Dezember 1864 ausgegeben!)

Die protestantische Theologie folgt etwas verspitet nach,
indem sie fiir die religiose Krise der Gegenwart — man hére

und staune! — den deutschen Idealismus verantwortlich macht.
Jenen Idealismus, gegen dessen utopische Einstellung einst

* Karl Marx Stellung genommen hat, indem er sich gegen jene

Phantasten wendete, welche «die Freiheit zu ehren meinen,
wenn sie dieselbe in den Sternenhimmel der Einbildung, statt
auf den soliden Boden der Wirklichkeit versetzen. Diesen Réa-
sonneurs (Wortmachern) der Einbildung, diesen sentimenta-
len Enthusiasten, die jede Berithrung ihres Ideals mit der ge-
meinen Wirklichkeit als Profanation scheuen, verdanken wir
zum Teil, dass die Freiheit bis jetzt eine Einbildung und eine
Sentimentalitdt geblieben ist».

Zu diesen Phantasten gehoren auch jene Humanititsverkiin-
der, welche im Namen ihres Menschenideals «die 6de Gleich-
machungslehre des Sozialismus» bekampfen; sie setzen ihr
Dogma von der unbefleckten Geistigkeit gegen unseren «er-
denschweren» Materialismus, der scheinbar allen <hoheren»
Erwigungen abhold ist. Und diese idealistischen Gegner des
materialistischen Marxismus werden nun auch von rechts an-
gegriffen, offenbar weil sie nicht radikal genug sind. Das «dritte
Reich» beginnt sich bereits in der protestantischen Theologie
auszuwirken.

Ueber die Beziehungen von Christentum und Idealismus gibt
es schon lange eine reichhaltige Literatur. Einen Ueberblick
findet man bei Walter Linden «Christentum und Idealismusy
in der «Zeitschrift fiiir Deutschkunde» (1931, Seite 209). Aber
erst in neuerer Zeit tritt der aggressive Charakter des prote-
stantischen Schrifttums deutlich zutage. Es ist nicht meine Ab-
sicht, dies hier im einzelnen nachzuweisen. Es moge an dieser
Stelle geniigen, wenn ich die Hauptargumente herausgreife,
die von der Krisentheologie des Protestantismus gegen den
Idealismus ins Treffen gefithrt werden (siehe das Referat von
Spranger in den Sitzungsberichten der preussischen Akademie
der Wissenschaft, Phil.-Hist. Klasse 1931, VIIL.):

1. Der deutsche Idealismus habe beigetragen zur Zerstérung
der kirchlichen Gesinnungen und des Kirchenbesuches. (!)

2. Der deutsche Idealismus habe durch seinen Bildungsari-
stokratismus die lebendige Beziehung zum Volkstum un-
tergraben.

3. Der deutsche Idealismus habe durch seine Neigung zum
Pessimismus den Protestantismus innerlich angekrinkelt.

Man merkt schon, um was es geht: Es soll ein Siindenbock
fiir die Abfallbewegung gefunden werden. Soziologische Erwi-
gungen liegen den Theologen natiirlich génzlich ferne. Also
bieibt nur iibrig, «ideologisches Ursachen fiir den. Religions-
schwund der Gegenwart zu entdecken, da man doch nicht gut
nur die Freidenker dafiir verantwortlich machen kann und
schliesslich auch nicht will, denn man méchte ihnen doch nicht
gerne allzuviel Ehre erweisen.

vellierung der Standesdiffersnzen entfaltete ungeahnte Kriifte, deren
sich 'die m2hr und mehr aus den ‘Massen emporsteigenden und mich-
tig werdenden Klassen durch den biirgerlichen Staat bedienten. —
Beweis? Man durchgehe in ernstem Studium das kiinstlerische Schaf-
fen der Regenerationsperiode oder der Griinderzeit! Beweis ferner
die trostlose Schlachtenmalerei des vergangenen Jahrhunderts, die
das Machtgefiihl der Sibelherrschaft von dazumal®intenpretierte. Dass
ein kiinstlerisches Genie auch hier, iiber das Stoffliche weit hinaus-
schreitend, Menschheitswerte zu schaffen vermochte, ist eine Ange-
legenheit fiir sich, so gut wie der kiinstlerische Wert der Decke in der
sixtinischen Kapelle eine Angslegenheit fiir sich darstzllt.

Der Kiinstler der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts und noch
weit dariiber hinaus hatte so zu sehen, zu malen, wie es der Herr
Auftraggeber wollte. Es durfte damals noch nicht geschrien werden.
Leise, leise bewegten sich noch vor hundert Jahren Kunst und Kiinst-
ler auf den Zehen, hiibsch bedacht, zu erbauen und geniessen zu
lassen.

Da kam Courbet, robust, revolutionir, ungestiim. Nach ihm die
Reihe aller jener damals geiichteten, heute iléngst klassisch gewor-
denen Kiinstler. Der Sturm der Entriistung, dem ihr Schaffen einst
begegnete, galt durchaus nicht den Leinwandfiichen, die sie bemal-
ten, er galt dem Denken — dem ganz andern Sehen, dem Fanatis-
mus ihrer Ueberzeugung und ihrer Wahrheitsliebe. Dass sich diese
Leute die Welt und ihre Oberfliche so zu geben getrauten, wie sie
sie sahen und empfanden — nur das hatte ihre Zeitgenossen em-
port. (Genau so wie sich unsere Umwelt heute noch an wunserem

Freidenkertum empdrt, nicht weil wir nicht mehr zur Kirche gehen
und an keinen lieben Gott mshr glauben, sondern weil wir unsere
Ueberzeugung frei und offen zu manifestieren wagen! Die Waut, ja
der Hass, dem das Schaffen eines Hodler, eines van Gogh usw. fast
zu Lebzeiten begegnete, findet heute sezine Parallele in der Verach-
tung, die das «anstindiges Biirgertum wuns Freidenkern entgegen-
bringt.)

Die Kunstwerke der Modernen haben nur sparlich und in hef-
tigen Kdmpfen sich Eingang in die Museen und staatlichen Ausstel-
lungen erkdmpfen konnen. Die Irrtiimer der Tradition, die bisherige
Ausschliesslichkeit in Kunst und Kunstschaffen, die Vorteile, die
einer geniessenden und herrschenden Klasse aus konservativ gerichte-
ter Kunstiibung zuflossen, versperrte den Umstiirzlern noch um die
Jahrhundertwende den schmalen Weg zum Ruhm, oder auch nur zur
Anerkennung. Entsetzt vernahm man, wie ein Liebermann sich aus-
nahm, zu erkldren, ein Biischel gut gemalter Riiben sei besser als
eine schlecht gemalte Madonna! Oder wenn einer behauptete, ein
Steine klopfender Arbeiter Courbets sei unendlich mehr wert, als
der beriihmte Schmarren Anton von Werner’s, der sich «Kaiserpro-
klamation in Versailles» betitelt, usw. Aber so wie die Zeit dem Dar-
win gerecht geworden ist, so ist die Zeit Courbet, Liebermann und
Hodler gerecht geworden. Und wenn wir nun gerade bei Hodler
sind, und er unser Landsmann ist, erinnern wir uns auch, dass er
als einer der grossen Rebellen gegen die Knechtung des Geistes auf- .
gestanden ist und durch ein Leben voll Entbehrung wnd Hunger
durchgehalten hat. Dass er stofflich oftmals ins historische Mittelalter



108 DER FREIDENKER

Nr. 14

Die Schwenkung gegen den Idealismus ist aber immerhin
psychologisch interessant, da damit zugleich auch das ethische
Moment im Christentum stark zuriickgedringt wird. Nicht die
sittliche Ueberzeugung, sondern die unmittelbare Beziehung zu
Gott wird in den Vordergrund geschoben. Das ist eine deut-
liche Schwenkung zum Katholizismus. Denn im katholischen
Katechismus heisst es bei der christlichen Nichstenliebe, dass
der Nebenmensch — nicht als solcher, sondern — «wegen Gott»
(!) geliebt werden soll. _

Eine feine Unterscheidung. Denn der Umweg iiber Gott
schaltet Andersglaubige und Ungldubige automatisch aus. Diese
katholisierende Tendenz der neueren protestantischen Theo-
logie deutet gleichzeitig darauf hin, in welcher Weise diese die
bestehende religiose Krise zu iiberwinden gedenkt. Namlich
auf organisatorischem Wege. Bereits im Jahre 1925 hatte in
Stockholm eine «Weltkonferenz fiir praktisches Christentumy
stattgefunden, welche den ersten Versuch darstellte, alle evan-
gelischen Kirchen verschiedener Konfessionen zusammenzu-
bringen.

Dies gelang natiirlich nicht auf einen Hieb und die «Kirchen-
einigungskonferenzy von Lausanne 1927 setzte die Vertrustungs-
bestrebungen ‘fort. (Im Zusammenhang damit stand eine ge-
plante Reform des anglikanischen Gebetbuches, die aber an
dem Widerstand des englischen Parlamentes scheiterte!) Schon
damals hatte der Papst eine Erizyklika iiber die Einigung der
Kirchen veroffentlicht, in der er — gegen den Protestantismus
polemisierend — sagte:

«Viele Leute begiinstigen unter der Vorgabe, das Beste zu
suchen, die falsche religiose Einheit der Christen . . . Die
menschliche Kreatur soll- der Kirche angeh6ren, aber nicht
jener, die aufgerichtet wurde von denjenigen, die im Irrtum
waren, sondern jener Kirche, die von Christus gewollt und be-
griindet wurde, d. h. der katholisch - apostolisch - rémischen
Kirche.» i

Die neueste diesbeziigliche Enzyklika des Papstse («Lux
veritatisy) ist iibrigens wesentlich milder gehalten und fordert
die Protestanten in erster Linie nur auf, ihre bisherige Einstel-
lung zur Frage der Marienverehrung zu revidieren..

Die katholische Kirche hat ndmlich seither mit dem Faschis-
mus bose Erfahrungen gemacht und sie bemiiht sich daher,
ihren organisatorischen Apparat zu starken. Auch die Verluste
in Mexiko und Spanien miissen womdglich ausgeglichen wer-
den. Die religiose Profitrate sinkt, der Betrieb muss rationali-
siert werden: Kirchen aller Liénder, vereinigt Euch!

Die protestantische Theologie kommt diesem Monopolkleri-
kalismus entgegen. Ueberwindung der religisen Krise nicht
durch Preissenkung — vergleichsweise gesprochen —, sondern

durch organisatorische Massnahmen. Es ist ein hochinteressan-
tes Kapitel Kirchengeschichte, das nunmehr anhebt und —
richtig gesehen — die ganze Krise des Kapitalismus wieder-
spiegelt. Denn die Religion ist keine Glaubensangelegenheit,
die in erhabener Pose <ewige Werte» verkiindet; ihr Reich ist
vielmehr ganz von dieser Welt und ihre Struktur ergibt sich
nicht nur aus volkerkundlichen Elementen, sondern in steigen-
dem Masse. aus wirtschaftlichen, sozialen und politischen Bin-
dungen. Eine Religionsgeschichte in diesem Sinne ist noch
nicht geschrieben worden — Max Webers «Religionssoziologie>-
war nur erst ein Versuch — und sie wird auch wahrscheinlich
nie geschrieben werden. Denn auch die Geschichtsschreibung
ist ein Politikum und wenn wir einmal so weit sind, dass die
klerikale Reaktion iiberwunden ist, dann werden wir nicht
mehr polemisieren, sondern unsere ganze Kraft dem Aufbau
der Zukunft zuwenden. Hartwig.

@ | Naturwissenschaftl. Umschau. |@

Die Ablenkung des Lichtes durch die Sonne.

Die allgemeine Relativitétstheorie Einsteins fordert eine Ab-
lenkung des Lichtes durch die Schwerkraft der Sonne am
Sonnenrande im Werte von 1,75 Bogensekunden. Es erregte
1919 grosses Aufsehen, als die Beobachtungen wihrend einer
Sonnenfinsternis die Ablenkung des Lichtes durch die Schwere
der Sonne wirklich bestitigten. Es schien sich damals und 1922
der vorausgesagte Wert von 1,75 Bogensekunden ziemlich exakt
aus den Photographien der Sterne wihrend der Sonnenfinster-
nis und nach Voritbergang der Sonne zu ergeben. Nun hat es
sich aber anldsslich der Beobachtungen der totalen Sonnenfin-
sternis vom 9. Mai 1929 auf Sumatra gezeigt, dass eine etwas
grossere Ablenkung des Lichtes beobachtet werden konnte, als
Einstein berechnete, namlich eine Ablenkung von ca. 2,25 Bo-
gensekunden. Die Astronomen sind sich noch nicht klar iiber
die Bedeutung dieser Beobachtung; ob hier bloss Beobachtungs-
fehler vorliegen, was nicht wahrscheinlich erscheint, oder ob
sich #tber den Einsteineffekt noch ein weiterer, bisher theore-
tisch micht zu erklarender Effekt iiberlagert. Durch diese Beob-
achtungen ist der theoretischen Physik eine neue interessante
Aufgabe gestellt, wenn auch dadurch keineswegs die Giiltigkeit
der Einsteinschen Relativititstheorie in Frage gestellt wird.

E. J. W.

Wasserstoff mit der Masse 2.

Seit der Untersuchung der Erscheinungen des Radiums und
der Radioaktivitit weiss man, dass die Elemente nicht aus
einer einzigen Atomart bestehen, sondern aus einer Mischung

zuriickgegangen ist und die trotzenden Eidgenossen von Marignano
zu formen unternahm, kann ihm kaum als Entgleisung angerechnet
werden. Er hat in jenen Darstellungen vielmzshr die selbstbewussten
Bauern, die sich nicht unterkriegen lassen wollten, wiedergegeben.
Er hat im Auszug der Jenenser Studentsn fiir die Volkserhebung
gegen den Militarismus und fiir die Freiheitsrechte der Volker gerun-
gen. Er ist nie in den Schlamm und Schmutz nationalistisch-milita-
ristischer Propaganda geraten. Er konnte deshalb nicht die friih-
zeitige, ordengeschmiickte Anerkennung eines Menzel finden. Dem
Leben galt sein Schaffen, der Freiheit des Menschengeistes und der
Idee der Gemeinschaft. Seine Haltung als Kiinstler und Mensch wéh-
rend des Weltkrieges zeigt ihn seiner Mitwelt um Jahrzehnte voraus.
Sie dokumentierte, dass die moderne Kunst sich nicht mehr zur Ka-
.naille einer herrschenden Klasse oder Stromung erniedrigen liesse,
dass die Zeiten einer Volksverdummung durch die freie, hohe Kunst
der Vergangenheit anzugehéren beginnen, dass Kunst und Kiinstler
der Zukunft weder einer Klasse moch einem sozialen Unrescht Ge-
folgschaft leisten werden und dass der moderne Kiinstler Leben und
Streben allein den Idealen einer befreiten Menschheit, einem wahr-
haften Menschentum zuwenden wird.

Ich habe frither schon einmal im «Freidenkers anerkannt, dass
sich die katholische Kirche des Mittelalters schlechthin unsterblicher
Verdienste um die Kunst rithmen konne. Ich erinnere nochmals an
das Zeitalter der Renaissance! Aber die katholische Kirche protegierte
Kunst und Kinstler zu eigenem Gewinn! Die Aristokriatie prote-
gierte Kunst zu eigenem Nutzen. Das Biirgertum protegierte Kunst

zu nationalem Frommen. Die Gesellschaft der Zukunft protegiere
Kunst und Kiinstler zum Gewinne einer zivilisierten Menschheit!
Hs. Dillenbach.

So stark idst die Gewalt frith eingepréagter religioser Dogmen,
dass sie das Gewisten und zuletzt alles Mitleid und alle Menschlich-

keit zu ersticken vermag. Schopenhauer.
* *

Ein Dummer sieht nicht den Zusammenhang der Naturerschei-
nungen ein, weder wo sie sich selbst iiberlassen hervortreten, noch
wo sie absichtlich gelenkt, das heisst zu Maschinen dienstbar ge-
macht sind: dieserhalb glaubt er gern an Zauberei und Wunder.

Schopenhauer.

Haben Sie schon

einen Beitrag gezeichnet fiir das Sekretariat?

BEF 20 Rappen in der Woche

sollten auch Sie fur Ihr Ideal eriibrigen konnen.
Zeichnen Sie einen Verpflichtungsschein!



	Feuilleton

