
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 14

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


106 DER FREIDENKER Nr. 14

System des Philosophen Christian Wolff zu dem herrschenden
Lehrgebäude geworden. Kant nennt Wolff den gewaltigsten
Vertreter des rationalistischen Dogmatismus, des Standpunktes

des reihen, ungebrochenen Vertrauens in die Macht der
Vernunft. Das englische Freidenkertum, auf dessen Boden
übrigens das Humanitätsideal erwuchs, vermittelte diesem
Rationalismus den geistigen Elan, der erst die «Aufklärung»
ausmachte. Darum war sie nichts weniger als rhetorisierende
«Vernünftelei», sondern von dem mitreissenden Willen
belebt, sich aus seelischer und geistiger Dumpfheit und
Gebundenheit zu freier Höhe zu erheben. Vor allem wohnte ihr die
Tendenz inne zur Beseitigung «jener theologischen Gebundenheit

und Befangenheit, welche noch bei Leibniz in seiner
äusserlichen Nebeneinanderstellung von Theologie und Philosophie,

Glaubenswahrheiten und Vernunftwahrheiten
unverkennbar war und die auch noch Wolff zwar zurückgedrängt,
aber nicht völlig zu überwinden vermocht hatte» (Jodl). Ohne
«seelische» Schwungkraft, ohne «Feuer im Leibe» war aus
jener Gebundenheit nicht herauszukommen, und so sieht auch
das Zeitalter der Aufklärung überall Männer am Werk, die
warmen Herzens ihre Aufgabe zu erfüllen suchten und denen
nicht nur an dem äusseren Fortschritt, sondern auch an der
«inneren» Entwicklung des Menschen gelegen war.

Dieser echte Geist der Aufklärung ist nicht tot! Er lebt
in Millionen Menschen, die das stolze «Denken befreit!» in
ihre tägliche Welt hineinwirken, er lebt in hundert und
tausend Orsanisationen, die die Freiheit des Denkens auf ihr
Schild geschrieben haben. Immer auch wird dieser Geist dort
Einlass finden, wo der Mensch nicht gewillt ist, sich der
Kontrolle seiner Empfindungen durch den schaffenden Intellekt
zu entziehen, wo man es liebt, in reiner Luft zu atmen und
wo das Wort von der «intellektuellen Redlichkeit» noch nicht
zum blossen Schlagwort geworden ist. Nur von hier aus ist
auch den brutalen voluntaristischen Ideen beizukommen, die
bisher das wirtschaftliche Leben der Völker beherrschten, und
die heute versuchen, auf das geistige Leben überzugreifen.
Der obenerwähnten philosophischen und religiösen Prophetie
gesellt sich hier die politische Prophetie, im Nationalismus
z. B. unverblümt gemischt mit bewusstem Voluntarismus, der
auf alles pfeift, was «geistig» heisst. Ist man doch in Deutschland

nicht weit davon entfernt, bis man den «Vaterlandsverräter»,

Vernunft geheissen, an die Wand stellt, damit er von
den Kugeln der Fanatiker der politischen und kulturellen
Spatzenperspektive eines schmählichen Todes sterbe ; denn auf
deutscher, geweihter Erde — so scheint es — kann man die
«volksverderberische» Vernunft nicht gebrauchen. Die
Religion, zu deren Erhaltung man die grösste Mühe aufbringt,
kann man da schon besser verwenden. Auf diese Weise ist in

Feuilleton.
Kunst, Staat und Gesellschaft.

Dass 'der Kunst, als .dem fähigsten Ausdruckamittal menschlichen
Geistes, in der Gesellschaft und im Staate eine bedeutende Rolle
seit Jahrhunderten zugeteilt wurde und heute noch zugeteilt wird,
ist eine jedem Gebildeten bekannte Tatsache

Berühren wir in diesem kleinen Versuch nur eine Gattung der
Kunstübung, die Malerei, speziell die Tafelmalerei. Die Aufgabe, die
die Malerei der Vergangenheit der Gesellschaft oder dem Staate
gegenüber auf sich genommen hatte und zur Ausführung brachte, muss
als eine ganz bedeutende betrachtet werden. In der bildenden Kunst
vergangener Jahrhunderte hat das Lebens- und Maehtgefühl feudaler
und geistlicher ¦Herrscherklassan seinen präzisesten und formschönsten

Ausdruck gefunden. Ja, man geht nicht zu weit, wenn man
behauptet, dass beispielsweise die gesamte Kultur des Mittelalters, einesteils

in der Kunst ihren Niederschlag gefunden und andernteiis den
Charakter des mittelalterlichen Menschen selbst wieder bestimmend
beeinflusst hat. Daraus ergibt sich, dass die Kunstübung der
Vergangenheit im wesentlichen zur Stütze geistiger wie materialler Klas-
senscheiducngen verwendet wurde. (Dasselbe lässt sieh übrigens auch

von allen Kultusübungen sagen.) Die Kultur der Renaissance, die

eigentlich auch die Kultur des Papismus genannt werden könnte,
belegt diese Wahrheit selbst. Der Bildersturm der Reformation war ja
nicht etwa ein Sturm gegen Kunst und Kunstübung als solche, es

unserem heutigen kulturellen und politischen Leben nicht
mehr die ehrliche Flamme zu bekämpfen, die dem Menschen
— ewiges Gesetz — in das notdurchquälte Antlitz scheint, nein,
es ist schlimmer: hier steht er vor der Aufgabe, durch einen
heuchlerischen Nebel untereinander geschobener Ideen und
verkehrter Phrasen stossen zu müssen, ohne die Sicherheit zu
haben, an deii Brandherd heranzukommen. Maulheldentum
und Strassenlärm übertönen den Willen derjenigen, die mit
Ernst ein Neues schaffen wollen. «Es ist die Zeit, in der die
lautesten Reaktionäre als lärmende Revolutionäre herumlaufen,

in der jeder kleine Bürger die Vokabulatur des
Fortschritts stiehlt, in der niemand den Mut zur eigenen Sache
hat und jeder auf das Schlagwort des andern lauert »

(Ihering)
Die schiefe Lage der Dinge, die unsere Zeit auszeichnet, in

der politisches Schaumschlägertum geistige Unzulänglichkeit
zum Ideal erhebt, die Kulturreaktion ihre' Tarnkappe mehr und
mehr lüftet und ein neues Prophetentum um religiöse «Erneuerung»

und damit ebendieselbe Abwendung vom Geiste predigt,
lässt uns die Wahrheit und Schwere eines vielangewandten
Begriffes empfinden: Krise. Das Wort von der Krisenhaftigkeit
unserer Zeit hat eine doppelte Bedeutung. Einmal bezeichnet
es einen Kranikheitszustand und zum andern die Verwirrung
über diesen Zustand, die sich schon aus der bunten Vielheit
der Rflästerchen und Heilmittel ergibt, die allenthalben
angepriesen werden. Tatsächlich haben die ernstesten
Krankheitserscheinungen nahezu alle Aeusserungen unseres Lebens
erfasst.

Vermögen wir die Zeit zu heilen? Ich glaube es nicht. Es
geht uns wie dem Arzt. Auch er kann nicht heilen, er muss die
Heilung der Natur überlassen. Er kann nur kurieren. Aber den
Ursachen der Krankheit nachzuspüren, die Wege aufzuzeigen,
auf denen der Hedlprozess gefördert werden kann, dessen sind
wir fähig. Zu dieser Arbeit ist notwendig, das ausgehöhlte
Fundament unserer Weit neu zu unterbauen. Dabei ist neben den
primären Erfordernissen auf wirtschaftlichem Gebiet, denen
jede nötige Bedeutung ausdrücklich zuerkannt sei, diie aber
hier nieht. zur Erörterung stehen, eine der grundlegendsten
Aufgaben die Beseitigung der heutigen Kulturkrise, die am
«Untergang des Geistes» orientiert zu sein scheint. Von dieser
Quelle aus können dem Leben auch heute noch neue Impulse
zugeführt werden. Aber den Weg zur Liquidierung der
Kulturkrise wird nur der freudige, optimistische Geist weisen können,

wie er dem Zeitalter der Aufklärung eigentümlich war
und für den wir heute eintreten. Die Aufgabe erfordert keine
einseitige, kämpferische Stellungnahme zugunsten einer
Parteirichtung oder deren Ziel, sondern einen festen geistigen
Standpunkt, der mit Beweglichkeit des Urteils und des Verständ¬

war vielmehr der wuterfüllte Sturm des -mittelalterlichen Bürgertums

gegen die Macht des Katholizismus, die in Kunstwerken
religiösen Inhalts Ausdruck und Werbung gefunden hatten. Die
Bilderstürmer der Refonmation hatten erkannt, dass sich die päpstliche
Kirche der Kunst bediente, um durch sie zu herrschen. Die Erkenntnis

dieser Tatsache und die Notwendigkit des Kampfes um die
geistige und ökonomische Unabhängigkeit des protestantischen Bürgertums

von Rom erklärt den sonst so unbegreiflichen Vandalismius jener
Zeit. Ein bedeutendes Instrument der päpstlichen Herrschaft wurde
zerstört, verbrannt.

Der späterhin emporstrebende Adel und die Aristokratie
übernahmen dann für Jahrhunderte Kunst und Künstler und taten im
schmunzelnden Einverständnis mit der Kirche dasselbe, was die
Kirche früher allein getan hatte.

Kunst und Kunstwerk blieben Sache von Adel und Klerus. Im
Solde dieser beiden Klassen durchläuft das künstlerische Schaffen

eine grosse Spanne seiner Geschichte.
Erst die bürgerliche Revolution vermochte auch hier eine

entscheidende Wendung zu bringen.
Die Revolution verbrannte und zerstmpfte weder Gemälde noch

Statuen — aber sie erklärte Kunst und Kunstwerke als nationalej
Eigentum. Sie machte die Kunstübung und den Genuss der Künste

zur Gemeinschaftssache. Sie übernahm den Louvre und übernahir
die rebellischen Maler, die schon Jahre vor der Revolution die römi
sehen Bürgertusenden gelobt und die Antike gefeiert hatten. Die

Kunst des 19. Jahrhunderts malte die Welt des Bürgertums. Die Ni



Nr. 14 DER FREIDENKER 107

nisses durchaus vereinbart werden kann. Klarheit und Wahrheit,

Vorausbedacht und Treue ist zum andern das, was not ist
«Alle Dinge gelingen», sagt der chinesische Menschheitslehrer
Konfuzius, «wenn sie vorbereitet sind, und misslingen, wenn
sie nicht vorbereitet sind. Sind die Worte zum voraus festgelegt,

so stockt man nicht, sind die Arbeiten zum voraus festgelegt,

so kommt .man nicht in Verlegenheit, sind die Handlungen
zum voraus festgelegt, so macht man keinen Fehler. Ist der
Weg zum voraus festgelegt, so wird er nicht plötzlich ungangbar.»

Diese einfachen, fast selbstverständlichen Worte seien uns
Menschen freier und ungefesselter Denkungsart ein Ansporn,
endlich und inmitten der Verwirrung der Zeit die Planwirtschaft

des Geistes in Angriff zu nehmen. Das Unkraut und
Gestrüpp, das die Aufklärung des 18. Jahrhunderts — heute
gefällt man sich darin, sie nachträglich zu schmähen —
hinweggeräumt zu haben glaubte, ist überall wieder hervorgebrochen
und erhebt mdt Dreistigkeit und Unbekümmertheit den
Anspruch, gute Frucht zu sein. Begnügen wir uns nicht damit, die
Waffe zu schärfen und das Unkraut abzuschneiden, sondern
brechen wir in Gemeinsamkeit auf, die Wurzeln auf dem
dornigen Acker der neuen Götzenanbeter herauszureissen! Schaffen

wir Klarheit gegenüber der Verwirrung, und wir werden
mit der Gewissheit unseres Lebens den Weg aus der Krise
unserer Zeit finden!

Die Krise der protestantischen Theologie

und die Vereinigung der Kirchen.
In einer Artikelreihe «Die Krise der evangelischen Kirche»

(vgl. «Freidenker» vom 30. November und 15. Dezember 1930)
habe ich an Hand von Selbstzeugnissen aus dem Munde von
Vertretern der evangelischen Kirche gezeigt, dass diese sieh
der Krise des religiösen Lebens überhaupt und der spezifisch
evangelischen Krise im besonderen voll bewusst sind. Letztere
besteht darin, dass der Einfluss des Protestantismus in Deutschland

— nicht nur auf politischem Gebiete — von der katholischen

Kirche verdrängt wird.
In Zeiten des sozialen Umbruches gibt es eben nicht nur

eine Radikalisierung nach links, sondern auch nach rechts und
diese Tatsache muss sich nebenbei auch ideologisch auswirken.
Der zielklarere und politisch weitblickendere Katholizismus hat
seinen Kampf gegen den sogenannten «Modernismus» schon
längst ausgefoehten. (Der berühmte «Syllabus» des Papstes
Pius IX. wurde am 8. Dezember 1864 ausgegeben!)

Die protestantische Theologie folgt etwas verspätet nach,
indem sie für die religiöse Krise der Gegenwart — man höre

vellierung der Standesdiifferenzen entfaltete ungeahnte Kräfte, deren
sieh die mehr und mehr aus den Massen emporsteigenden und mächtig

werdenden Klassen durch den bürgerlichen Staat bedienten. —
Beweis? Man durchgehe in ernstem Studium das künstlerische Sehaffen

der Regenerationsperiode oder der Gründerzeit! Beweis ferner
die trostlose Schlachtenmalerei des vergangenen Jahrhunderts, die
das Machtgefühl der Säbelherrschaft von dazumairinierpretierte. Dass
ein künstlerisches Genie aueh hier, über das Stoffliche weit
hinausschreitend, Menschheitswerte zu schaffen vermochte, ist eine
Angelegenheit für sich, so gut wie der künstlerische Wert der Decke in der
sixtinischen Kapelle eine Angelegenheit für sich darstellt.

Der Künstler der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts und noch
weit darüber hinaus hatte so zu sehen, zu malen, wie es der Herr
Auftraggeber wollte. Es durfte damals noch nioht geschrien werden.
Leise, leise bewegten sich noch vor hundert Jahren Kunst und Künstler

auf den Zehen, hübsch bedacht, zu erbauen und geniessen zu
lassen.

Da kam Courbet, robust, .revolutionär, ungestüm. Nach ihm die
Reihe aller jener damals geächteten, heute längst klassisch gewordenen

Künstler. Der Sturm der Entrüstung, dem ihr Schaffen einst
begegnete, galt durchaus nioht den Leinwandfiäehen, die sie bemalten,

er galt dem Denken — dem ganz andern Sehen, dem Fanatismus

ihrer Ueberzeugung und ihrer Wahrheitsliebe. Dass sich diese
Leute die Welt und ihre Oberfläche so zu geben getrauten, wie sie
sie sahen und empfanden — nur das hatte ihre Zeitgenossen
empört. (Genau so wie sich unsere Umwelt heute noch an unserem

und staune! — den deutschen Idealismus verantwortlich macht.
Jenen Idealismus, gegen dessen utopische Einstellung einst
Karl Marx Stellung genommen hat, indem er sich gegen jene
Phantasten wendete, welche «die Freiheit zu ehren meinen,
wenn sie dieselbe in den Sternenhimmel der Einbildung, statt
auf den soliden Boden der Wirklichkeit versetzen. Diesen Rä-

sonneurs (Wortmachern) der Einbildung, diesen sentimentalen

Enthusiasten, die jede Berührung ihres Ideals mit der
gemeinen Wirklichkeit als Profanation scheuen, verdanken wir
zum Teil, dass die Freiheit bis jetzt eine Einbildung und eine
Sentimentalität geblieben ist».

Zu diesen Phantasten gehören auch jene Humanitätsverkün-
der, welche im Namen ihresi Menschenideals «die öde Gleich-
maehungslehre des Sozialismus» bekämpfen; sie setzen ihr
Dogma von der unbefleckten Geistigkeit gegen unseren
«erdenschweren» Materialismus, der scheinbar allen «höheren»
Erwägungen abhold ist. Und diese idealistischen Gegner des
materialistischen Marxismus werden nun auch von rechts
angegriffen, offenbar weil sie nicht radikal genug sind. Das «dritte
Reich» beginnt sich bereits in der protestantischen Theologie
auszuwirken.

Ueber die Beziehungen von Christentum und Idealismus gibt
es schon lange eine reichhaltige Literatur. Einen Ueberblick
findet man bei Walter Linden «Christentum und Idealismus»
in der «Zeitschrift fflür Deutschkunde» (1931, Seite 209). Aber
erst in neuerer Zeit tritt der aggressive Charakter des
protestantischen Schrifttums deutlich zutage. Es ist nicht meine
Absicht, dies hier im einzelnen nachzuweisen. Es möge an dieser
Stelle genügen, wenn ich die Hauptargumente herausgreife,
die von der Krisentheologie des Protestantismus gegen den
Idealismus ins Treffen geführt werden (siehe das Referat von
Spranger in den Sitzungsberichten der preussischen Akademie
der Wissenschaft, Phil.-Hist. Klasse 1931, VII.) :

1. Der deutsche Idealismus habe beigetragen zur Zerstörung
der kirchlichen Gesinnungen und des Kirchenbesuches.

2. Der deutsche Idealismus habe durch seinen
Bildungsaristokratismus die lebendige Beziehung zum Volkstum
untergraben.

3. Der deutsche Idealismus habe durch seine Neigung zum
Pessimismus den Protestantismus innerlich angekränkelt.

Man merkt schon, um was es geht: Es soll ein Sündenbock
für die Abfallbewegung gefunden werden. Soziologische
Erwägungen liegen den Theologen natürlich gänzlich ferne. Also
bleibt nur übrig, «ideologische» Ursachen für den. Religionsschwund

der Gegenwart zu entdecken, da man doch nicht gut
nur die Freidenker dafür verantwortlich machen kann und
schliesslich auch nicht will, denn man möchte ihnen doch nicht
gerne allzuviel Ehre erweisen.

Freidenkertum empört, nicht weil wir nicht mehr zur Kirche gehen
und an keinen lieben Gott mehr glauben, sondern weil wir unsere
Ueberzeugung frei und offen zu manifestieren wagen! Die Wut, ja
der Hass, dem das Schaffen eines Hodler, eines van Gogh usw. fast
zu Lebzeiten begegnete, findet heute seine Parallele in der Verachtung,

die das «anständige» Bürgertum uns Freidenkern entgegenbringt.)

Die Kunstwerke der Modernen haben nur spärlich und in
heftigen Kämpfen sich Eingang m die Museen und staatlichen Ausstellungen

erkämpfen können. Die Irrtümer der Tradition, die bisherige
Ausschliesslichkeit in Kunst und Kunstschaffen, die Vorteile, die
einer geniessenden und herrschenden Klasse aus konservativ gerichteter

Kunstübung zuflössen, versperrte den Umstürzlern noch uim die
Jahrhundertwende den schmalen Weg zum Ruhm, oder auch nur zur
Anerkennung. Entsetzt vernahm man, wie ein Liebermann sich
ausnahm, zu erklären, ein Büschel gut gemalter Rüben sei besser als
eine schlecht gemalte Madonna! Oder wenn einer behauptete, ein
Steine klopfender Arbeiter Courbets sei unendlich mehr wert, als
der berühmte Schmarren Anton von Werner's, der sich «Kaiserproklamation

in Versailles» betitelt, usw. Aber so wie die Zeit dem Darwin

gerecht geworden ist, so ist die Zeit .Courbet, Liebermann und
Hodler gerecht geworden. Und wenn wir nun gerade bei Hodler
sind, und er unser Landsmann ist, erinnern wir uns auch, dass er
als einer der grossen Rebellen gegen die Knechtung des Geistes
aufgestanden ist und durch ein Leben voll Entbehrung und Hunger
durchgehalten hat. Dass er stofflich oftmals ins historische Mittelalter



108 DER FREIDENKER Nr. 14

Die Schwenkung gegen den Idealismus ist aiber immerhin
psychologisch interessant, da damit zugleich auch das ethische
Moment im Christentum stark zurückgedrängt wird. Nicht die
sittliche Ueberzeugung, sondern die unmittelbare Beziehung zu
Gott wird in den Vordergrund geschoben. Das ist eine deutliche

Schwenkung zum Katholizismus. Denn dm katholischen
Katechismus heisst es bei der christlichen Nächstenliebe, dass
der Nebenmensch — nicht als solcher, sondern — «wegen Gott»

geliebt werden soll.
Eine feine Unterscheidung. Denn der Umweg über Gott

schaltet Andersgläubige und Ungläubige automatisch aus. Diese
katholisierende Tendenz der neueren protestantischen Theologie

deutet gleichzeitig darauf hin, in welcher Weise diese die
bestehende religiöse Krise zu überwinden gedenkt. Nämlich
auf organisatorischem Wege. Bereits im Jahre 1925 hatte in
Stockholm eine «Weltkonferenz für praktisches Christentum»
stattgefunden, welche den ersten Versuch darstellte, alle
evangelischen Kirchen verschiedener Konfessionen zusammenzubringen.

Dies gelang natürlich nicht auf einen Hieb und die
«Kircheneinigungskonferenz» von Lausanne 1927 setzte die Vertrustungsbestrebungen

fort. (Im Zusammenhang damit stand eine
geplante Reform des anglikanischen Gebetbuches, die aber an
dem Widerstand des englischen Parlamentes scheiterte!) Schon
damals hatte der Papst eine Enzyklika über die Einigung der
Kirchen veröffentlicht, in der er — gegen den Protestantismus
polemisierend — sagte:

«Viele Leute begünstigen unter der Vorgabe, das Beste zu
suchen, die falsche religiöse Einheit der Christen Die
menschliehe Kreatur soll der Kirche angehören, aber nicht
jener, die aufgerichtet wurde von denjenigen, die im Irrtum
waren, sondern jener Kirche, die von Christus gewollt und
begründet wurde, d. h. der katholisch - apostolisch - römischen
Kirche.»

Die neueste diesbezügliche Enzyklika des Papstse («Lux
veritatis») ist übrigens wesentlich milder gehalten und fordert
die Protestanten in erster Linie nur auf, ihre bisherige Einstellung

zut Frage der Marienverehrung zu revidieren..

Die katholische Kirche hat nämlich seither mit dem Faschismus

böse Erfahrungen gemacht und sie bemüht sich daher,
ihren organisatorischen Apparat zu stärken. Auch die Verluste
in Mexiko und Spanien müssen womöglich ausgeglichen werden.

Die religiöse Profitrate sinkt, der Betrieb muss rationalisiert

werden: Kirchen aller Länder, vereinigt Euch!
Die protestantische Theologie kommt diesem Monopolklerikalismus

entgegen. Ueberwindung der religiösen Krise nicht
durch Preissenkung — vergleichsweise gesprochen — sondern

durch organisatorische Massnahmen. Es ist ein hochinteressantes

Kapitel Kirchengeschichte, das nunmehr anhebt und —
richtig gesehen — die ganze Krise des Kapitalismus
wiederspiegelt. Denn die Religion ist keine Glauibensangelegenheit,
die in erhabener Pose «ewige Werte» verkündet; ihr Reich ist
vielmehr ganz von dieser Welt und ihre Struktur ergibt sich
nicht nur aus völkerkundlichen Elementen, sondern in steigendem

Masse, aus wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Bindungen. Eine Religionsgeschichte in diesem Sinne ist noch
nicht geschrieben worden — Max Webers «Religionssoziiologie>~
war nur erst ein Versuch — und sie wird auch wahrscheinlich
nie geschrieben werden. Denn auch die Geschichtsschreibung
ist ein Politikum und wenn wir einmal so weit sind, dass die
klerikale Reaktion überwunden ist, dann werden wir nicht
mehr polemisieren, sondern unsere ganze Kraft dem Aufbau
der Zukunft zuwenden. Hartwig.

Naturwissenschaft!. Umschau.
Die Ablenkung des Lichtes durch die Sonne.

Die allgemeine Relativitätstheorie Einsteins fordert eine
Ablenkung des Lichtes durch die Schwerkraft der Sonne am
Sonnenrande im Werte von 1,75 Bogensekunden. Es erregte
1919 grosses Aufsehen, als die Beobachtungen während einer
Sonnenfinsternis die Ablenkung des Lichtes durch die Schwere
der Sonne wirklich bestätigten. Es schien sich damals und 1922
der vorausgesagte Wert von 1,75 Bogensekunden ziemlich exakt
aus den Photographien der Sterne während der Sonnenfinsternis

und nach Vorübergang der Sonne zu ergeben. Nun hat es
sich aber anlässlich der Beobachtungen der totalen Sonnenfinsternis

vom 9. Mai 1929 auf Sumatra gezeigt, dass eine etwas
grössere Ablenkung des Lichtes beobachtet werden konnte, als
Einstein berechnete, nämlich eine Ablenkung von ca. 2,25
Bogensekunden. Die Astronomen sind sich noch nicht klar über
die Bedeutung dieser Beobachtung; ob hier bloss Beobachtungsfehler

vorliegen, was nicht wahrscheinlich erscheint, oder ob
sich über den Einsteineffekt noch ein weiterer, bisher theoretisch

nicht zu erklärender Effekt überlagert. Durch diese
Beobachtungen ist der theoretischen Physik eine neue interessante
Aufgabe gestellt, wenn auch dadurch keineswegs die Gültigkeit
der Einsteinschen Relativitätstheorie in Frage gestellt wird.

E. J. W.

Wasserstoff mit der Masse 2.

Seit der Untersuchung der Erscheinungen des Radiums und
der Radioaktivität weiss man, dass die Elemente nicht aus
einer einzigen Atomart bestehen, sondern aus einer Mischung

zurückgegangen ist und die trotzenden Eidgenossen von Marignano
zu formen unternahm, kann ihm kaum als Entgleisung angerechnet
werden. Er hat in jenen Darstellungen vielmehr die selbstbewussten
Bauern, die sich nicht unterkriegen lassen wollten, wiedergegeben.
Er hat im Auszug der Jenenser Studenten für die Volkserhebung
gegen den Militarismus und für die Freiheitsrechte der Völker gerungen.

Er ist nie in den Schlamm und Schmutz natio.nalistisch-<mi!lita-
ristischer Propaganda geraten. Er konnte deshalb nicht die
frühzeitige, ordengeschmückte Anerkennung eines. Menzel finden. Dem
Leben galt sein Schaffen, der Freiheit des Menschengeistes und der
Idee der Gemeinschaft. Seine Haltung als Künstler und Mensch während

des Weltkrieges zeigt ihn seiner Mitwelt um Jahrzehnte voraus.
Sie dokumentierte, dass die moderne Kunst sich nicht mehr zur Ka-
.naille einer herrschenden Klasse oder Strömung erniedrigen liesse,
dass die Zeiten einer Volksverdummung durch die freie, hohe Kunst
der Vergangenheit anzugehören beginnen, dass Kunst und Künstler
der Zukunft weder einer Klasse noch einem sozialen Unrecht
Gefolgschaft leisten werden und dass der moderne Künstler Leben und
Streben allein den Idealen einer befreiten Menschheit, einem
wahrhaften Menschentum zuwenden wird.

Ich habe früher schon einmal im «Freidenker» anerkannt, dass

sich die katholische Kirche des Mittelalters schlechthin unsterblicher
Verdienste um die Kunst rühmen könne. Ich erinnere nochmals an
das Zeitalter der Renaissance Aber die katholische Kirche protegierte
Kunst und Künstler zu eigenem Gewinn! Die Aristokriatie protegierte

Kunst zu eigenem Nutzen. Das Bürgertum protegierte Kunst

zu nationalem Frommen. Die Gesellschaft der Zukunft protegiere
Kunst und Künstler zum Gewinne einer zivilisierten Menschheit!

Hs. Dällenbach.

So stark ist die Gewalt früh eingeprägter religiöser Dogmen,
dass sie das Gewds&en und zuletzt alles Mitleid und alle Menschlichkeit

zu ersticken vermag. Schopenhauer.
* „ **

Ein Dummer sieht nicht den Zusammenhang der Naturerscheinungen

ein, weder wo sie sich selbst überlassen hervortreten, noch
wo sie absichtlich gelenkt, das heisst zu Maschinen dienstbar
gemacht sind: dieserhalb glaubt er gern an Zauberei und Wunder.

Schopenhauer.

Haben Sie schon
einen Beitrag gezeichnet für das Sekretariat?

PF"20 Rappen in derWoche
sollten auch Sie für Ihr Ideal erübrigen können.
Zeichnen Sie einen Verpflichtungsschein!


	Feuilleton

