
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 14

Artikel: Verwirrung der Zeit

Autor: Fischer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 15. Juli 1932. Nr. 14 - 15. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15 jeden Monats

Geschäftsstelle der F. V. S.

Zürich 2
Tannenrauchstrasse 84

Postcheckkonto VIII. 15299

Die Lehrer des Irrtums haben immer zur obrigkeitlichen
Gewalt ihre Zuflucht genommen, wenn von der gesunden
Vernunft die Rede war. Voltaire.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.-^-)

Inserate 1-3 mal: '/ss 4.50, >/i«8-,
Vs 14.-, V« 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Was wir wollen!
E. J. W. Noch ist unsere Bewegung klein. Gross ist (bloss

unser Wollen. Wir wollen viel! Wir wollen die Kluft
überbrücken, die zwischen dem arbeitenden Volke und der Kultur,

der Wissenschaft sich aufgetan hat. Wir wollen mit aller
Leidenschaft unseres Wesens einstehen für die Freiheit, für
die Freiheit des Gedankens, für die Freiheit des Herzens, für
die Freiheit der Kunst, für die Freiheit der Wissenschaft, für
die Freiheit des Volkes.

Freiheit ist kein leeres Wort. Nach Freiheit haben die
grössten Geister der Menschheit gestrebt. Für die Freiheit des
Geistes hat Giordano Bruno auf dem Scheiterhaufen der
Inquisition gebrannt. Lejbniz und Kant, Spinoza und Marx, Darwin

und Einstein, Michelangelo und Leonardo da Vinci,
Mozart und Beethoven, Goethe und Schiller, Galilei und Kopernikus,

alle wahrhaft Grossen aus dem Reiche der Wissenschaft

und der Kunst, haben ihren Teil beigetragen zum
Kampfe gegen geistige Versklavung, gegen die Mächte der
mittelalterlichen Reaktion.

Unser Ziel ist die freie Gemeinschaft innerhalb freier
Menschen. Unser Ziel ist die freie, harmonische Entfaltung
der Persönlichkeit. Unser Ziel ist die Befreiung Aller aus den
Fesseln sozialer, wirtschaftlicher und kultureller Gebundenheit,

die Ueberwindung des Vorurteils und des Aberglaubens
durch Wissen und Erkenntnis. Mit der Fackel der Wissenschaft

leuchten wir hinein in die dunklen Winkel finsterer
Unduldsamkeit, engherziger Unwissenheit, blinder Voreingenommenheit.

Unabhängig von den Parteien und doch zu tiefst
innerlich verbunden mit dem langsamen, stetigen Aufstieg des
arbeitenden Volkes kämpfen wir für Verbreitung des Wissens
und die Ergebnisse der modernen Wissenschaft im Volke, für
die Weckung des Schönheitssinnes, für die Stärkung des
Verantwortungsgefühles des Einzelnen gegenüber der Gemeinschaft,

für Frieden und soziale Gerechtigkeit.
Wir wollen Freiheit des Geistes in der Kunst, in der

Wissenschaft, in der Gesellschaft.

Verwirrung der Zeit.
Von Karl Fischer.

«Die Geister sind erwacht! So leben wir, so wandeln wir
beglückt.» Die Zeit, in der dieses Wort geprägt wurde, scheint
nicht eben die unsrige zu sein. Die Weltbeglückungsidee der
Aufklärung, der jener Ausspruch entstammt, ist uns heute
mehr als fragwürdig geworden. In Abwandlung der Hilflosigkeit

des Epigonen bei Goethe rufen wir verzweifelt: «Die ihr
rieft, die Geister, werden wir nicht los!» Das Jahrhundert des

unvergleichlichen zivilisatorischen Fortschritts scheint uns
eine unmittelbare Folge der Ideen von der Eigenkraft und
Selbstverantwortlichkeit des Menschen, der ein phantastisches
Reich jenseitiger Hoffnung aufgab, um sich eine stolze
Diesseitswirklichkeit zu zimmern. Was ist, so fragen wir bekümmert,

daraus geworden? Ein glänzender Fassadenbau, dessen

Grundmauern morsch und faul in allen Fugen zitterten und
der endlich über Europa zusammenstürzte.

Ueber das Trümmerfeld irrt der Geist, der das Zeitalter
der Mündigkeitserklärung der Menschheit heraufgeführt hatte,
klagend, dass egoistischer Wille des Menschen ihn überwältigt

und gefesselt habe, so dass geschehen konnte, was
geschehen ist. Niemand mag auf ihn hören, überall wird er bis
zur Unduldsamkeit gelästert. Der «Vernunft» und dem «Geist»
schiebt man in die Schuhe, was Schuld der willensmässigen
Elemente ist, die die Vernunft noch immer überwuchern, trotz
«Aufklärung» und «Fortschritt». Mit falschem Pathos tritt man
jenem klagenden Geiste entgegen: «Die Not der Zeit ist deine
Schuld! Denn erst du hast den Menschen von der Notwendigkeit

und Herrlichkeit seines selbstsüchtigen Interesses
überzeugt, so dass es ihm einfallen konnte, auf dem Sande des

mangelnden Verbundenseins mit dem Leben selbst ein schlechtes

Haus zu bauen.» ;

Es ist unmodern geworden, ein Fürsprecher des mutigen
Geistes zu sein, der die Aufklärung des 18. Jahrhunderts
beherrschte. «Seelische» Strömungen wenden sich in unabsehbarer

Breite gegen den Intellekt mit der Behauptung, die
angewandte Vernunft sei die Ursache der Zeiterscheinungen.
Sie fordern Rückkehr zum kosmischen und metaphysischen
«Gefühl» und sehen dort, wo der Intellekt einen gesetzmässi-
gen Ablauf zu erkennen glaubt, einen intuitiv-gemütmässigen
Rhythmus der Zustände und Ereignisse. Die alte dogmatische
Religiosität sucht die Chance zu nutzen, indem Kirchen und
Sekten erhöhte Aktivität entfalten. Hier und dort bricht eine
neue Religiosität durch, ehrliche und falsche Töne in sich
mischend. Propheten schiessen wie Pilze aus der Erde, und selbst
auf wissenschaftlich-philosophischem Gebiet (Ludwig Klages
u. a.) schlägt die kosmische Prophetie und der Intuitivismus
Purzelbäume. «Der Geist ist tot», triumphiert man mit heiliger

Schadenfreude, «es lebe die Metaphysik!» Nichts beweist
so sehr das Vorhandensein eines weit verbreiteten Gefühls,
ltämlich des Bewusstseins, dass wir nicht mehr ein noch aus
können, als diese neuen Spekulationen in «Uebersinnlichkeit».

Nun, auch dieser Generalvernebelungsangriff auf den
gesunden Menschenverstand wird den Weg der Menschheit nicht
auf die Dauer verdunkeln können; denn «es geschieht nichts
Unvernünftiges, das nicht Verstand oder Zufall wieder in die
Richte brächten» (Goethe). Die dumpfe Luft religiöser
«Gefühle» wird weniger noch, als sich der Intellekt des Lebens
in seiner Gesamtheit bemächtigen konnte, gemünztes Gold
hervorbringen, mit dem wir die Schuld des egoistischen
menschlichen Willens an den « Geist der Welt » bezahlen
können.

Wenn wir überhaupt von einem «seelischen Bewusstsein»
sprechen wollen, das unseren Handlungen den innerlichen
Auftrieb gibt, so umfasst der Geist der Aufklärung jenes Bewusstsein

mit. Die Aufklärung war ein Ergebnis der rationalistischen

Denkweise jener Zeit mit deistischen Elementen, die
von den englischen Freidenkern aus das deutsche und
europäische Geistesleben befruchteten. In Deutschland war das



106 DER FREIDENKER Nr. 14

System des Philosophen Christian Wolff zu dem herrschenden
Lehrgebäude geworden. Kant nennt Wolff den gewaltigsten
Vertreter des rationalistischen Dogmatismus, des Standpunktes

des reihen, ungebrochenen Vertrauens in die Macht der
Vernunft. Das englische Freidenkertum, auf dessen Boden
übrigens das Humanitätsideal erwuchs, vermittelte diesem
Rationalismus den geistigen Elan, der erst die «Aufklärung»
ausmachte. Darum war sie nichts weniger als rhetorisierende
«Vernünftelei», sondern von dem mitreissenden Willen
belebt, sich aus seelischer und geistiger Dumpfheit und
Gebundenheit zu freier Höhe zu erheben. Vor allem wohnte ihr die
Tendenz inne zur Beseitigung «jener theologischen Gebundenheit

und Befangenheit, welche noch bei Leibniz in seiner
äusserlichen Nebeneinanderstellung von Theologie und Philosophie,

Glaubenswahrheiten und Vernunftwahrheiten
unverkennbar war und die auch noch Wolff zwar zurückgedrängt,
aber nicht völlig zu überwinden vermocht hatte» (Jodl). Ohne
«seelische» Schwungkraft, ohne «Feuer im Leibe» war aus
jener Gebundenheit nicht herauszukommen, und so sieht auch
das Zeitalter der Aufklärung überall Männer am Werk, die
warmen Herzens ihre Aufgabe zu erfüllen suchten und denen
nicht nur an dem äusseren Fortschritt, sondern auch an der
«inneren» Entwicklung des Menschen gelegen war.

Dieser echte Geist der Aufklärung ist nicht tot! Er lebt
in Millionen Menschen, die das stolze «Denken befreit!» in
ihre tägliche Welt hineinwirken, er lebt in hundert und
tausend Orsanisationen, die die Freiheit des Denkens auf ihr
Schild geschrieben haben. Immer auch wird dieser Geist dort
Einlass finden, wo der Mensch nicht gewillt ist, sich der
Kontrolle seiner Empfindungen durch den schaffenden Intellekt
zu entziehen, wo man es liebt, in reiner Luft zu atmen und
wo das Wort von der «intellektuellen Redlichkeit» noch nicht
zum blossen Schlagwort geworden ist. Nur von hier aus ist
auch den brutalen voluntaristischen Ideen beizukommen, die
bisher das wirtschaftliche Leben der Völker beherrschten, und
die heute versuchen, auf das geistige Leben überzugreifen.
Der obenerwähnten philosophischen und religiösen Prophetie
gesellt sich hier die politische Prophetie, im Nationalismus
z. B. unverblümt gemischt mit bewusstem Voluntarismus, der
auf alles pfeift, was «geistig» heisst. Ist man doch in Deutschland

nicht weit davon entfernt, bis man den «Vaterlandsverräter»,

Vernunft geheissen, an die Wand stellt, damit er von
den Kugeln der Fanatiker der politischen und kulturellen
Spatzenperspektive eines schmählichen Todes sterbe ; denn auf
deutscher, geweihter Erde — so scheint es — kann man die
«volksverderberische» Vernunft nicht gebrauchen. Die
Religion, zu deren Erhaltung man die grösste Mühe aufbringt,
kann man da schon besser verwenden. Auf diese Weise ist in

Feuilleton.
Kunst, Staat und Gesellschaft.

Dass 'der Kunst, als .dem fähigsten Ausdruckamittal menschlichen
Geistes, in der Gesellschaft und im Staate eine bedeutende Rolle
seit Jahrhunderten zugeteilt wurde und heute noch zugeteilt wird,
ist eine jedem Gebildeten bekannte Tatsache

Berühren wir in diesem kleinen Versuch nur eine Gattung der
Kunstübung, die Malerei, speziell die Tafelmalerei. Die Aufgabe, die
die Malerei der Vergangenheit der Gesellschaft oder dem Staate
gegenüber auf sich genommen hatte und zur Ausführung brachte, muss
als eine ganz bedeutende betrachtet werden. In der bildenden Kunst
vergangener Jahrhunderte hat das Lebens- und Maehtgefühl feudaler
und geistlicher ¦Herrscherklassan seinen präzisesten und formschönsten

Ausdruck gefunden. Ja, man geht nicht zu weit, wenn man
behauptet, dass beispielsweise die gesamte Kultur des Mittelalters, einesteils

in der Kunst ihren Niederschlag gefunden und andernteiis den
Charakter des mittelalterlichen Menschen selbst wieder bestimmend
beeinflusst hat. Daraus ergibt sich, dass die Kunstübung der
Vergangenheit im wesentlichen zur Stütze geistiger wie materialler Klas-
senscheiducngen verwendet wurde. (Dasselbe lässt sieh übrigens auch

von allen Kultusübungen sagen.) Die Kultur der Renaissance, die

eigentlich auch die Kultur des Papismus genannt werden könnte,
belegt diese Wahrheit selbst. Der Bildersturm der Reformation war ja
nicht etwa ein Sturm gegen Kunst und Kunstübung als solche, es

unserem heutigen kulturellen und politischen Leben nicht
mehr die ehrliche Flamme zu bekämpfen, die dem Menschen
— ewiges Gesetz — in das notdurchquälte Antlitz scheint, nein,
es ist schlimmer: hier steht er vor der Aufgabe, durch einen
heuchlerischen Nebel untereinander geschobener Ideen und
verkehrter Phrasen stossen zu müssen, ohne die Sicherheit zu
haben, an deii Brandherd heranzukommen. Maulheldentum
und Strassenlärm übertönen den Willen derjenigen, die mit
Ernst ein Neues schaffen wollen. «Es ist die Zeit, in der die
lautesten Reaktionäre als lärmende Revolutionäre herumlaufen,

in der jeder kleine Bürger die Vokabulatur des
Fortschritts stiehlt, in der niemand den Mut zur eigenen Sache
hat und jeder auf das Schlagwort des andern lauert »

(Ihering)
Die schiefe Lage der Dinge, die unsere Zeit auszeichnet, in

der politisches Schaumschlägertum geistige Unzulänglichkeit
zum Ideal erhebt, die Kulturreaktion ihre' Tarnkappe mehr und
mehr lüftet und ein neues Prophetentum um religiöse «Erneuerung»

und damit ebendieselbe Abwendung vom Geiste predigt,
lässt uns die Wahrheit und Schwere eines vielangewandten
Begriffes empfinden: Krise. Das Wort von der Krisenhaftigkeit
unserer Zeit hat eine doppelte Bedeutung. Einmal bezeichnet
es einen Kranikheitszustand und zum andern die Verwirrung
über diesen Zustand, die sich schon aus der bunten Vielheit
der Rflästerchen und Heilmittel ergibt, die allenthalben
angepriesen werden. Tatsächlich haben die ernstesten
Krankheitserscheinungen nahezu alle Aeusserungen unseres Lebens
erfasst.

Vermögen wir die Zeit zu heilen? Ich glaube es nicht. Es
geht uns wie dem Arzt. Auch er kann nicht heilen, er muss die
Heilung der Natur überlassen. Er kann nur kurieren. Aber den
Ursachen der Krankheit nachzuspüren, die Wege aufzuzeigen,
auf denen der Hedlprozess gefördert werden kann, dessen sind
wir fähig. Zu dieser Arbeit ist notwendig, das ausgehöhlte
Fundament unserer Weit neu zu unterbauen. Dabei ist neben den
primären Erfordernissen auf wirtschaftlichem Gebiet, denen
jede nötige Bedeutung ausdrücklich zuerkannt sei, diie aber
hier nieht. zur Erörterung stehen, eine der grundlegendsten
Aufgaben die Beseitigung der heutigen Kulturkrise, die am
«Untergang des Geistes» orientiert zu sein scheint. Von dieser
Quelle aus können dem Leben auch heute noch neue Impulse
zugeführt werden. Aber den Weg zur Liquidierung der
Kulturkrise wird nur der freudige, optimistische Geist weisen können,

wie er dem Zeitalter der Aufklärung eigentümlich war
und für den wir heute eintreten. Die Aufgabe erfordert keine
einseitige, kämpferische Stellungnahme zugunsten einer
Parteirichtung oder deren Ziel, sondern einen festen geistigen
Standpunkt, der mit Beweglichkeit des Urteils und des Verständ¬

war vielmehr der wuterfüllte Sturm des -mittelalterlichen Bürgertums

gegen die Macht des Katholizismus, die in Kunstwerken
religiösen Inhalts Ausdruck und Werbung gefunden hatten. Die
Bilderstürmer der Refonmation hatten erkannt, dass sich die päpstliche
Kirche der Kunst bediente, um durch sie zu herrschen. Die Erkenntnis

dieser Tatsache und die Notwendigkit des Kampfes um die
geistige und ökonomische Unabhängigkeit des protestantischen Bürgertums

von Rom erklärt den sonst so unbegreiflichen Vandalismius jener
Zeit. Ein bedeutendes Instrument der päpstlichen Herrschaft wurde
zerstört, verbrannt.

Der späterhin emporstrebende Adel und die Aristokratie
übernahmen dann für Jahrhunderte Kunst und Künstler und taten im
schmunzelnden Einverständnis mit der Kirche dasselbe, was die
Kirche früher allein getan hatte.

Kunst und Kunstwerk blieben Sache von Adel und Klerus. Im
Solde dieser beiden Klassen durchläuft das künstlerische Schaffen

eine grosse Spanne seiner Geschichte.
Erst die bürgerliche Revolution vermochte auch hier eine

entscheidende Wendung zu bringen.
Die Revolution verbrannte und zerstmpfte weder Gemälde noch

Statuen — aber sie erklärte Kunst und Kunstwerke als nationalej
Eigentum. Sie machte die Kunstübung und den Genuss der Künste

zur Gemeinschaftssache. Sie übernahm den Louvre und übernahir
die rebellischen Maler, die schon Jahre vor der Revolution die römi
sehen Bürgertusenden gelobt und die Antike gefeiert hatten. Die

Kunst des 19. Jahrhunderts malte die Welt des Bürgertums. Die Ni



Nr. 14 DER FREIDENKER 107

nisses durchaus vereinbart werden kann. Klarheit und Wahrheit,

Vorausbedacht und Treue ist zum andern das, was not ist
«Alle Dinge gelingen», sagt der chinesische Menschheitslehrer
Konfuzius, «wenn sie vorbereitet sind, und misslingen, wenn
sie nicht vorbereitet sind. Sind die Worte zum voraus festgelegt,

so stockt man nicht, sind die Arbeiten zum voraus festgelegt,

so kommt .man nicht in Verlegenheit, sind die Handlungen
zum voraus festgelegt, so macht man keinen Fehler. Ist der
Weg zum voraus festgelegt, so wird er nicht plötzlich ungangbar.»

Diese einfachen, fast selbstverständlichen Worte seien uns
Menschen freier und ungefesselter Denkungsart ein Ansporn,
endlich und inmitten der Verwirrung der Zeit die Planwirtschaft

des Geistes in Angriff zu nehmen. Das Unkraut und
Gestrüpp, das die Aufklärung des 18. Jahrhunderts — heute
gefällt man sich darin, sie nachträglich zu schmähen —
hinweggeräumt zu haben glaubte, ist überall wieder hervorgebrochen
und erhebt mdt Dreistigkeit und Unbekümmertheit den
Anspruch, gute Frucht zu sein. Begnügen wir uns nicht damit, die
Waffe zu schärfen und das Unkraut abzuschneiden, sondern
brechen wir in Gemeinsamkeit auf, die Wurzeln auf dem
dornigen Acker der neuen Götzenanbeter herauszureissen! Schaffen

wir Klarheit gegenüber der Verwirrung, und wir werden
mit der Gewissheit unseres Lebens den Weg aus der Krise
unserer Zeit finden!

Die Krise der protestantischen Theologie

und die Vereinigung der Kirchen.
In einer Artikelreihe «Die Krise der evangelischen Kirche»

(vgl. «Freidenker» vom 30. November und 15. Dezember 1930)
habe ich an Hand von Selbstzeugnissen aus dem Munde von
Vertretern der evangelischen Kirche gezeigt, dass diese sieh
der Krise des religiösen Lebens überhaupt und der spezifisch
evangelischen Krise im besonderen voll bewusst sind. Letztere
besteht darin, dass der Einfluss des Protestantismus in Deutschland

— nicht nur auf politischem Gebiete — von der katholischen

Kirche verdrängt wird.
In Zeiten des sozialen Umbruches gibt es eben nicht nur

eine Radikalisierung nach links, sondern auch nach rechts und
diese Tatsache muss sich nebenbei auch ideologisch auswirken.
Der zielklarere und politisch weitblickendere Katholizismus hat
seinen Kampf gegen den sogenannten «Modernismus» schon
längst ausgefoehten. (Der berühmte «Syllabus» des Papstes
Pius IX. wurde am 8. Dezember 1864 ausgegeben!)

Die protestantische Theologie folgt etwas verspätet nach,
indem sie für die religiöse Krise der Gegenwart — man höre

vellierung der Standesdiifferenzen entfaltete ungeahnte Kräfte, deren
sieh die mehr und mehr aus den Massen emporsteigenden und mächtig

werdenden Klassen durch den bürgerlichen Staat bedienten. —
Beweis? Man durchgehe in ernstem Studium das künstlerische Sehaffen

der Regenerationsperiode oder der Gründerzeit! Beweis ferner
die trostlose Schlachtenmalerei des vergangenen Jahrhunderts, die
das Machtgefühl der Säbelherrschaft von dazumairinierpretierte. Dass
ein künstlerisches Genie aueh hier, über das Stoffliche weit
hinausschreitend, Menschheitswerte zu schaffen vermochte, ist eine
Angelegenheit für sich, so gut wie der künstlerische Wert der Decke in der
sixtinischen Kapelle eine Angelegenheit für sich darstellt.

Der Künstler der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts und noch
weit darüber hinaus hatte so zu sehen, zu malen, wie es der Herr
Auftraggeber wollte. Es durfte damals noch nioht geschrien werden.
Leise, leise bewegten sich noch vor hundert Jahren Kunst und Künstler

auf den Zehen, hübsch bedacht, zu erbauen und geniessen zu
lassen.

Da kam Courbet, robust, .revolutionär, ungestüm. Nach ihm die
Reihe aller jener damals geächteten, heute längst klassisch gewordenen

Künstler. Der Sturm der Entrüstung, dem ihr Schaffen einst
begegnete, galt durchaus nioht den Leinwandfiäehen, die sie bemalten,

er galt dem Denken — dem ganz andern Sehen, dem Fanatismus

ihrer Ueberzeugung und ihrer Wahrheitsliebe. Dass sich diese
Leute die Welt und ihre Oberfläche so zu geben getrauten, wie sie
sie sahen und empfanden — nur das hatte ihre Zeitgenossen
empört. (Genau so wie sich unsere Umwelt heute noch an unserem

und staune! — den deutschen Idealismus verantwortlich macht.
Jenen Idealismus, gegen dessen utopische Einstellung einst
Karl Marx Stellung genommen hat, indem er sich gegen jene
Phantasten wendete, welche «die Freiheit zu ehren meinen,
wenn sie dieselbe in den Sternenhimmel der Einbildung, statt
auf den soliden Boden der Wirklichkeit versetzen. Diesen Rä-

sonneurs (Wortmachern) der Einbildung, diesen sentimentalen

Enthusiasten, die jede Berührung ihres Ideals mit der
gemeinen Wirklichkeit als Profanation scheuen, verdanken wir
zum Teil, dass die Freiheit bis jetzt eine Einbildung und eine
Sentimentalität geblieben ist».

Zu diesen Phantasten gehören auch jene Humanitätsverkün-
der, welche im Namen ihresi Menschenideals «die öde Gleich-
maehungslehre des Sozialismus» bekämpfen; sie setzen ihr
Dogma von der unbefleckten Geistigkeit gegen unseren
«erdenschweren» Materialismus, der scheinbar allen «höheren»
Erwägungen abhold ist. Und diese idealistischen Gegner des
materialistischen Marxismus werden nun auch von rechts
angegriffen, offenbar weil sie nicht radikal genug sind. Das «dritte
Reich» beginnt sich bereits in der protestantischen Theologie
auszuwirken.

Ueber die Beziehungen von Christentum und Idealismus gibt
es schon lange eine reichhaltige Literatur. Einen Ueberblick
findet man bei Walter Linden «Christentum und Idealismus»
in der «Zeitschrift fflür Deutschkunde» (1931, Seite 209). Aber
erst in neuerer Zeit tritt der aggressive Charakter des
protestantischen Schrifttums deutlich zutage. Es ist nicht meine
Absicht, dies hier im einzelnen nachzuweisen. Es möge an dieser
Stelle genügen, wenn ich die Hauptargumente herausgreife,
die von der Krisentheologie des Protestantismus gegen den
Idealismus ins Treffen geführt werden (siehe das Referat von
Spranger in den Sitzungsberichten der preussischen Akademie
der Wissenschaft, Phil.-Hist. Klasse 1931, VII.) :

1. Der deutsche Idealismus habe beigetragen zur Zerstörung
der kirchlichen Gesinnungen und des Kirchenbesuches.

2. Der deutsche Idealismus habe durch seinen
Bildungsaristokratismus die lebendige Beziehung zum Volkstum
untergraben.

3. Der deutsche Idealismus habe durch seine Neigung zum
Pessimismus den Protestantismus innerlich angekränkelt.

Man merkt schon, um was es geht: Es soll ein Sündenbock
für die Abfallbewegung gefunden werden. Soziologische
Erwägungen liegen den Theologen natürlich gänzlich ferne. Also
bleibt nur übrig, «ideologische» Ursachen für den. Religionsschwund

der Gegenwart zu entdecken, da man doch nicht gut
nur die Freidenker dafür verantwortlich machen kann und
schliesslich auch nicht will, denn man möchte ihnen doch nicht
gerne allzuviel Ehre erweisen.

Freidenkertum empört, nicht weil wir nicht mehr zur Kirche gehen
und an keinen lieben Gott mehr glauben, sondern weil wir unsere
Ueberzeugung frei und offen zu manifestieren wagen! Die Wut, ja
der Hass, dem das Schaffen eines Hodler, eines van Gogh usw. fast
zu Lebzeiten begegnete, findet heute seine Parallele in der Verachtung,

die das «anständige» Bürgertum uns Freidenkern entgegenbringt.)

Die Kunstwerke der Modernen haben nur spärlich und in
heftigen Kämpfen sich Eingang m die Museen und staatlichen Ausstellungen

erkämpfen können. Die Irrtümer der Tradition, die bisherige
Ausschliesslichkeit in Kunst und Kunstschaffen, die Vorteile, die
einer geniessenden und herrschenden Klasse aus konservativ gerichteter

Kunstübung zuflössen, versperrte den Umstürzlern noch uim die
Jahrhundertwende den schmalen Weg zum Ruhm, oder auch nur zur
Anerkennung. Entsetzt vernahm man, wie ein Liebermann sich
ausnahm, zu erklären, ein Büschel gut gemalter Rüben sei besser als
eine schlecht gemalte Madonna! Oder wenn einer behauptete, ein
Steine klopfender Arbeiter Courbets sei unendlich mehr wert, als
der berühmte Schmarren Anton von Werner's, der sich «Kaiserproklamation

in Versailles» betitelt, usw. Aber so wie die Zeit dem Darwin

gerecht geworden ist, so ist die Zeit .Courbet, Liebermann und
Hodler gerecht geworden. Und wenn wir nun gerade bei Hodler
sind, und er unser Landsmann ist, erinnern wir uns auch, dass er
als einer der grossen Rebellen gegen die Knechtung des Geistes
aufgestanden ist und durch ein Leben voll Entbehrung und Hunger
durchgehalten hat. Dass er stofflich oftmals ins historische Mittelalter


	Verwirrung der Zeit

