
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 12

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 DER FREIDENKER Nr. 12

«Heute aber hat der Atheismus weite Massen des Volkes schon
erfasst, mit seinen Organisationen setzt er sich auch in den
Schulen fest, tritt in Theatern auf und bedient sich zu seiner
Verbreitung eigener kinematographischer Filme, des Grammophons,

des Radios» usw.
Rom, die durchtriebenste Organisatorin der Welt, weiss gut

genug, dass sie die freigeistige Weltanschauung nur dann zu
fürchten hat, wenn sieh ihre Träger zu festen Verbänden zu-
sammenschliessen. Sie weiss, dass in weiten Kreisen des Volkes

das Denken schon «mottet», dass es nur eines frischen
Windzuges bedarf, um es zum hellen Feuer anzufachen.

Dieser frische Windzug muss von freigeistigen Organisationen

herkommen, die durch Presse, Radio, Literatur,
Vorträge im Volke wirken können.

Das weiss die Kirche, das wissen reaktionäre Regierungen,
und es ist kein Zufall, dass die Auflösung der einen grossen
Freidenkerorganiisation in Deutschland mit dem Erlass der
Enzyklika zeitlich so nahe zusammenfällt.

Freidenker, wenn ihr wollt, dass das freie Denken, dass
Glaubens- und Gewissensfreiheit, Rede und Pressfreiheit
erdrosselt werden, dass die politischen Errungenschaften eines
Jahrhunderts im Ansturm der Reaktion wieder untergehen, so

bleibet Einzelne und vereinzelt, weil ihr ja so — wie man oft
sagen hört — ebenso gut Freidenker sein könnt, und damit
niemand merkt, dass ihr nicht an Gott glaubt (denn das
Entdecktwerden könnte euch um die vorzügliche Hochachtung der
lieben Mitmenschen bringen), bleibt im kirchlichen Verbände
und bezahlt Kirchensteuer, damit der Kirche die Mittel zur
Bekämpfung des Freidenkertums nicht ausgehen.

Freidenker, wenn ihr aber die Erhaltung und den Ausbau
xJer errungenen Freiheiten wollt, wenn ihr dem Lügenfeldzug
gegen die freigeistige Lebensanschauung die Stirne bieten
wollt, wenn ihr das vernunftgemässe, wissenschaftliche Denken

und die im Leben wurzelnde Ethik als notwendige
Voraussetzungen zur Schaffung besserer, gerechterer Verhältnisse
in der menschlichen Gesellschaft betrachtet, so schliesst euch

mit den schon organisierten Gleichgesinnten zusammen zu
einem mächtigen Verbände, der die Mittel in der Hand hat,
den reaktionären Mächten den Weg in die Zukunft zu
verrammeln E. Br.

George Cuvier, der Schöpfer der ver¬
gleichenden Anatomie.
(Zu seinem hundertsten Todestage.)

Am 13. Mai feierte die wissenschaftliche Welt, aber auch

breite Schichten wissenschaftlich interessierter Laien die
hundertste Wiederkehr de; Todestages eines der grössten Denker

Feuilleton.
Ein Jubiläum der Schande.

Von Paul Tyndall.

Die schmählichsten Kapitel dar Menschheitsgeschichte, die Ketzer-
und Hexenprozesse, das Wüten der Inquisition und Hexenreligion,
pflegt man mit dem Worte «mittelalterliche Verirrung» abzutun und

zu entschuldigen. Im übrigen aber ist man bemüht, insbesondere

beim Geschichtsunterricht diesen unauslöschlichem Schandfleck der

Menschheit nicht näher zu berühren und au analysieren. Man will
Analogieschlüsse auf die religiösen und nationalen Fanatismen der

Gegenwart vermeiden. Man verlegt diese leider so aktuellen «Ver-

irrungen» ins Mittelalter, trotzdem die Hauptbrände der Ketzer und

Hexen erst mit dessen Ende, beziehungsweise mit dem Beginn der
Neuzeit einsetzten und drei Jahrhunderte lang, fast bis zur
französischen Revolution, währten, die erst die endgiltige Abschaffung dieser

Torturen bewirkte. Tatsächlich wurde die letzte Hexe vor genau
150 Jahren, und zwar in der Schweiz, hingerichtet. Lassen wir das

Originaldokument selbst sprechen, das letzte und zugleich
«harmloseste» Stück der tausenden noch vorhandenen Hexenakten:

Malefiz Prozess und Urlheil
über die z. Schwerdt Verurlheilte Anna Göldinn aus dem Sennwald,

verurtheilt 6./17. Juni 1782.

Die hier vorgeführte, bereits 17 Wochen und 4 Tage im Arrest

gesessene, die meiste Zeit mit Eisen und Banden gefesselte, arme

und Forscher: des Begründers der vergleichenden Anatomie
und Paläontologie, eines Reformators der neueren Zoologie,
George Cuvier. Längst hat die moderne Wissenschaft seine
kühnen Theorien widerlegt, längst haben sie nur mehr rein
historischen Wert. Und doch bleibt es das unvergängliche
Verdienst dieses Mannes, dass er der Forschung neue Wege
gewiesen hat, dass er methodisch an die Ergründung der Vorwelt

geschritten ist, jener Welt, die jenseits unserer Zeitrechnung

liegt, jener Welt, die bis dahin nur der Hypothesensucht
und Phantasterei ausgeliefert war. Cuvier hat Bresche gelegt
in das Dogmengebäude der theologischen Schöpfungssage, er
war es erst, der aus der Urgeschichte eine Erfahrungswissenschaft

gemacht hat.

Am 23. August 1769 wurde Cuvier als Sohn eines Offiziers
in Mömpelgard (Elsass) geboren. Schon frühe fesselten ihn
die Vorgänge in der Natur und seine erste Anregung zu Natur-
beobachtungen soll er durch ein im 16. Jahrhundert in Deutschland

weitverbreitetes Werk, nämlich Gessners «Vierfüssige
Tiere» empfangen haben, das er in der Bibliothek seines
Gymnasiums aufgestöbert hatte. In früher Jugend empfängt er
auch eine mächtige Förderung durch die Lektüre der 36 Bände
umfassenden «Naturgeschichte» des französischen Naturforschers

L. de Buffon (1707—1788), jenes Buffon, dessen Ideen
einen Kant, einen Laplace, Herder, Goethe und Lamarck
befruchteten und der wie ein Souverän das damalige Geistesleben

Frankreichs beherrschte. Schon im Alter von 12 Jahren
gründet Cuvier eine «Arbeitsgemeinschaft», in der mit viel
Scharfsinn und Begeisterung Weltprobleme diskutiert wurden.
Mit Widerwillen vernimmt der junge Cuvier den Wunsch seiner

Eltern, die es gerne gesehen hätten, wenn er sich der Theologie

gewidmet hätte, und auch er ist unter jenen Zöglingen
des Gymnasiums, die einen Freiplatz im theologischen Seminar

in Tübingen erhalten sollten. Er wird vor eine
Prüfungskommission gestellt, vor der er seine Eignung nachweisen soll.
Aber Cuvier, der bereits einen Blick in die wunderbare Welt
der Natur getan hatte, will von der ledernen Theologie nichts
wissen und als man ihm eine fromme, aber etwas alberne
Frage vorlegt, antwortet er so respektlos, dass die geistlichen
Herren von ihm nichts mehr wissen wollten, und zu seinem
Entzücken wird ihm der Freiplatz im Seminar verweigert.
Durch eine glückliche Fügung wird er kurze Zeit später in die
Akademie in Stuttgart aufgenommen, die damals in der
gelehrten Welt einen ausgezeichneten Ruf als Bildungsstätte ge-
noss. Dort beschäftigt sich G. Cuvier neben seinem Pfliclit-
studium, der Jurisprudenz, mit naturwissenschaftlichen Problemen,

bis er 1788 einem Ruf als Hauslehrer in die Normandie

folgt, wo er genug Müsse findet, sein Wissen zu vervollkommnen,

aber auch selbständige Forschungsarbeit zu leisten. Wie

Uebeltäterin, mit Namen Anna Göldinn aus dem Sennwald, hat laut
gütlicher und peinlicher Untersuch bekannt, dass sie am Freytag
vor der letzten Kilbi allhier zwischen 3 und 4 Nachmittag aus des

Herrn D. Tschudis Hause hinter den Häusern durch und über die
Glessen hinauf zum Schlosser Rudolf Steinmüller, welcher letzthin
in hoohobrigkeitilicher Verhaft unglücklicherweise sich selbst
entleibt hat, exprasse gegangen sey, um von selbem zu begehren, dass

er ihr etwas zum Schaden des Herrn Doktors und Fünfer Richters

Tschudi zweytältestem Töchterli Anna Maria, dem sie übel an sey,

geben möchte, in der bekannten äusserst bösen Absicht, das Kind
ölend zu machen, oder dass es zuletzt vielleicht daran sterben müsste,

weil sie vorhin von dem unglücklichen Steinmüller vernommen
gehabt habe, dass, wenn man mit Leuten uneins werde, er etwas zum
Verderben der Leute geben könne. Auf welches sie ein von dem

unglücklichen Steinmüller zubereitetes und von ihm am Sonntag darauf,

als an der Kilbi selbst, überbraehtes verderbliches Leckerli in
Beyseyn des Steinmüller auf Herrn D. Tschudis Mägidekamimer
zwischen 3 u. 4 Uhr, als weder Herr D. Tschudi noch dessen Fraiu>

noch das älteste Töchterlein zuhause war, unter boswichtiger
Beredung, dass solches ein Leckerli sey, dem bemeldten Töchterli Anna

Maria beygebracht habe, wo ihr der Steinmüller bey gleich unglücklichem

Anlass noch auf der Mägdekammer, zwaren da das Töchterlein

das verderbliche Leckerli schon genossen gehabt, eröffnet habe,

dass solches würken werde, nämlich es werden Guten, Eisendrähte,

Häftli, und dergleichen Zeugs von dem Kinde gehen, welches auch

leider zum Erstaunen auf eine unbegreifliche Weise geschehen,
wodurch das unschuldige Töchterlein fast 18 Wochen lang auf jammer-



Nr. 12 DER FREIDENKER 91

den jungen Ernst Haeckel interessiert Cuvier vor allem die
Anatomie der niederen Seetiere und 1792 legt er als erstes
Ergebnis dieses Schaffens der Pariser Akademie eine Arbeit über
die Anatomie der Art «Patella» vor, die die Bewunderung der
Gelehrten erregt und ein führendes Mitglied der Akademie,
den Naturforscher Geoffroy de St. Hilaire, zu der schmeichelhaften

Einladung veranlasst: «Kommen Sie nach Paris und
übernehmen Sie bei ims die Rolle eines Linne, die Rolle eines
Gesetzgebers in der Naturgeschichte!»

1795 folgt Cuvier der freundlichen Einladung und arbeitet
anfangs als Beamter in den Jardins des plantes. Zugleich
beginnt er seine Vorlesungen über vergleichende Anatomie,

gründet in Paris ein anatomisches Museum und lässt in
dieser Zeit auch eine Reihe viel bemerkter, bahnbrechend
wirkender Monographien über verschiedene Tierarten erscheinen,
die ihm den Ruf eines Systematikers von Rang einbringen.
Hatte man bisher mit Linne das gesamte Tierreich nach rein
äusserlichen Merkmalen geodnet, so begründet Cuvier ein
wahrhaft natürliches System nach rein anatomischen Gesichtspunkten,

er betrachtet die Tiere nach ihrer inneren Organisation

und kam so zu den Verwandtschaftsgruppen, die man bisher

nicht ahnte. Er teilt die Tierwelt in vier grosse Hauptgrup-
pen ein (wie es vorher schon der deutsche Forscher Baer
versucht hatte), nämlich in Wirbeltiere (vertebrata), Gliedertiere
(articulata), Weichtiere (mollusca) und Strahltiere (radiata).
Im Jahre 1800 erscheinen dann die beiden ersten Teile seines

Hauptwerkes der «Vergleichenden Anatomie», denen 1805 zwei
weitere Teile angegliedert werden. Unermüdlich befasst er sich
auch mit den tierischen Resten vorgeschichtlicher Zeitperioden
und wird durch seine «Recherches sur les ossemens fossile»
(1811) zu einem Mitbegründer der Paläontologie. Wenn schon

der griechische Philosoph Xenophanes (80 v. Chr.) darauf
hingewiesen hat, dass die aus den Erdschichten zu Tage geförderten

Knochengerüste Reste ehemals lebender Tiere darstellen,
und auch Aristoteles diese Ansicht vertrat, sprach man doch
im Mittelalter von diesen Knochenresten nur als «zufälligen
Gebilden der Natur», den Produkten eines Spieltriebes der Natur

(lusus naturae), eines unerklärlichen Gestaltungstriebes
(nisus formativus, vis plastica), ja man verehrte an vielen Orten

in kindlicher Unkenntnis fossile Tierknochen als
Heiligenreliquien, so einen Mammutzahn in Valencia als vom hl.
Christopherus, einen Mammutschenkelknochen als vom hl. Vinzenz
herrührend. Aber selbst noch im 18. Jahrhundert wurden die
abenteuerlichsten Ansichten über diese Knochenreste verbreitet.

Man glaubte an eine «Samenlust» (aura seminalis), die mit
dem Wasser in die Erde eindringe und dort die Steine
befruchte, wobei ein sogenanntes «Steinfleisch» (caro foßsilis)
gebildet werde! Lamarck und Cuvier räumten mit diesem Unsinn

gründlich auf.

vollste Weise zugerichtet lag Was in so langer Zeit das elende
Töchterli seine geliebten Eltern für Mühe, Kosten, Kreuz und Kummer

verursacht hat, ist zum Erstaunen gross, indem laut eydlichem
Zeugnuss der Eltern und anderer dabey gewesener Ehrenleute in
etlichen Tagen über 100 Guffen von ungleicher Gattung, 3 Stückli
krumme Eisendrähite, zwei gelbe Häftli und zwey Eisennägel aus
dem Mund des Töchtenleins unbegreiflicher Weise gegangen sind.
Nachdem dieser armen Uebeltäterin die jammervollen Umstände des

Töchterleins zu Gemüthe geführt worden, hatte sie sich endlich,
nach vorläufig auf dem Rathause nächtlicher Zeit, als den 11., 12.

und 14. März vergeblich gewagten Versuchen, erkläret, dass sie das

Kind an dem Orte, wo sie solches verderbt, wieder bessern wolle;
wo allsogleich, den 15. März nächtlicher Zeit man bemeldte
Uebeltäterin in H. D. Tschudis Hause in die Küche, dahin sie zu gehen
begehrte, führen liess, welche durch ihr in den Untersuch beschriebenes

Betasten, Drucken und Strecken an dem linken verkrümmten
und kontrakten Füssli des Kindes, welches einige Zoll kürzer als
das rechte Füssli war, und darauf es weder gehn noch stehn konnte,
mit ihren blossen Händen so viel bewürkte, dass das Töchterli in
Zeit 10 Minuten wieder auf das verderbte Füssli stehn und damit
allein und auch mit Führen hin und hergehen konnte, wie denn
diese Uebeltäterin das Töchterli an denen nachgefolgten zwey Näch-
iten venmittelst ihrer auch im Untersuch ausführlich beschriebenen
Bemühungen wiederum nach allen Teilen zum grössten Erstannen
auf eine unbegreifliche Weise gesund hergestellt, so dass nach eyd-
lichein Zeugnuss nach der Hand zwey Guffen nid sich von dem
Töchterli gegangen sind, welches nun die wesentliche Beschreibung

Cuvier schuf die Grundlagen einer wissenschaftlichen
Urgeschichte, der Paläontologie, und formulierte eines der
Grundgesetze dieser neuen Wissenschaft, das Gesetz, dass das Alter
der fossilen Knochen mit der Tiefe der Schichten, in denen
sie gefunden werden, zunimmt. Aber wie Linne war auch
Cuvier Anhänger von der Konstanz der Arten, nach ihm sind die
Tierarten selbständige, voneinander unabhängige Schöpfungs-
fcrmen. Linne erklärte: «Es gibt so viele Arten, als ursprünglich

verschiedene Formen geschaffen worden sind» und Cuvier
versteigt sich zu dem Satz: «Die Beständigkeit der Arten ist
eine notwendige Bedingung für die Existenz der wissenschaftlichen

Naturgeschichte.» Diese Ansicht, die damals zu einem
unanfechtbaren Dogma der Naturwissenschaft geworden war,
kann heute nicht mehr aufrechterhalten werden und kein ernst
zu nehmender Naturforscher glaubt mehr an diese Theorie, sie
gilt beute nur mehr als ein interessanter Irrtum der
wissenschaftlichen Vergangenheit.

Heftige Geiehrtenfehden knüpften sich an Cuviers berüchtigte

Katastrophentheorie (Kataclysmentheorie). In
Uebereinstimmung mit dem biblischen Schöpfungsberich l nahmen
frühere Jahrhunderte an, es habe «in alten Zeiten» eine «Sintflut»

gegeben und die gefundenen fossilen Knochen erklärte
man als Ueberreste von Tieren, die bei dieser Ueberschwem-
mungskatastrophe zu Grunde gegangen waren. Später musste
man freilich die Verschiedenheit jener aus der Erde geborgenen

Skelette von denen heute lebender (rezenter) Tiere
erkennen und so tauchte der Gedanke an gewaltige Erdrevolutionen

auf, den Cuvier aufgriff und zu einer wissenschaftlichen

Theorie formte. Nach seiner Lehre haben sich im
Ablauf der unzähligen Jahrtausende zahlreiche Erdumwäl-
zangen ereignet, bei denen alle Lebewesen vernichtet wurden.
Durch Einwanderung (und Neuschöpfung, wie Cuvier's Schüler

behaupteten) habe sich dann die verwüstete Erde wieder
bevölkert. Der Gelehrte Geoffroy de St. Hilaire sagte dieser
Theorie den erbittertsten Kampf an, unterlag aber, denn
Cuvier, auf der Höhe seines Ruhms, erdrückte den Gegner mit
seiner Autorität. Aber schon 1830 wurde Cuviers Katastrophentheorie

endgültig durch den englischen Geologen Charles Lyell
widerlegt, mit ihm und Darwin siegte die Entwicklungsidee
über seine Lehre. Aber auch der Satz Cuviers: «l'homme
fossile n'existe pas!» (Es gibt keinen fossilen Menschen) ist
angesichts 'der zahlreichen Funde vorgeschichtlicher Menschen
längst abgetan. Lyell war es vor allem, der im Gegensatz zu
Cuvier die Kontinuität der geologischen Geschichte der Erde
nachwies und er war es vor allem, der der Katastrophen-
theorie den Todesstoss versetzte.

An Ehrungen reich ist Cuvier am 13. Mai 1832 — fünf
T&ge nach seiner letzten Vorlesung im College de France —

des Verbrechens samt der Krankheit und Besserung des Töchterleins
ausmachet.

Wenn nun hochgedachtes M. G. H. und obere vorbemeldtes schwere
Verbrechen nach seiner Wichtigkeit in sorgfältige Erwegung gezogen
und betrachtet die grosse Untreue und Bosheit, so die gegenwärtige
Uebeltäterin als Dienstmagd gegen ihres Herrn unschuldig Töchterlein

verühet, betrachtet die fast 18 Wochen lange unbeschreibliche,
fürchterliche und unerhörte Krankheit und vorbameklet beschriebene

elende Umstände, welche das Töchterli zu allgemeinem grössten

Erstaunen ausgestanden hat, nebst der von eben diese«-
Uebeltäterin bezeigten ausserordentliche Kunstkraft mit der einersmali-
gen, zwar zum Besten des Töchterleins gelungenen plötzlichen Gu-

rirung desselben, und auch betrachtet ihren vorhin geführten üblen
Lebenswandel, darüber zwaren sie, wegen eines in Unehren heimlich

geborenen und unter der Decke versteckten Kindes schon in der
Heimat von ihrer rechtmässigen Obrigkeit aus Gnade durch die Hand
des Scharfrichters gezüchtiget worden, und hiemit solches in keine
weitere Beurteilung fällt, wohl aber in traurige Beherzigung
gezogen worden, wie dass anstatt diese arme Delinquentin, wegen
ihrer grossen Versündigung gegen ihr Fleisch und Blut sich hätte
bessern und bekehren sollen, wiederum eine solche Greuelthat
gegen das Töchterlein des H. D. Tschudi ausgeübt hat, derowegen von
faochbemeldtem M. G. H. auf ihren Eyd abgeurtheilt wunde: dass

diese arme Uebeltäterin als eine Vergifterin zu verdienter Bestrafung

ihres Verbrechens und Anderen zum eindruckenden Exempel
dem Scharfrichter übergeben, auf gewohnte Richtstätte geführt, durch
das Schwerdt vom Leben zum Tod hingerichtet und ihr Körper un:



92 DER FREIDENKER Nr. 12

im Alter von 63 Jahren gestorben, nachdem er die höchsten
akademischen Würden bekleidet hatte und von Napoleon zum
Staatsrat ernannt worden war. Viele seiner Theorien haben
sich als Irrtümer erwiesen, .seine Pionierarbeit als Forscher
aber wird niemals vergessen werden können.

Ludwig Eldersch.

Die Rolle der Frau in der Geschichte
der geistigen Kultur.

Von Hermann Sternbach.

Ein Staatsmann hatte einmal die Aeusserung getan: «Wenn
die Frauers den Krieg nicht wollten, wir hätten nie mehr
Krieg.» Er hatte vollkommen recht, ja mehr als es scheinen
möchte. Es sind dies nicht aufs Geratewohl, nur ins Leere
hingesprochene Worte. Der Staatsmann hatte einen tieferen
Einblick in die Geschichte gewonnen, als es bei manch anderem
Staatsmann von heute sonst der Fall zu sein pflegt. Er hatte
den Mann durchschaut und im Weibe eine Macht erkannt, die
mehr vermag, als das Weib selbst sich zuzutrauen wagt. Da es
aber nicht wagt, wird es an dem Jammer und Tod der Vätei
und Söhne mitschuldig. Das Weib mag sich selber nicht klar
genug darüber sein, welchen Einfluss es auf den Geist und
das Gehaben des Mannes ausübt und wie tief dieser Einfluss
reicht. *)

Blickt man in die Flucht der Jahrhunderte zurück, in die
Zeilwenden zumal, die dem Geist neue Richtlinien zeigten,
neue Normen schufen, neue Welt- und Lebensanschauungen
gebaren und neue Ideale formten — man findet hinter alledem

die Spuren weiblicher Wirksamkeit und weiblichen
Geistgestaltens. Der Geschlechtsrhythiimis in der Weltgeschichte
lässt sich nicht bestreiten. Manche Epochen kennzeichnet
männlicher Charakter, anderen wieder drückt Weibliches
seinen Stempel auf. Im frühen — männlichen — Mittelalter
spielt die Frau keine Rolle, weder in dem öffentlichen noch

in dem Privatleben des Mannes. Sie ist nicht Gegenstand des

Interesses, nicht Sehnsuehtsziel, nicht Anregungsquell. Sie ist

integraler Teil des Gehöftes, der Wirtschaft; sie ist da, um zu

gebären. Dem Gemüt des Mannes sind nur Becher, Händel

und Kriege lieb. Eine Wandlung vollzieht sich erst im
späteren Mittelalter. Die Damen der Provence brachten in das

Leben einen neuen Rhythmus, schufen einen neuen Lebensstil,

die «courtoisie» — einen Faktor, der die westliche Zivilisation

auf eine neue, heute noch nicht abgeschlossene Bahn

leitete. Das war ohne Zweifel eine Bresche in dem Komplex

*) Ortega Y. Gasset. Vom Einfluss der Frau auf die Geschichte.

Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart. Uebersetzt und eingeleitet von

Fritz Ernst.

ter dem Galgen begraben werde, auch ihr in hier habendes

Vermögen confiscirt seyn solle.

Actum 6./17. Juni 1782.
Landschreiber Kubti.

Anna Göidi war also das letzte Opfer der Ketzer- und Hexenjustiz.

Sie hatte aber Millionen ebenso unschuldiger Vorgängerinnen,

die im Laufe der vorangegangenen dreihundert Jahre in allen

Ländern der christlichen Welt hingerichtet und verbrannt wurden,

nachdem sie vorher in der entsetzlichsten Weise gefoltert worden

waren. Noch im Geburtsjahr Goethe's wurde zu Würzburg die Sub-

priorin Renata Sänger, eine siebzigjährige Nonne auf Beschuldigung

einer Anzahl besessener, das' heisst hysterischer Schwestern ihres

Klosters hingerichtet. Die Hauptschuld an der Verurteilung der

unglücklichen Matrone hatte allerdings ihre mutvol ausgesprochene

Ueberzeugung, dass es überhaupt keine Zauberer und Hexen gebe.

Denn damit hatte sie ein Dogma der katholischen Religion verletzt,

und nach dem Hexenhammer, jenem grauenvollen Gesetzbuch von

Spranger und Krämer, war das Schuldbeweis der Ketzerei. Nach

ihrer Hinrichtung hielt der sie zum Galgen begleitende Jesuitenpater

Gaar eine fulminante Ansprache an das versammelte Volk.

Er pries die Strenge der Gesetze gegen die Ketaer und Zauber-

oreuel. Und auf die Frage, warum Gott das geheime Teufelshandwerk

habe ans Licht ausbrechen lassen, erwiderte er: «Erstlich

wegen denen Ungläubigen. Denn es gibt zu unserer Zeit solche Leute,

welche weder an Hexen noch an .Teufel, noch an Gott selbsten glauben.

Sie sind Atheisten und vermeinen, es sei keine andere Sub¬

damaliger Normen, Konventionen, Begriffe und Extreme. Dem
Unsinn immerwährenden Kriegführens einerseits und mönr
einsehen Asketentums anderseits stellten sie den Intellekt und
die Disziplin des Herzens entgegen, der Vorliebe für Extreme
und Masslosigkeit das Massvolle. Dadurch ward erst eine
Atmosphäre geschaffen, in der das Weib leben, wirken und
seinen Zauber auf den Manu ausüben konnte.

Vorerst war das Weib für den Mann eine Beute, ein erjagter

Leib, ein Fang. Als Fang befriedigte es auf die Dauer
nicht. Der verfeinerte Mann wünscht von der Beute Ergebenheit,

Hingabe. So wird die Beute zum Lohn. Um aber den
Lohn zu erlangen, muss nun der Jäger der Erjagten wert werden,

muss — mit anderen Werten — aus sioh heraus den
Mann gestalten, wie ihn sich seine Beute als Ideal wünscht.
Es wechseln die Rollen. In der Epoche des rein geschlechtlichen

Instinkts raubt der Mann das Weib. Wo aber die
geistig-erotische Empfänglichkeit vorherrscht, besinnt sich der
Mann und hält sich zurück, bis er vom Gesicht des Weibes
ein Nahekommen-Dürfen oder eine Abweisung abliest. Durch
'die Courtoisie wird eine neue Beziehung zwischen den
Geschlechtern geschaffen, die es dem Weib ermöglicht, zur Erzieherin

des Mannes aufzusteigen, seine magische Gewalt auf
ihn wirken zu lassen, seiner eigentlichen Mission gerecht zu
werden.

Indem Ortega die Pflicht des Weibes als einer Gattin, Mutter,

Schwester und Tochter gebührend würdigt, kann er
dennoch nicht umhin, die Behauptung aufzustellen, «lass mit all
diesen Phänomenen die Kategorien der Weiblichkeit nicht
vollzählig, ja, dass sie sogar nur sekundär sind im Vergleich zum
Weib als Weib». Denn keine dieser vier Pflichten, und wenn
sie noch so gewissenhaft erfüllt werde, vermag das. zu erschöpfen,

was das Wesen des Weibes begreift, was sein Beruf
umspannt. Dieser Beruf besteht nun darin, «das konkrete Ideal,
der Zauber, die Illusion des Mannes zu sein». Dieses Ideal ist
jedoch nicht nach der Art der Ethiker oder Aeslhetiker
aufzufassen — es ist, in Substanz und Bereich, eine biologische
Notwendigkeit.

Das Leben ist ohne Ideal nicht zu denken und nicht möglich.

«Das Ideal ist ein konstitutives Element des Lebens.»

Seele und Körper i-ind ein Ganzes, bilden ein System von
materiellen und geistigen Organen, von tätigen Apparaten. Das

Leben besteht — führt Ortega weiter aus — aus einem System

von psycliopliysichen Funktionen, Vorgängen, Tätigkeiten, die

mittelbar oder unmittelbar sich auf die Umwelt richten und in

ihr ausmünden. Die tägliche Erfahrung belehrt uns, dass die

Tätigkeiten des Organismus einer Reizung nicht antraten

können. Reizung, Anregung ist für ein Lebewesen unentbehrlich.

Leben heisst angeregt werden. Ideale ziehen und regen

stanz, als welche nur körperlich oder leiblich ist, anzutreffen» und

so weiter.
Diese Rede des Galgenpaters Gaar rief eine Fehde mit dem

Abbate Tartarotti in Roveredo hervor, der eben damals ein dreibändiges

Werk über die Nichtigkeit des Hexenglaubens, betitalt: «Die

nächtlichen Zusammenkünfte der Hexen» vollendet hatte. Seine

Schriften gegen die Hexenprozesse wurden in Trident öffentlich vom

Henker verbrannt. Und im Jahre 1775 wurde als letzte Hexe auf

deutschem Boden die alte, kranke Magd Anna Maria Schwägelin

wegen «crimen laesae majestatis divinae» (Beleidigung göttlicher

Majestät) zu Kempten enthauptet. «Fiat Justitia! Honorius,

Fürstbischof» lautet die Bestätigung des Todesurteils

Mittelalterliche Verirrungen? Nein! Neuzeitliche Errungenschaften!

Seit der Bulle «Summis desiderantes» vom Jahre 1484 ist der

Glaube an Zauberer und Hexen, die mit dem Teufel Bündnisse ab-

fchliessen und geschlechtliche Orgien feiern, zum Dogma erhoben.

Die Abschwönung dieser Männer und Frauen, die ihren Mitmenschen

die entsetzlichsten Untaten zufügen, lautet:

«Da steh ich auf dem Mist
Und verleugne Jesum Christ!»,

denn Ketzerei und Hexerei sind vor allem Gottesleugnung. Und so

wundere es uns nicht, dass selbst der evangelische Theologieprofessor

der Universität zu Marburg noch in den Sechzigerjahren des

vorigen Jahrhunderts die Hexenbulle von Papst Innocenz VIII.
glühend verteidigt, jener Theologieprofessor Vilmar, der eigentlich

Professor der Satanologie war. Denn der Teufel und seine Existenz



Nr. 12 DER FREIDENKER 93

unser Leben an. Sie sind biologische Sprungfedern, Zündhütchen

für Energien, die am Explodieren sind. Sie ziehen an,
bezaubern, reizen und regen an, fangen unsere ganze Sensibilität

ein.
Ein so aufgefassfes Ideal ist dem Manne das Weib.

(Schluss folgt.)
Die Korpuskulartheorie in der

Geschichte der Physik.
E. J. W. Unter Korpuskulartheorie halben wir alle jene

Annahmen zu verstehen, welche sich die Körperwelt aus kleinen,
beweglichen, körperlichen Teilchen aufgebaut denken. Die
Korpuskulartheorie wurde im Altertum von Demokrit und
Leukipp aufgestellt. Man betrachtete zu jener Zeit den Raum
noch als etwas Dingliches, als einen Gegenstand. Der Raum
schien ein Ding ausserhalb des Menschen zu sein, ein Gefäss,
in dem sich der Mensch bewegt. Heute wissen wir — seit
Leibniz und Kant — dass der Raum, so wie wir ihn «.sehen»

und «fühlen», nur eine Art anschaulicher Vorstellung ist für
etwas, was ewig unerfassbar die Sinnesemplfindung veranlasst.

Betrachtete man im Altertum den Raum als ein Ding, so
lag es nahe, das Verhältnis .des Raumes zu jenen 'Dingen zu
untersuchen, welche «im» Räume drin auftreten. Dabei waren
zwei Möglichkeiten denkbar.

Entweder man stellte sich vor, die Ausdehnung sei eine
Eigenschaft der Körper, eine Eigenschaft, die an die Körper
selbst gebunden sei. Diese Auffassung vertrat Aristoteles
(384—322 v. Chr.). Nach Aristoteles ist die Vorstellung eines
leeren Raumes eine sinnlose Vorstellung. Die Natur habe einen
Schrecken vor dem leeren Räume («horror vacui»). Ueberall
dort, wo leerer Raum entstehen könnte, drängten sich sofort
körperliche Stoffe herzu, um das Vakuum auszufüllen. Aristoteles

denkt sich gleichzeitig die Welt von fünf Grundstoffen
oder Elementen erfüllt: Erde, Wasser, Luft, Feuer und Ae-
ther. (Wir bemerken, dass nach der Meinung des Aristoteles
das Feuer, resp. die Wärme ein Stoff war.) Die Fünfzahl der
Elemente ist zurückzuführen auf die Versuche der griechischen

Philosophie unter Aristoteles, die Meinungen -der
früheren Philosophen, speziell der sog. Naturphilosophen, miteinander

in Einklang zu bringen. Der erste, berühmt gewordene
griechische Nalurphilosoph, Thaies von Milet (624—545 v.
Chr.) hatte das Wasser als den Urstoff aller Dinge bezeichnet,
Anaximenes (588—524 v. Chr.) sprach von der 'Luft als dem
Urstof! aller Dinge; nach Aristoteles soll ausserdem Hera-
klit (535—475 v. Chr.) das Feuer als Urstoff betrachtet
haben, was nicht ganz exakt ist. Aristoteles einigte diese
Ansichten 'durch die Annahme einer Mehrzahl von Elementen,
welche Lehre bekanntlich das ganze Mittelalter beherrschte.

Auf .der anderen Seite konnte man die Ansicht vertreten,
der Raum sei ein Ding für sich, das Geifäss, welches die Körper

enthalte. Nahm man die Existenz leerer Raumteile an,

so musste man sich auch vorstellen, die Körper seien aus

kleinen, unteilbaren Teilchen, den Atomen oder, wie Heraklit

war ihm sicherer und wichtiger als die Gottes Im dritten Bande
seines Werkes «Zur neuesten Kulturgeschichte Deutsehlands» ruft
er aus: «Der Kampf gegen das Hexenwesen und die Hexen ist kein
anderer als derselbe, welcher heute noch die Welt bewegt, der Streit
zwischen Glauben und Unglauben, zwischen dein Bekenntnis Christi
und dessen Verleugnung Ein auf die Spitze getriebener christlicher

Staat führt konsequent zum Köpfen des Gottesileugners und

zum Verbrennen der Hexen!»

Und mit diesen treffenden Worten dieses aufrechten
Teufelsbekenners und Bexengiläubigeu Professor Villmar sind wir tatsächlich

in der neuesten Kulturgeschichte Deutschlands. Die Ideologie
des Ketzer- und Hexenverfahrens entspricht der eines jeden
fanatischen Diktaturreglimes, ob es sich nun religiös, national oder
rassisch gebärdet. Ist das Wallten von Tortur und Scheiterhaufen gegen
das «Hexengesindel» dem Sehnsuohitsschrei nach Galgen und Standrecht

gegen alle Aufgeklärten, alle Frei- und Humangesinnten nicht

ebenbürtig? Zweifellos gehört der Kampf um den bedrohten Glauben,

das verratene Vaterland, die aufgenordete Rasse in die Kategorie

der Inquisition und der Hexenprozesse. Jede Diktatur ist
Wiedereinführung, der Tortur. Militarismus und Krieg ist Massenfolter
und Massenhinrichtung. Und die Renaissance dieser angeblich so mit¬

sagte, den Korpuskeln zusammengesetzt. Die Korpuskulartheorie

trennt die Aussenwelt in leeren Raum und in Korpuskeln,
welche sich im leeren Raum bewegen können. Diesen

Standpunkt verfochten Leukipp und Demokrit (ca. 465—375).
/ In späterer Zeit vor allem Epikur (341—270).

Sowohl die Ansicht des Aristoteles, als auch die Theorien
eines Demokrit und Leukipp leben heute in abgeänderter
Form weiter. Die Korpuskulsratheorie. ist in der Atom- und
Molekulartheorie aufgegangen. Die Auffassung, des Aristoteles

hat durch die sog. Feldtheorie der elektromagnetischen
Erscheinungen eine gewisse Neubelebung erfahren. Es scheint,
als ob der menschliche Geist an Hand der Erfahrung zwang-
iäufig zu gewissen Erklärungsversuchen gelangt, welche auf
abstrakter Basis erwachsen, doch immer nur einen Teil der
Wirklichkeit erfassen können. Daher auch immer einseitig
bleiben und nur in der gegensätzlichen Theorie ihre Ergänzung

finden.
Solange sich die Korpuskulartheorie nicht auf experimentelle

Grundlagen stützen konnte, d. h. bis in das 19. Jahrhundert

hinein, blieb sie eine Angelegenheit spekulierender
Philosophen. Immerhin beschränkte sich der Kreis ihrer Anhänger

auf Philosophen mit mehr praktisch orientierten
Interessen. Gerade dem Techniker, dem Handwerker musste die
Atomistik zusagen, während der Theologe und Scholastiker
schon aus kirchlichen Gründen an der Meinung des Aristoteles

festhielt.
Der bekannteste Vertreter der Atomistik zu Beginn der

Neuzeit und gegen Ende des ausgehenden Mittelalters ist Gas-
sendi (1592 —1655). Gott habe die Welt, welche aus bewegten

Atomen bestehe, in den leeren Raum hineinerschaffen. (Im
Mittelalter war jeder Philosoph gezwungen, seine wissenschaftlichen

Ansichten in religiöser Verkleidung zu äussern, sonst
hatte er mit der Verurteilung durch die Inquisition zu
rechnen.) Die in mannigfachster Gestalt auftretenden und in
lebhafter Bewegung befindlichen Atome hätten eine bestimmte,
unveränderliche Form und eine gewisse Ausdehnung. Sie sollen

wohl .mathematisch, nicht aber physikalisch teilbar sein.
Neben Gassendi verfochten die Atomistik im 16. und 17.
Jahrhundert u. a. Giordano Bruno, Daniel Sennert, Descartes und
Huyghens.

Daniel Sennert (1572 —1637), ein deutscher Maler, dessen
Name nur wenig bekannt ist, dem aber die Medizin die
Einführung 'des Chemiestudiums in die medizinische Bildung
verdankt, bereicherte die Korpuskulartheorie um einen wichtigen
Begriff. Er schuf den Begriff des Moleküls. Er stellte sich

vor, dass die Atome der Grundstoffe zu Atomgruppen
zusammentreten könnten. Diese Atomgruppen nannte er dann Moleküle.

Im 18. Jahrhundert flaute das Interesse an der Atomistik
eher ab. Erst das 19. Jahrhundert bringt in gewaltigem Siegeszug

die Korpuskulartheorie in allen ihren Verästelungen zur
allgemeinen Anerkennung. Doch davon soll in einem folgenden

Artikel gesprochen werden.

telalteriichen Wahnideen und Wahnmethoden hat die gleiche
Ursache wie die Zähigkeit, mit der die Hexenprozesse jahrhundertelang

herrschten: hier sind neue Einnahmequellen. Kanonikus Loos,
der bereits im 16. Jahrhundert als Professor in Trier gegen die
Hexenverfolgungen auftrat, dessen Schrift «de vera et fasla magia»
(Die wahre und die falsche Magie) aber verboten und der selbst

zum Widerruf gezwungen wurde, hat damals schon das Entscheidende

erkannt, wenn er von der neuen Art Alchymie sprach,
wonach man aus Menschenblut Gold und Silber macht. Das. gilt nicht
nur von der Hexenbureaiukratie und der Hexenjustiz, die all ihren
Richtern, Klerikern, Schreibern und Henkern Stellung und Einkünfte
aus Steuern, Vermögenskonfiskationen der Geächteten, Erpressungen

der Verdächtigten sicherte, das gilt in weit höherem Masse von
dem Hexenprozess des Faschismus, der Kriegs- und Diktaturparteien.
Er ist für seine Drahtzieher lukrativ. Der Appell an Vorurteil und

Dummheit, an die bestiailen Instinkte hat sich noch immer erfolgreich

erwiesen. Wohl sind es 150 Jahre her, dass die letzte Hexe

verbrannt worden ist, aber noch immer stecken wir mitten drin
im Atavismus, in der «mittelalterlichen Verirrung».


	Feuilleton

