
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 7

Artikel: Der grosse Heide

Autor: Tyndall, Paul Camillo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN, 1. April 1932. Mr. 7 - 15. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G E N VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15 jeden Monats

Geschäftsstelle der F. V. S.

Zürich 2

Tannenrauchstratse 84

Einer neuen Wahrheit ist nichts schädlicher als ein alter

Irrtum. Goethe.

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Inserate 1-3 mal: '/as 4.50, '/"«ß-,
Vs 14.-, '/4 26.-. Darüber und
grössere Aufträge weit. Rabatt

Der grosse Heide.
Von Paul Tyndall, Wien.

«Ich für mich kann, bei den mannigfaltigen Richtungen
meines Wesens, nicht an einer Denkweise genug haben. Als
Dichter und Künstler bin ich Polytheist, Pantheist hingegen
als Naturforscher, und eins so entschieden als das andere.
Bedarf ich eines Gotteis für meine Persönlichkeit als sittlicher
Mensch, sc ist dafür auch schon gesorgt. Die himmlischen und
irdischen Dinge sind ein so weites Reich, dass die Organe aller
Wesen zusammen es nur erfassen mögen.); So schrieb Goethe

am 6. Januar 1813 an seinen pietistisch gesinnten Jugendfreund

Jacoby, und so bleiben auch wir uns stets bewusst, dass

dieser universelle Geist jeder Richtung etwas zu geben hatte.
Und so mögen sich die Bekenner eines persönlichen Gottes, wie
die Deisten, die Anhänger der Seelenunsterblichkeit oder der
Seelenwanderung, Mystiker, Spiritisten, und leider auch An-
throposophen weiterhin auf ihn 'berufen. Hat er doch selbst den

Protestanten, ja isogar Katholiken manches zu Liebe gedichtet;
es sei nur an den pompösen katholischen Himmel am Schluss
der Fausttragödie erinnert, wo Gott, Maria und alle Engel und
Heiligen aufmarschieren. So möge ihn feieren, wer will! Mit
wirklich beweiskräftiger Argumentation dürfen ihn aber nur
die Freien für sich in Anspruch nehmen. Nicht etwa autoritär;
denn es beweist nichts, daiss selbst ein Goethe dies oder jenes
gesagt hat. Darum gilt es noch nicht. Aber Goethe hat dem
Giltigen den treffendsten und darum unsterblichsten Ausdruck
verliehen. «Der Standpunkt des gesunden Menschenverstandes
war auch der meinige,» sagte der Achtzigjährige zu Ecker-
mann. Und alis Knabe von sechs Jahren, als beim Erdbeben
von Lissabon 30,000 Menschen, Gerechte und Ungerechte,
verschlungen wurden, hat er bereits die Väterlichkeit Gottes,
seine Allgüte und Allweisheit bezweifelt. Und so wurde ihm
die Vorstellung eines anthropomorphen und ausserweltlichen
Gottes immer undenkbarer. Sein von höchstem, revolutionä-
lem Geiste durchglühter «Prometheus» wendet sich ja gegen
die erbarmungslose tyrannische Gottheit in Person; und gerade
dieses Gedicht sollte im deutschen Geistesleben epochemachend
wirken. Denn Jacoby zeigte es in seiner noch unveröffentlichten

Aibschrift seinem Freunde Leasing im Jahre 1780, ein Jahr
vor des Dichters Tode. «Das Gedicht finde ich gut,» sagte Les-
s'mg, «es ist mein eigener Gesichtspunkt. Die orthodoxen
Gottesbegriffe sind nicht mehr für mich.» Darauf Jacoby ganz
bestürzt: «Dann wären Sie ja mit Spinoza einverstanden!» Worauf

Lessing: «Wenn ich mich nach jemand nennen soll, so
kann es nur Spinoza sein Es gibt keine andere Philosophie,
als die Philosophie des Spinoza!» Die Veröffentlichung dieses
Lessinggeispräches durch Jacobi hat im ganzen geistigen
Deutschland Aufsehen erregt, denn Spinozist galt damals so
viel wie Atheist. Jedenfalls hat das Studium Spinozas damals
in Deutschland mächtig eingesetzt. Goethe, der selbst sich als
Schüler Spinozas zeitlebens bekannte, der sich immer wieder
«zu seinem alten Asyl», zu Spinozas Werken, zu seiner «Ethik»

rettete, berichtet ja darüber im XV. Buch von «Dichtung und
Wahrheit».

Und ebenso eng wie an Spinoza schloss sich Goethe an dessen

grossen Vorgänger, an den kühnen Nolaner Giordano
Bruno an. Manche naturphilosophischen Gedichte Goethes klingen

so, als wären sie den Gedanken und Versen jenes
Pantheisten, jenes gewaltigen Astronomen und Philosophen
entnommen, der 1600 von der römischen Inquisition lebendig
verbrannt wurde. Ganz im Geiste Brunos klingen die Verse

aus dem Cyklus «Gott und Welt»:
«Was wär' ein Gott, der nur von aussen stiesse,
das All im Kreis am Finger laufen Hesse?

Ihm ziemt's, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in sich, sich in Natur zu hegen .»

Und so bestätigt sich überall Goethes gegen den Dualismus

von Gott und Welt, von Körper und Geist, von Seele und
Leib gerichtete Gesinnung. Wie Bruno und Spinoza stand er
auf dem Boden der Einheit von Denken und Ausdehnung; als

Attribute einer Substanz, war ihm Natur und Notwendigkeit
geradezu identisch. Denn er bezeichnete sich selbst als zur
Identitätsschule gehörig. «Nach ewigen, ehernen, grossen
Gesetzen müssen wir alle unseres Daseins Kreise vollenden!» sagt
er in dem Gedicht: «Das Göttliche». Und als konsequenter
Determinist bei anderer Gelegenheit: «Ich begehre keinen freien
Willen!» und «Wer will, der muss!»

So tritt uns Goethe als Naturforscher, als Realist und
Empiriker entgegen, den wesenlosen Spekulationen der sogenannten

Geisteswissenschaften, der abstrakten Philosophie und
Philologie durchaus abhold, da sie, besonders wenn sie metaphysisch

werden, ins «Absurde der Möncherei und Scholastik
führen». «Bloss die Naturwissenschaften lassen sich praktisch
machen und dadurch wohltätig für die Menschheit». Und auf diesem

Gebiete hat er ganz Grosses geleistet. Wie ihm die Frage
nach einem Zweck, nach einer Teleologie im Naturerkennen
als ärgster Hemmschuh der Forschung erschien,. man vielmehr
nach dem Wie des Gewordemseins, nach der Entwickelung,
Organisation, das heisst hier Organwerdung fragen müsse, so hat
er auch, als grosser Vorgänger und Vorahner Lamarcks und
Darwins, die Metamorphose der Pflanzen und Tiere entdeckt.
Hatte er schon 1784 bei seinen vergleichenden anatomischen
Studien das bisher nur bei den Tieren beobachtete os interma-
xillare, den Zwischenkieferknochen, auch beim Menschen
gefunden, so im Geiste geschaut, dass der Mensch aufs nächste
mit den Tieren verwandt sei, da ein osteologischer Typus, eine
«Urform» durch alle Säugetiere, vielleicht sogar durch alle
Wirbeltiere gebe. Erfüllt von spinozistischen Ideen trat er seine
italiensche Reise an, und im Herbst 1786 hatte er das grosse
Erlebnis im botanischen Garten zu Padua: «Hier in dieser mir
neu entgegentretenden Mannigfaltigkeit wird jener Gedanke
immer lebendiger, dass man sich alle Pflanzengestalten aus
einer entwickeln könne,» und an Herder schreibt er von dem
Hen kai pan, dem Eins und alles in der Botanik, das ihn in
Erstaunen versetze und dessen weiteres Umsichgreifen er selbst



50 DER FREI DENKER Nr. 7

noch nicht sehen könne. Hatte er in Neapel die Anschauung,
dass alle Gestaltungen der Pflanze aus dem Blatte hervorgehen,

und meinte er, in Palermo die Urpflanze bereits entdeckt
zu haben, so fand er in den venetianischen Lagunen einen so

glücklich geborstenen Schafschädel, «dass mir nicht allein
jene grosse, von mir schon früher erkannte Wahrheit: die
sämtlichen Schädelknochen seien aus verwandelten Wirbelknochen

entstanden, abermalst bestätigt, sondern den Uebergang
innerlich ungeformter organischer Massen durch Aufschluss
nach aussen, zu fortschreitender Veredlung höchster Bildung
und Entwickelung in die vorzüglichsten Sinneswerkzeuge vor
Augen stellte». Und 1796 sagt er zusammenfassend und ohne
Scheu: «dass alle vollkommene organische Natur, Fische,
Vögel, Säugetiere und an der Spitze der letzteren wir den
Menschen sehen, alle nach einem Urbild geformt seien, das nur
in seinem sehr beständigen Teil mehr oder weniger hin und
her weicht, und sich täglich durch Fortpflanzung aus- und
umbildet.»

Steht Goethe derart in der Entwickelungslehre in der Reihe
der Bahnbrecher, so blieb er auch in den sogenannten
Welträtseln, den Ewigkeits- und sonstigen metaphysischen Problemen,

Naturwissenschafter:
Willst du ins Unendliche schreiten,
geh' nur im Endlichen nach allen Seiten.

Allen Benebelungstendenzen, allen mystischen Spekulationen

war er feindlich: «Wo ich nicht klar sehen, nicht mit
Bestimmtheit wirken kann, da ist ein Kreis, für den ich nicht
berufen bin.» Aber dem Forscher sollte man nach seiner
Ueberzeugung keine Grenzlinie ziehen, denn wie weit und tief der
Menschengeist in die unbegrenzten Fernen, in die
undurchdringliche Nähe doch zu dringen vermöchte, werde nie
bestimmt, noch abgeschlossen. Und so entgegnet er einem damals
von Haller gereimten «Ignorabimus» (Wir werden es nicht
wissen!) in heiteren Reimen:

«Ins Innere der Natur —» *)
0! du Philister
«Bringt kein erschaffner Geist.»
Mich und Geschwister
mögt ihr an solches Wort nur nicht erinnern!
Wir denken: Ort für Ort
sind wir im Innern.
«Glückselig, wem sie nur
die äuss're Schale weist!»
Das hör' ich sechzig Jahre wiederholen,
ich fluche drauf, aber verstohlen,
sage mir tausend, tausendmale:
Alles gibt sie reichlich und gern;
Natur hat weder Kern noch Schale,
Alles ist sie mit einem Male;
dich prüfe du nur allermeist,
ob du Kern oder Schale seist.

Und so ist auch in seiner Weltdichtung, im Faust, der
Hauptgedanke die Naturerkenntnis, das naturgemässe, von
allem «Hohlen, Dummen und Absurden» befreite Erkennen, die
Selbsterlösung des ewig unbefriedigten Menschen vom magischen

Denken. Faust sieht, dass wir nichts wissen können.
«Drum hab ich mich der Magie ergeben,
ob mir durch Geistes Kraft und Mund
nicht manch Geheimnis werde kund
dass ich erkenne, was die Welt
im Innersten zusammenhält,
schau alle Wirksamkeit und Samen,
und tu nicht mehr in Worten kramen.»

Aber es zeigt sich, dass Magie von dem Wortkram, dem des
grossen Nominalisten Kampf gilt, nicht erlöst. Worte und
Namen sind es, die über Ohnmacht menschlichen Wissens1
hinwegtäuschen sollen; Worte und Phrasen, Wortsysteme, deren
gefährlichstes die Theologie darstellt, dienen der Umnebelung
und Niederhaltung der menschlichen Vernunft und Autonomie.

*) Das kursiv Gedruckte stammt aus einem Gedicht von Haller.

Metaphysik ist für Goethe das, «was in des Menschen Hirn
nicht passt». Theologie heisst bei ihm: «auf des Meisters Worte
schwören», «mit Worten ein System bereiten», an Worte glauben,

auch an das Wort der Worte, an den Namen, der nur
Schall und Rauch: Gott, und an das Hexeneinmaleins der
Dreieinigkeit, an die Hexenformel jedes Dogmas. Denn die Dogmen

sind gleich dem Gesslerhut aufgerichtet, damit der Mensch
sich vor dem Absurden beuge, denn «duckt er hier, folgt er
seinen Zwingherren auch», beugt er sich auch in Demut vor
der absurden, aber gottgewollten Ordnung. Die Heiligen und
die Ritter, das heisst die Priester und Militaristen sind es, die
gestützt auf Schwert und Dogma, diese Ordnung aufrecht er-
erhalten: «Natur und Geist — so spricht man nicht zu Christen,

deshalb verbrennt man Atheisten, weil solche Reden
höchst gefährlich sind. Natur ist Sünde, Geist ist Teufel, sie
hegen zwischen sich den Zweifel, ihr missgestaltet Zwitterkind.»

— Uns nicht so! Kaisers alten Landen sind zwei
Geschlechter nur entstanden, sie schützen würdig seinen Thron:
Die Heiligen sind es und die Ritter; sie stehen jedem Unge-
witter und nehmen Kirch' und Staat zum Lohn .»

Die Befreiung von aller magischen Verstrickung ist Faust's
höchster und letzter Augenblick. Ueberwindung der «weissen
Magie», die Gott und alle himmlischen Heerscharen
herbeizaubert, die uns den Himmel, ein trügerisches Jenseits,
vorgaukelt, von dem Faust nichts wissen will: «aus dieser Erde
quillen meine Freuden, und diese Sonne scheinet meinen
Leiden!» Das «Drüben» kann ihn wenig kümmern. Aber auch die
blosse Beschäftigung mit der Unsterblichkeitsidee, sagt Goethe
am 25. Februar 1824, «ist für vornehme Stände und besonders
für Frauenzimmer, die nichts zu tun haben. Ein tüchtiger
Mensch aber, der schon hier etwas Ordentliches zu sein
gedenkt, und daher täglich zu kämpfen, zu streben und zu wirken

hat, lässt die künftige Welt auf sich beruhen, und ist
tätig und nützlich in dieser b Nein, ein Christ war er nicht, der
sich selbst einen «Heiden einen «dezidierten Nichtchristen»
genannt, der das respektlose Wort vom Christentum (zu Herder

— «Scheissding»), vom «leidigen Marterholz», vom «Schnitzbild

und Querhölzlein» geprägt, der im zweiten Teil des Faust
das mephistophelische Gegenstück zum «Lied von der Glocke»
geformt, der die Kirche und ihren guten Magen bei jeder
Gelegenheit gekennzeichnet hat. Nicht nur um die Ueberwindung
der weissen, auch um die der schwarzen Magie ging es ihm. Auch
Teufel und Höllengeister können nicht aus dem Elend und
Irrtum erretten. «De idolis» ist der Titel eines Werkes von Baco.
Gespenster sind auch für Goethe seit 1815 alle jene Einflüsse,
wo Widersprüche gegen die Vernunft, wo menschliche
Verstrickung in Qual und Unheil entstehen, und vor genau hundert
Jahren hat dieser Natur- und Menschenkenner uns die
Gespenster der Not, des Mangels, der Schuld und der Sorge
entlarvt. Von diesen vier grauen Weibern wird die Menschheit
gepeinigt, besonders die Sorge macht die Menschen blind für
alle Lebensfreude, unfähig zu brüderlich sozialem Zusammenleben.

Der Sumpf menschlicher Unzulänglichkeit, der Sumpf
der Habgier und Unterdrückung, die zumeist von der dämonischen

Furcht und Sorge herstammt, mit einem modernen Wort:
der Sumpf kapitalistischer Denkungsart muss erst ausgetrocknet

werden, bis das Befreiungswerk des Faust, das ihm, dem
Hundertjährigen, endlich den nie empfundenen Augenblick der
Befreiung gewährt, gelingen kann: die Menschen anzusiedeln
in Freiheit, Frieden und gesicherter Existenz. «Freies Volk auf
freiem Grund» war Goethes Hochgedanke, ein hohes Lied des
sozialen Gemeinschalftsgedankens. Denn er wurzelte in der
Menschheit: «Wie hätte ich,» sagt er am 14. März 1830 zu So-
ret, dem nur Kultur und Barbarei Dinge von Bedeutung sind,
«eine Nation hassen können, die zu den kultiviertesten der
Erde gehört (die französische nämlich), und der ich einen so
grossen Teil meiner Bildung verdanke? Ueberhaupt ist es mit
dem Nationalhass ein eigen Ding. Auf den untersten Stufen
der Kultur wird man ihn immer am stärksten und heftigsten
finden. Es gibt aber eine Stufe, wo er ganz verschwindet und
wo man gewissermassen über den Nationen steht, und man ein



Nr. 7 DER FREIDENKER 51

Glück oder ein Wehe seines Nachbarvolkes empfindet, als

wäre es dem eigenen begegnet. Diese Kulturstufe war meiner
Natur gemäss, und ich hatte mich darin lange befestigt, ehe

ich mein sechzigstes Jahr erreicht hatte.» Und am Ende seiner

Tage sah er in der Vision des sterbenden Faust, in dessen

höchstem Augenblick, dieses einzige Volk von Brüdern, dem
durch die materielle Sicherheit die Freiheit, durch geistige
Befreiung die Sicherheit, der Frieden gewährleistet ist.

Den Weg zu diesem freien Volk, zu dieser Zukunftsmenschheit

hat Goethe damals schon im «Gemeindrang» des sozialen

Kampfe*, in der kollektiven Arbeit, erblickt. Zwar hat er

früher, am 17. Mai 1787, seinem grossen Freunde Herder, als

dieser seine weltumfassenden «Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit» herausgebracht hatte, aus Neapel
geschrieben: «je mehr ich die Welt sehe, desto weniger kann ich

hoffen, dass die Menschheit je eine weise, kluge, glückliche
Masse bilden könne.» Aber damals hat er sich auch Frau von
Stein gegenüber «von dem Traumwunsch der Menschheit, dass

es dereinst mit ihr besser werden solle», und von dem
endlichen Siege der Humanität mit Zuversicht ausgesprochen. Die
Rettung aus dem Elend der Menschheit sah er aber vor allem
in der Befreiung des Einzelnen aus geistigen Fesseln:

Komm! Wir wollen dir versprechen
Rettung aus dem tiefsten Schmerz!
Pfeiler, Säulen kann man brechen,
Aber nicht ein freies Herz:
Denn es lebt ein ewig Leben,
es ist selbst der ganze Mann.
In ihm wirken Lust und Streben,
die man nicht zermalmen kann.

Ostern.
Die Ostertage sind zwar vorüber, wenn Ihnen diese Zeilen

vor Augen kommen. Trotzdem gestatte ich mir ein paar Worte
über die Frage, ob auch wir Freidenker Ostern (feiern sollen
oder nicht. Und ich sage gleich meine Meinung: Warum denn
nicht! Ostern ist ein Frühlingsfesl, das weder von den Juden,
noch von den Christen, noch von unsern heidnisch-germanischen

Vorfahren erfunden worden ist. Es reicht der ursprünglichen

Bedeutung nach wohl um Jahrtausende weiter zurück
in jene Urzeit, als der Mensch, noch kaum Mensch, wenn er
den furchtbaren Bann der Winterstarre und der Gefansren-
schaff in der Höhle weichen fühlte, hinaustrat in die grünende
Natur, den Körper, von neuer Wärme und neuer Kraft durchwirkt,

zu neuen Taten reckte. Nicht, dass er sich eine Feier
gedacht hätte. Aber er wusste aus Erfahrung: Jetzt kommt die
Zeit der Fülle wieder, jetzt ist's aus mit der Not. Für den
Urmenschen bedeutete die Wiederkunft des Frühlings Leben,
und so dumpf sein seelisches Empfinden noch gewesen sein
mochte, es war doch ein Erkennen des Wandels zum Bessern
und die Freude über diesen Wandel. Wir beobachten diese Ur-
freude noch an jedem Tier, das nach langer Winterhaft zum
erstenmal wieder in die frische, warme Luft hinauskommt.
Und wir Menschen selber, die wir im Winter weder an Licht
noch an Wärme zu darben hatten, fühlen uns in den Strahlen
der Frühlingssonne verwandelt, glücklicher, von neuem Hoffen,

neuem Mut, neuer Kraft und neuer Freude erfüllt. Und
wenn es uns auch gar nicht einfällt, eine Feier in irgend einer
bestimmten Form begehen zu wollen, der Feier vermögen wir
uns nicht zu entwinden, es feiert i n uns ; der neue Kraftstrom,
der durch die ganze Natur wallt und neues Leben aus sich
heraus gebiert, durchflutet auch uns Menschen und erzeugt in
uns das Hochgefühl der Lust. Es gibt keinen Vorgang in der
Natur, den wir so tief miterleben wie das lenzliehe Werden,
keinen, der so allgemein alle fühlenden Wesen ergreift.

Und darum ist es ganz selbstverständlich, dass die Menschen,
als sie sich der Tierheit entrungen hatten, für diese überquellende

Freude eine Form des Ausdrucks suchten, dass sie, in den

Ursachen der Erscheinungen unwissend, hinter dem Guten
einen Spender des Guten glaubten und dass ihr Feiern zu
einem Danken wurde.

Ebenso selbstverständlich ist, dass die sich allmählich
bildenden Religionen dieser ursprünglichsten Gefühlswerte nicht
entraten konnten, vielmehr sich in ihnen verwurzelten und
(im Bilde gesprochen) mit den vorhandenen gesunden Säften
die dem Baume aufgepfropften fremden Zweige nährten.

Dass die Juden in ihrem Osterfeste die Befreiung aus

Aegypten, die Christen die Auferstehung, also beide ein Freiwerden

aus einem bedrückenden, unwünschbaren Zustand
feiern, zeigt mit aller Deutlichkeit die Anlehnung des religiösen
Inhaltes an den naturgegebenen Sinn einer Frühlingsfeier.

Was aber geht es uns Freidenker an, was Juden oder Christen

oder wer sonst noch in den ursprünglichen Naturvorgang
und in die menschlich-natürliche Freude hineingeheimnist
haben! Sollten wir verbissen beiseite stehen und nicht Frühling
feiern, weil unsern kirchlich beeinflussten Nebenmenschen der
natürliche Sinn für die Frühlingsfeier verloren gegangen ist
und sie des Glaubens sind, die Gedächtnisfeier an ein Wunder
zu begehen?

Nein, wir feiern Frühling! Mit Freude und Inbrunst tun
wir das. Aber nicht in kühlen oder künstlich erwärmten
Kirchen, sondern draussen in der Natur, inmitten des allgewaltigen

Werdens. Wir wenden unsere Gedanken nicht alten, bunten

Märchen zu, in denen das natürliche Geschehen aufgehoben

und das Widernatürliche und Unmögliche als heilige
Wahrheit dargestellt wird. Wozu sich an solch alten «Hausrat
des Geistes» klammern, indes das Wiederlebendigwerden
millionenfach in Tat und Wahrheit rings um uns sich begibt und
wir selber teilhaftig sind daran durch die Neubelebung unserer

eigenen Kraft!
Sagen wir nach gewohntem Sprachgebrauch «Ostern», aber

unser Feiern ist nicht an diesen willkürlich gesetzten Tag
gebunden, und unser Sinnen flieht dabei nicht zurück in eine
Zeit, um die sich ein dichtes Netz von Sagen und Phantasie
gesponnen hat. Unser Feiern gilt dem gegenwärtigen Werden
in der Natur und dieses wird uns zum Sinnbild dessen, was
wir für das Werden im Menschheitsleben wünschen und hoffen
und erstreben. Wir gewinnen neue Zuversicht und neue
Tatkraft im Anblick der Entwicklung neuen Lebens. Wir wissen,
dass Totes nicht lebendig gemacht werden kann und hängen
unsere Hoffnungen nicht an unerfüllbare eitle Wünsche. Wir
wissen aber auch, dass, wie in der Erde, im Schosse des
Menschengeschlechtes unendlich viele Samen und Keime verborgen

liegen, die zum Wachstum und zur Blüte und zur Reife
gelangen müssen, eben weil sie vorhanden sind und die
Entwicklung sich auf die Dauer nicht zurückhalten lässt.
Einzelne Keime, ja unendlich viele, können zerstört werden, aber
das Leben ist so allgegenwärtig', dass es immer wieder irgendwo

aus der Erde hervorbräche, auch wenn der Mensch glaubte,
den letzten Keim zerstört zu haben. Und so verhält es sich mit
dem geistigen Wachstum im menschlichen Geschlecht: Es ist
vorhanden und es gibt keine Macht, die es zum Stillstand und
zur Erstarrung bringen könnte, so sehr die Zustände in
gewissen Zeiten dagegen zu sprechen scheinen.

Von diesem ewig sich erneuernden Schaffen und Werden
ist uns der Frühling herrlicher Zeuge und grosses Sinnbild,
dessen überwältigendem Eindruck wir uns nicht entziehen können,

selbst wenn wir es tun wollten, weil die Erneuerung sich
auch in uns selber vollzieht. Und darum wird es Frühlingsfeiern

geben, wenn die alten phantastischen Mären von grabent-
stiegenen Wundertätern in keines Menschen Hirn mehr spuken.

Der Auferstehungsmythos, den die Kirche uns verkündet,
ist ja auch nichts anderes als die Umdichtung des alljährlich
sich vollziehenden Werdevorganges in der Natur. Die Kirche
hat den Menschen der Natur entfremdet, im Denken und in
der Lebensweise. Nun aber mehren sich die Zeichen dafür,
dass der mystische Dunst, der jahrtausendelang zwischen Natur

und Mensch lag, sich allmählich wieder verflüchtigt. Auch
diese Tatsache ist einer Feier wert! Denn haben die Menschen


	Der grosse Heide

