Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 15 (1932)

Heft: 7

Artikel: Der grosse Heide

Autor: Tyndall, Paul Camillo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 1. April 1932.

DER

Nr. 7 = 15. Jahrgang.

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am 1. und 15 jeden Monats

Geschiftsstelle der F. V. S.
Ziirich 2
Tannenrauchstratse 84

Einer neuen Wahrheit ist wnichts schidlicher als ein alter

Irrtum.

Abonnementspreis jahrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

nserate 1-3mal: /32 4.50,1/168-,
s 14.-, /s 26.-. Dariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

Goethe.

Der grosse Heide.
Von Paul Tyndall, Wien.

«Ich fiir mich kann, bei den mannigfaltigen Richtungen
meines Wesens, nicht an einer Denkweise genug haben. Als
Dichter und Kiinstler bin ich Polytheist, Pantheist hingegen
als Naturforscher, und eins so entschieden als das andere. Be-
darf ich eines Gotte: fiir meine Personlichkeit als sittlicher
Mensch, sc ist dafiir auch schon gesorgt. Die himmlischen und
irdischen Dinge sind ein so weites Reich, dass die Organe aller
Wesen zurammen es nur erfassen mogen.> So schrieb Goethe
am 6. Januar 1813 an seinen pietistisch gesinnten Jugend-
freund Jacoby, und so bleiben auch wir uns stets bewusst, dass
dieser univemselle Geist jeder Richtung etwas zu geben hatte.
Und so mogen sich die Bekenner eines persoénlichen Gottes, wie
die Deisten, die Anhiinger der Seelenunsterblichkeit oder der

Seelenwanderung, Mystiker, Spiritisten, und leider auch An- -

throposophen weiterhin auf ihn berufen. Hat er doch selbst den
Protestanten, ja rogar Katholiken manches zu Liebe gedichtet;
es sei nur an den pomposen katholischen Himmel am Schluss
der Fausttragddie erinnert, wo Gott, Maria und alle Engel und
Heiligen aufmarschieren. So moge ihn feieren, wer will! Mit
wirklich beweiskraftiger Argumentation diirfen ihn aber nur
die Freien fiir sich in Anspruch nehmen. Nicht etwa autoritér;
denn es beweist nichts, dass selbst ein Goethe dies oder jenes
gesagt hat. Darum gilt es noch nicht. Aber Goethe hat dem
Giltigen den treffendsten und darum unsterblichsten Ausdruck
verliehen. «Der Standpunkt des gesunden Menschenverstandes
war auch der meinige,» sagte der Achtzigjahrige zu Ecker-
mann. Und als Knabe von sechs Jahren, als beim Erdbeben
von Lissabon 30,000 Menschen, Gerechte und Ungerechte, ver-
schlungen wurden, hat er bereits «die Vaterlichkeit Gottes,
seine Allgiite und Allweisheit bezweifelt. Und so wurde ihm
die Vorstellung eines anthropomorphen und ausserweltlichen
Gottes immer undenkbarer. Sein von hoéchstem, revolutioni-
1em Geiste durchglithter «Prometheus» wendet sich ja gegen
die erbarmungslose tyrannische Gottheit in Person; und gerade
dieses Gedicht sollte im deutschen Geistesleben epochemachend
wirken. Denn Jacoby zeigte es in seiner noch unverdffentlich-
ten Abschrift seinem Freunde Lessing im Jahre 1780, ein Jahr
vor des Dichters Tode. «Das Gedicht finde ich gut,» sagte Les-
sing, «es ist mein eigener Gesichtspunkt. Die orthodoxen Got-
tesbegriffe sind nicht mehr fiir mich.» Darauf Jacoby ganz be-
stiirzt: «Dann wiren Sie ja mit Spinoza einverstanden!s Wor-
auf Lessing: «Wenn ich mich nach jemand nennen soll, so
kann es nur Spinoza sein... Es gibt keine andere Philosophie,
als die Philosophie des Spinoza!> Die Verdifentlichung dieses
Lessinggespriches durch Jacobi hat im ganzen geistigen
Deutschland Aufsehen erregt, denn Spinozist galt damals so
viel wie Atheist. Jedenfalls hat das Studium Spinozas damals
in Deutschland méchtig eingesetzt. Goethe, der selbst sich als
Schiiler Spinozas zeitlebens bekannte, der sich immer wieder
<zu seinem alten Asyl», zu Spinozas Werken, zu seiner «Ethiky

rettete, berichtet ja dariiber im XV. Buch von «Dichtung und
Wabhrheits.

Und ebenso eng wie an Spinoza schloss sich Goethe an des-
sen grossen Vorginger, an den kithnen Nolaner Giordano
Bruno an. Manche naturphilosophischen Gedichte Goethes klin-
gen so, als wiren sie den Gedanken und Versen jenes Pan-
theisten, jenes gewaltigen Astronomen und Philosophen ent-
nommen, der 1600 von der romischen Inquisition lebendig
verbrannt wurde. Ganz im Geiste Brunos klingen die Verse
aus dem Cyklus «Gott und Welty:

«Was wir’ ein Gott, der nur von aussen stiesse,
das All im Kreis am Finger laufen liesse?

Thm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in sich, sich in Natur zu hegen...»

Und so bestitigt sich iiberall Goethes gegen den Dualis-
mus von Gott und Welt, von Korper und Geist, von Seele und
Leib gerichtete Gesinnung. Wie Bruno und Spinoza stand er
auf dem Boden der Einheit von Denken und Ausdehnung; als
Attribute einer Substanz, war ihm Natur und Notwendigkeit
geradezu identisch. Denn er bezeichnete sich selbst als zur
Identitatsschule gehorig. «Nach ewigen, ehernen, grossen Ge-
setzen miissen wir alle unseres Daseins Kreise vollenden!» sagt
er in dem Gedicht: «Das Gottliche». Und als konsequenter De-
terminist bei anderer Gelegenheit: «Ich begehre keinen freien
Willen!» und «Wer will, der muss!»

So tritt uns Goethe als Naturforscher, als Realist und Em-
piriker entgegen, den wesenlosen Spekulationen der sogenann-
ten Geisteswissenschaften, der abstrakten Philosophie und Phi-
lologie durchaus abhold, da sie, besonders wenn sie metaphy-
sisch werden, ins «Absurde der Moéncherei und Scholastik. fith-
reny. «Bloss die Naturwissenschaften lassen sich praktisch ma-
chen und dadurch wohltatig fiir die Menschheit>. Und auf die-
sem Gebiete hat er ganz Grosses geleistet. Wie ihm die Frage
nach einem Zweck, nach einer Teleologie im Naturerkennen
als drgster Hemmschuh der Forschung erschien, man vielmehr
nach dem Wie des Gewordenseins, nach der Entwickelung, Or-
ganisation, das heisst hier Organwerdung fragen miisse, so hat
er auch, als grosser Vorgénger und Vorahner Lamarcks und
Darwins, die Metamorphose der Pflanzen und Tiere entdeckt.
Hatte er schon 1784 bei seinen vergleichenden anatomischen
Studien das bisher nur bei den Tieren beobachtete os interma-
xillare, den Zwischenkieferknochen, auch beim Menschen ge-
funden, so im Geiste geschaut, dass der Mensch aufs néichste
mit den Tieren verwandt sei, da ein osteologischer Typus, eine
«Urformy» durch alle Saugetiere, vielleicht sogar durch alle Wir-
beltiere gebe. Erfiillt von spinozistischen Ideen trat er seine
italiensche Reise an, und im Herbst 1786 hatte er das grosse
Erlebnis im botanischen Garten zu Padua: «Hier in dieser mir
neu entgegentretenden Mannigfaltigkeit wird jener Gedanke
immer lebendiger, dass man sich alle Pflanzengestalten aus
einer entwickeln konne,» und an Herder schreibt er von dem
Hen kai pan, dem Eins und alles in der Botanik, das ihn in
Erstaunen versetze und dessen weiteres Umsichgreifen er selbst



50 DER FREIDENKER ' Nr. 7

noch nicht sehen konne. Hatte er in Neapel die Anschauung,
dass alle Gestaltungen der Pflanze aus dem Blatte hervorge-
hen, und meinte er, in Palermo die Urpflanze bereits entdeckt
zu haben, so fand er in den venetianischen Lagunen einen so
gliicklich geborstenen Schafschadel, «dass mir nicht allein
jene grosse, von mir schon frither erkannte Wahrheit: die
samtlichen Schadelknochen seien aus verwandelten Wirbelkno-
chen entstanden, abermals bestitigt, sondern den Uebergang
innerlich ungeformter organischer Massen durch Aufschluss
nach aussen, zu fortschreitender Veredlung hochster Bildung
und Entwickelung in die vorziiglichsten Sinneswerkzeuge vor
Augen stelltes. Und 1796 sagt er zusammenfassend und ohne
Scheu: «dass alle vollkommene organische Natur, Fische, Vo-
gel, Saugetiere und an der Spitze der letzteren wir den Men-
schen sehen, alle nach einem Urbild geformt seien, das nur
in seinem sehr bestdndigen Teil mehr oder weniger hin und
her weicht, und sich taglich durch Fortpflanzung aus- und um-
bildet.»

Steht Goethe derart in der Entwickelungslehre in der Reihe
der Bahnbrecher, so blieb er auch in den sogenannten Welt-
ratseln, den Ewigkeits- und sonstigen metaphysischen Proble-
men, Naturwissenzchafter:

Willst du ins Unendliche schreiten,
geh’ nur im Endlichen nach allen Seiten.

Allen Benebelungstendenzen, allen mystischen Spekutatio-
nen war er feindlich: «<Wo ich nicht klar sehen, nicht mit Be-
stimmtheit wirken kann, da ist ein Kreis, fiir den ich nicht be-
rufen bin.» Aber dem Forscher sollte man nach seiner Ueber-
zeugung keine Grenzlinie ziehen, denn wie weit und tief der
Menschengeist -in die unbegrenzten Fernen, in die undurch-
dringliche Néhe doch zu dringen vermochte, werde nie be-
stimmt, noch abgeschlossen. Und so entgegnet er einem damals
von Haller gereimten «Ignorabimusy (Wir werden es nicht
wissen!) in heiteren Reimen:

«Ins Innere der Natur —»*)

O! du Philister!

«Dringt kein erschaffner Geist.»

Mich und Geschwister

mogt ihr an solches Wort nur nicht erinnern!
Wir denken: Ort fiir Ort

sind wir im Innern.

«Gliickselig, wem sie nur

die duss’re Schale weist!»

Das hor’ ich sechzig Jahre wiederholen,
ich fluche drauf, aber verstohlen,

sage mir tausend, tausendmale:

Alles gibt sie reichlich und gern;
Natur hat weder Kern noch Schale,
Alles ist sie mit einem Male;

dich priiffe du nur allermeist,

ob du Kern oder Schale seist.

Und so ist auch in seiner Weltdichtung, im Faust, der
Hauptgedanke die Naturerkenntnis, das naturgemisse, von al-
lem «Hohlen, Dummen und Absurden» befreite Erkennen, die
Selbsterlosung des ewig unbefriedigten Menschen vom magi-
schen Denken. Faust sieht, dass wir nichts wissen konnen.

«Drum hab ich mich der Magie ergeben, '
ob mir durch Geistes Kraft und Mund

nicht manch Geheimnis werde kund...

dass ich erkenne, was die Welt

im Innersten zusammenhili,

schau’ alle Wirksamkeit und Samen,

und tu nicht mehr in Worten kramen.»

Aber es zeigt sich, dass Magie von dem Wortkram, dem des
grossen Nominalisten Kampf gilt, nicht erlést. Worte und Na-
men sind es, die itber Ohnmacht menschlichen Wissens hin-
wegtduschen sollen; Worte und Phrasen, Wortsysteme, deren
gefahrlichstes die Theologie darstellt, dienen der Umnebelung
und Niederhaltung der menschlichen Vernunft und Autonomie.

*) Das kursiv Gedruckte stammt aus einem Gedicht von Haller.

Metaphysik ist fiir Goethe das, «was in des Menschen Hirn
nicht passt>. Theologie heisst bei ihm: «auf des Meisters Worle
schworen», «<mit Worten ein System bereciten», an Worte glau-
ben, auch an das Wort der Worte, an den Namen, der nur
Schall und Rauch: Goft, und an das Hexeneinmaleins der Drei-
einigkeit, an die Hexenformel jedes Dogmas. Denn die Dog-
men sind gleich dem Gesslerhut aufgerichtet, damit der Mensch
sich vor dem Absurden beuge, denn «duckt er hier, folgt er
seinen Zwingherren auch», beugt er sich auch in Demut vor
der absurden, aber gottgewollten Ordnung. Die Heiligen und
die Ritter, das heisst die Priester und Militaristen sind es, die
gestiitzt auf Schwert und Dogma, diese Ordnung aufrecht er-
erhalten: «Natur und Geist — so spricht man nicht zu Chri-
sten, deshalb verbrennt man Atheisten, weil solche Reden
hochst gefiahrlich sind. Natur ist Siinde, Geist ist Teufel, sie
hegen zwischen sich den Zweifel, ihr missgestaltet Zwitter-
kind.» — Uns nicht so! Kaisers alten Landen sind zwei Ge-
schlechter nur entstanden, sie schiitzen wiirdig seinen Thron:
Die Heiligen sind es und die Ritter; sie stehen jedem Unge-
witter und nehmen Kirch’ und Staat zum Lohn...»

Die Befreiung von aller magischen Verstrickung ist Faust’s
héchster und letzter Augenblick. Ueberwindung der <weissen
Magie», die Gott und alle himmlischen Heerscharen herbei-
zaubert, die uns den Himmel, ein triigerisches Jenseits, vor-
gaukelt, von dem Faust nichts wissen will: <aus dieser Erde
quillen meine Freuden, und diese Sonne scheinet meinen Lei-
den!» Das «Driibeny kann ihn wenig kiimmern. Aber auch die
blosse Beschéftigung mit der Unsterblichkeitsidee, sagt Goethe
am 25. Februar 1824, «ist fiir vornehme Stédnde und besonders
fiir Frauenzimmer, die nichts zu tun haben. Ein ttchtiger
Mensch aber, der schon hier etwas Ordentliches zu sein ge-
denkt, und daher téglich zu kampfen, zu streben und zu wir-
ken hat, lasst die kiinftige Walt auf sich baruhen, und ist té-
tig und niitzlich in dieser’ Nein, ein Christ war er nicht, der
sich selbst einen «Heiden>, einen «dezidierten Nichtehrisien»
genannt, der das respektlose Wort vom Christentum (zu Her-
der — «Scheissding»), vom «leidigan Marterholz», vom «Schnitz-
bild und Querholzlein» gepriigt, der im zweiten Teil des Faust
das mephistophelische Gegenstiick zum «Lied von der Glocke»
geformt, der die Kirche und ihren guten Magen bei jeder Ge-
legenheit gekennzeichnet hat. Nicht nur um die Ueberwindung
der weissen, auch um die der schwarzen Magie ging es ihm. Auch
Teutfel und Hollengeister konnen nicht aus dem Elend und Irr-
tum erretten. «De idolis» ist der Titel eines Werkes von Baco.
Gespenster sind auch fiir Goethe seit 1815 alle jene Einfliisse,
wo Widerspriiche gegen die Vernunft, wo menschliche Ver-
strickung in Qual und Unheil entstehen, und vor genau hundert
Jahren hat dieser Natur- und Menschenkenner uns die Ge-
spenster der Not, des Mangels, der Schuld und der Sorge ent-
larvt. Von diesen vier grauen Weibern wird die Menschheit
gepeinigt, besonders die Sorge macht die Menschen blind fiir
alle Lebensfreude, unfiahig zu briiderlich sozialem Zusammen-
leben. Der Sumpf menschlicher Unzuldnglichkeit, der Sumpf
der Habgier und Unterdriickung, die zumeist von der damoni-
schen Furcht und Sorge herstammt, mit einem modernen Wort:
der Sumpf kapitalistischer Denkungsart muss erst ausgetrock-
net werden, bis das Befreiungswerk des Faust, das ihm, dem
Hundertjihrigen, endlich den nie empfundenen Augenblick der
Befreiung gewihrt, gelingen kann: die Menschen anzusiedeln
in Freiheit, Frieden und gesicherter Existenz. «Freies Volk auf
freiem Grund»> war Goethes Hochgedanke, ein hohes Lied des
sozialen Gemeinschaftsgedankens. Denn er wurzelte in der
Menschheit: «<Wie hitte ich,» sagt er am 14. Mirz 1830 zu So-
ret, dem nur Kultur und Barbarei Dinge von Bedeutung sind,
«eine Nation hassen konnen, die zu den kultiviertesten der
Erde gehort (die franzosische namlich), und der ich einen so
grossen Teil meiner Bildung verdanke? Ueberhaupt ist es mit
dem Nationalhass ein eigen Ding. Auf den untersten Stufen
der Kultur wird man ihn immer am stirksten und heftigsten
finden. Es gibt aber eine Stufe, wo er ganz verschwindet und
W0 man gewissermassen iiber den Nationen steht, und man ein



Nr. 7 DER FREIDENKER 51

Gliick oder ein Wehe seines Nachbarvolkes empfindet, als
wire es dem eigenen begegnet. Diese Kulturstufe war meiner
Natur gemiss, und ich hatte mich darin lange befestigt, ehe
ich mein sechzigstes Jahr erreicht hatte.> Und am Ende seiner
Tage sah er in der Vision des sterbenden Faust, in dessen
hochstem Augenblick, dieses einzige Volk von Briidern, dem
durch die materielle Sicherheit die Freiheit, durch geistige Be-
freiung die Sicherheit, der Frieden gewdihrleistet ist.

Den Weg zu diesem freien Volk, zu dieser Zukunftsmensch-
beit hat Goethe damals schon im «Gemeindrang» des sozialen
Kampfes, in der kollektiven Arbeit, erblickt. Zwar hat er
frither, am 17. Mai 1787, seinem grossen Freunde Herder, als
dieser seine weltumfassenden «Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheits> herausgebracht hatte, aus Neapel ge-
schrieben: «je mehr ich die Welt sehe, desto weniger kann ich
hoffen, dass die Menschheit je eine weise, kluge, gliickliche
Masse bilden konne.» Aber damals hat er sich auch Frau von
Stein gegeniiber «von dem Traumwunsch der Menschheit, dass
es dereinst mit ihr besser werden solley, und von dem end-
lichen Siege der Humanitit mit Zuversicht ausgesprochen. Die
Rettung aus dem Elend der Menschheit sah er aber vor allem
in der Befreiung des Einzelnen aus geistigen Feszeln:

Komm! Wir wollen dir versprechen
Rettung aus dem tiefsten Schmerz!
Pfeiler, Sdulen kann man brechen,
Aber nicht ein freies Herz:

Denn es lebt ein ewig Leben,

es ist selbst der ganze Mann.

In ihm wirken Lust und Streben,
die man nicht zermalmen kann.

Ostern.

Die Ostertage sind zwar voriiber, wenn Ihnen diese Zeilen
vor Augen kommen. Trotzdem gestatte ich mir ein paar Worte
iiber die Frage, ob auch wir Freidenker Ostern feiern sollen
oder nicht. Und ich sage gleich meine Meinung: Warum denn
nicht! Ostern ist ein Friihlingsfesi, das weder von den Juden,
noch von den Christen, noch von unsern heidnisch-germani-
schen Vorfahren erfunden worden ist. Es reicht der urspriing-
iichen Bedeutung nach wohl um Jahrtausende weiter zuriick
in jene Urzeit, als der Mensch, noch kaum Mensch, wenn er
den furchtbaren Bann der Winterstarre und der Gefangen-
schaft in der Hohle weichen fiihlte, hinaustrat in die griinende
Natur, den Korper, von neuer Wiarme und neuer Kraft durch-
wirkt, zu neuen Taten reckte. Nicht, dass er sich eine Feier
gedacht hitte. Aber er wusste aus Erfahrung: Jetzt kommt die
Zeit der Fille wieder, jetzt ist’s aus mit der Not. Fiir den Ur-
menschen bedeutete die Wiederkunft des Friihlings Leben,
und so dumpf sein seelisches Empfinden noch gewesen sein
mochte, es war doch ein Erkennen des Wandels zum Bessern
und die Freude iiber diesen Wandel. Wir beobachten diese Ur-
freude noch an jedem Tier, das nach langer Winterhaft zum
erstenmal wieder in die frische, warme Luft hinauskommt.
Und wir Menschen selber, die wir im Winter weder an Licht
noch an Wirme zu darben hatten, fithlen uns in den Strahlen
der Friihlingssonne verwandelt, gliicklicher, von neuem Hof-
fen, neuem Mut, neuer Kraft und neuer Freude erfiillt. Und
wenn es uns auch gar nicht einféllt, eine Feier in irgend einer
bestimmten Form begehen zu wollen, der Feier vermégen wir
uns nicht zu entwinden, es feiert in uns; der neue Kraftstrom,
der durch die ganze Natur wallt und neues Leben aus sich
heraus gebiert, durchflutet auch uns Menschen und erzeugt in
uns das Hochgefiihl der Lust. Es gibt keinen Vorgang in der
Natur, den wir so tief miterleben wie das lenzliche Werden,
keinen, der so allgemein alle fiihlenden Wesen ergreift.

Und darum ist es ganz selbstversténdlich, dass die Menschen,
als sie sich der Tierheit entrungen hatten, fiir diese iiberquel-
lende Freude eine Form des Ausdrucks suchten, dass sie, inden

Ursachen der Erscheinungen unwissend, hinter dem Guten
einen Spender des Guten glaubten und dass ihr Feiern zu
einem Danken wurde.

Ebenso selbstverstindlich ist, dass die sich allm&hlich bil-
denden Religionen dieser urspriinglichsten Gefiithlswerte nicht
entraten konnten, vielmehr sich in ihnen verwurzelten und
(im Bilde gesprochen) mit den vorhandenen gesunden S#ften
die dem Baume aufgepfropften fremden Zweige néhrten.

Dass die Juden in ihrem Osterfeste die Befreiung aus Ae-
gypten, die Christen die Auferstehung, also beide ein Freiwer-
den aus einem bedriickenden, unwiinschbaren Zustand fei-
ern, zeigt mit aller Deutlichkeit die Anlehnung des religidsen
Inhaltes an den naturgegebenen Sinn einer Friihlingsfeier.

Was aber geht es uns Freidenker an, was Juden oder Chri-
sten oder wer sonst noch in den urspriinglichen Naturvorgang
und in die menschlich-natiirliche Freude hineingeheimnist ha-
ben! Sollten wir verbissen beiseite stehen und nicht Friihling
feiern, weil unsern kirchlich beeinflussten Nebenmenschen der
natiirliche Sinn fiir die Friihlingsfeier verloren gegangen ist
und sie des Glaubens sind, die Gedachtnisfeier an ein Wunder
zu begehen?

Nein, wir feiern Frithling! Mit Freude und Inbrunst tun
wir das. Aber nicht in kiihlen oder kiinstlich erwarmten Kir-
chen, sondern draussen in der Natur, inmitten des allgewalti-
gen Werdens. Wir wenden unsere Gedanken nicht alten, bun-
ten Marchen zu, in denen das natiirliche Geschehen aufgeho-
ben und das Widernatiirliche und Unmégliche als heilige
Wahrheit dargestellt wird. Wozu sich an solch alten «Hausrat
des Geistesy klammern, indes das Wiederlebendigwerden mil-
lionenfach in Tat und Wahrheit rings um uns sich begibt und
wir selber teilhaftig sind daran durch die Neubelebung unse-
rer eigenen Kraft!

Sagen wir nach gewohntem Sprachgebrauch «Osterns, aber
unser Feiern ist nicht an diesen willkiirlich gesetzten Tag ge-
bunden, und unser Sinnen flieht dabéi nicht zuriick in eine
Zeit, um die sich ein dichtes Netz von Sagen und Phantasie
gesponnen hat. Unser Feiern gilt dem gegenwirtigen Werden
in der Natur und dieses wird uns zum Sinnbild dessen, was
wir fiir das Werden im Menschheitsleben wiinschen und hoffen
und erstreben. Wir gewinnen neue Zuversicht und neue Tat-
kraft im Anblick der Entwicklung neuen Lebens. Wir wissen,
dass Totes nicht lebendig gemacht werden kann und hingen
unsere Hoffnungen nicht an unerfiillbare eitle Wiinsche. Wir
wissen aber auch, dass, wie in der Erde, im Schosse des Men-
schengeschlechtes unendlich viele Samen und Keime verbor-
gen liegen, die zum Wachstum und zur Bliite und zur Reife
gelangen miissen, eben weil sie vorhanden sind und die Ent-
wicklung sich auf die Dauer nicht zuriickhalten lisst. Ein-
zelne Keime, ja unendlich viele, kénnen zerstért werden, aber
das Leben ist so allgegenwirtig, dass es immer wieder irgend-
wo aus der Erde hervorbriche, auch wenn der Mensch glaubte,
den letzten Keim zerstort zu haben. Und so verhilt es sich mit
dem geistigen Wachstum im menschlichen Geschlecht: Es ist
vorhanden und es gibt keine Macht, die es zum Stillstand und
zur Erstarrung bringen kénnte, so sehr die Zustinde in ge-
wissen Zeiten dagegen zu sprechen scheinen.

Von diesem ewig sich erneuernden Schaffen und Werden
it uns der Friihling herrlicher Zeuge und grosses Sinnbild,
dessen iiberwiltigendem Eindruck wir uns nicht entziehen kon-
nen, selbst wenn wir es tun wollten, weil die Erneuerung sich
auch in uns selber vollzieht. Und darum wird es Friihlingsfei-
ern geben, wenn die alten phantastischen Méren von grabent-
stiegenen Wundertitern in keines Menschen Hirn mehr spu-
ken. Der Auferstehungsmythos, den die Kirche uns verkiindet,
ist ja auch nichts anderes als die Umdichtung des alljahrlich
sich vollziehenden Werdevorganges in der Natur. Die Kirche
hat den Menschen der Natur entfremdet, im Denken und in
der Lebensweise. Nun aber mehren sich die Zeichen dafiir,
dass der mystische Dunst, der jahrtausendelang zwischen Na-
tur und Mensch lag, sich allméhlich wieder verfliichtigt. Auch
diese Tatsache ist einer Feier wert! Denn haben die Menschen



	Der grosse Heide

