Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 15 (1932)

Heft: 7

Artikel: [s.n]

Autor: Goethe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN, 1. April 1932.

DER

Nr. 7 = 15. Jahrgang.

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am 1. und 15 jeden Monats

Geschiftsstelle der F. V. S.
Ziirich 2
Tannenrauchstratse 84

Einer neuen Wahrheit ist wnichts schidlicher als ein alter

Irrtum.

Abonnementspreis jahrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

nserate 1-3mal: /32 4.50,1/168-,
s 14.-, /s 26.-. Dariiber und
grossere Auftrige weit. Rabatt

Goethe.

Der grosse Heide.
Von Paul Tyndall, Wien.

«Ich fiir mich kann, bei den mannigfaltigen Richtungen
meines Wesens, nicht an einer Denkweise genug haben. Als
Dichter und Kiinstler bin ich Polytheist, Pantheist hingegen
als Naturforscher, und eins so entschieden als das andere. Be-
darf ich eines Gotte: fiir meine Personlichkeit als sittlicher
Mensch, sc ist dafiir auch schon gesorgt. Die himmlischen und
irdischen Dinge sind ein so weites Reich, dass die Organe aller
Wesen zurammen es nur erfassen mogen.> So schrieb Goethe
am 6. Januar 1813 an seinen pietistisch gesinnten Jugend-
freund Jacoby, und so bleiben auch wir uns stets bewusst, dass
dieser univemselle Geist jeder Richtung etwas zu geben hatte.
Und so mogen sich die Bekenner eines persoénlichen Gottes, wie
die Deisten, die Anhiinger der Seelenunsterblichkeit oder der

Seelenwanderung, Mystiker, Spiritisten, und leider auch An- -

throposophen weiterhin auf ihn berufen. Hat er doch selbst den
Protestanten, ja rogar Katholiken manches zu Liebe gedichtet;
es sei nur an den pomposen katholischen Himmel am Schluss
der Fausttragddie erinnert, wo Gott, Maria und alle Engel und
Heiligen aufmarschieren. So moge ihn feieren, wer will! Mit
wirklich beweiskraftiger Argumentation diirfen ihn aber nur
die Freien fiir sich in Anspruch nehmen. Nicht etwa autoritér;
denn es beweist nichts, dass selbst ein Goethe dies oder jenes
gesagt hat. Darum gilt es noch nicht. Aber Goethe hat dem
Giltigen den treffendsten und darum unsterblichsten Ausdruck
verliehen. «Der Standpunkt des gesunden Menschenverstandes
war auch der meinige,» sagte der Achtzigjahrige zu Ecker-
mann. Und als Knabe von sechs Jahren, als beim Erdbeben
von Lissabon 30,000 Menschen, Gerechte und Ungerechte, ver-
schlungen wurden, hat er bereits «die Vaterlichkeit Gottes,
seine Allgiite und Allweisheit bezweifelt. Und so wurde ihm
die Vorstellung eines anthropomorphen und ausserweltlichen
Gottes immer undenkbarer. Sein von hoéchstem, revolutioni-
1em Geiste durchglithter «Prometheus» wendet sich ja gegen
die erbarmungslose tyrannische Gottheit in Person; und gerade
dieses Gedicht sollte im deutschen Geistesleben epochemachend
wirken. Denn Jacoby zeigte es in seiner noch unverdffentlich-
ten Abschrift seinem Freunde Lessing im Jahre 1780, ein Jahr
vor des Dichters Tode. «Das Gedicht finde ich gut,» sagte Les-
sing, «es ist mein eigener Gesichtspunkt. Die orthodoxen Got-
tesbegriffe sind nicht mehr fiir mich.» Darauf Jacoby ganz be-
stiirzt: «Dann wiren Sie ja mit Spinoza einverstanden!s Wor-
auf Lessing: «Wenn ich mich nach jemand nennen soll, so
kann es nur Spinoza sein... Es gibt keine andere Philosophie,
als die Philosophie des Spinoza!> Die Verdifentlichung dieses
Lessinggespriches durch Jacobi hat im ganzen geistigen
Deutschland Aufsehen erregt, denn Spinozist galt damals so
viel wie Atheist. Jedenfalls hat das Studium Spinozas damals
in Deutschland méchtig eingesetzt. Goethe, der selbst sich als
Schiiler Spinozas zeitlebens bekannte, der sich immer wieder
<zu seinem alten Asyl», zu Spinozas Werken, zu seiner «Ethiky

rettete, berichtet ja dariiber im XV. Buch von «Dichtung und
Wabhrheits.

Und ebenso eng wie an Spinoza schloss sich Goethe an des-
sen grossen Vorginger, an den kithnen Nolaner Giordano
Bruno an. Manche naturphilosophischen Gedichte Goethes klin-
gen so, als wiren sie den Gedanken und Versen jenes Pan-
theisten, jenes gewaltigen Astronomen und Philosophen ent-
nommen, der 1600 von der romischen Inquisition lebendig
verbrannt wurde. Ganz im Geiste Brunos klingen die Verse
aus dem Cyklus «Gott und Welty:

«Was wir’ ein Gott, der nur von aussen stiesse,
das All im Kreis am Finger laufen liesse?

Thm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,
Natur in sich, sich in Natur zu hegen...»

Und so bestitigt sich iiberall Goethes gegen den Dualis-
mus von Gott und Welt, von Korper und Geist, von Seele und
Leib gerichtete Gesinnung. Wie Bruno und Spinoza stand er
auf dem Boden der Einheit von Denken und Ausdehnung; als
Attribute einer Substanz, war ihm Natur und Notwendigkeit
geradezu identisch. Denn er bezeichnete sich selbst als zur
Identitatsschule gehorig. «Nach ewigen, ehernen, grossen Ge-
setzen miissen wir alle unseres Daseins Kreise vollenden!» sagt
er in dem Gedicht: «Das Gottliche». Und als konsequenter De-
terminist bei anderer Gelegenheit: «Ich begehre keinen freien
Willen!» und «Wer will, der muss!»

So tritt uns Goethe als Naturforscher, als Realist und Em-
piriker entgegen, den wesenlosen Spekulationen der sogenann-
ten Geisteswissenschaften, der abstrakten Philosophie und Phi-
lologie durchaus abhold, da sie, besonders wenn sie metaphy-
sisch werden, ins «Absurde der Moéncherei und Scholastik. fith-
reny. «Bloss die Naturwissenschaften lassen sich praktisch ma-
chen und dadurch wohltatig fiir die Menschheit>. Und auf die-
sem Gebiete hat er ganz Grosses geleistet. Wie ihm die Frage
nach einem Zweck, nach einer Teleologie im Naturerkennen
als drgster Hemmschuh der Forschung erschien, man vielmehr
nach dem Wie des Gewordenseins, nach der Entwickelung, Or-
ganisation, das heisst hier Organwerdung fragen miisse, so hat
er auch, als grosser Vorgénger und Vorahner Lamarcks und
Darwins, die Metamorphose der Pflanzen und Tiere entdeckt.
Hatte er schon 1784 bei seinen vergleichenden anatomischen
Studien das bisher nur bei den Tieren beobachtete os interma-
xillare, den Zwischenkieferknochen, auch beim Menschen ge-
funden, so im Geiste geschaut, dass der Mensch aufs néichste
mit den Tieren verwandt sei, da ein osteologischer Typus, eine
«Urformy» durch alle Saugetiere, vielleicht sogar durch alle Wir-
beltiere gebe. Erfiillt von spinozistischen Ideen trat er seine
italiensche Reise an, und im Herbst 1786 hatte er das grosse
Erlebnis im botanischen Garten zu Padua: «Hier in dieser mir
neu entgegentretenden Mannigfaltigkeit wird jener Gedanke
immer lebendiger, dass man sich alle Pflanzengestalten aus
einer entwickeln konne,» und an Herder schreibt er von dem
Hen kai pan, dem Eins und alles in der Botanik, das ihn in
Erstaunen versetze und dessen weiteres Umsichgreifen er selbst



	[s.n.]

